
Vicente  Aguilera  Cerni
(1920-2005)  y  la  Asociación
Valenciana  de  Críticos  de
Arte (A.V.C.A.) (1980-2010)

 

Todo arte que no sea 
revolucionario es arte muerto,

carnaza cubierta de lirios

Vicente Aguilera Cerni (1941)

 

 

Toda  una  cadena  de  celebraciones  actuales,  vinculadas  al
contexto de la crítica de arte, nos recuerda escalonadamente
las  distintas  fechas  en  las  que  se  van  conmemorando  las
constituciones  paulatinas  –según  los  diferentes  casos–  de
nuestras  asociaciones.  De  hecho,  la  A.E.C.A.  (Asociación
Española de Críticos de Arte) cumple ya su primer medio siglo
de  existencia  (1961-2011),  mientras  que  la  A.V.C.A.
(Asociación  Valenciana  de  Críticos  de  Arte)  recuerda  sus
orígenes, de hace ya algo más de 30 años (1980-2011) y 5
lustros  son  los  que,  por  su  parte,  festeja  la  A.A.C.A.
(Asociación Aragonesa de Críticos de Arte) (1986-2011). Otro
tanto  cabría  decir,  asimismo,  respecto  a  la  A.C.C.A.
(Asociación  Catalana  de  Críticos  de  Arte)  (1978-2011)  y
también de la A.M.C.A. (Asociación Madrileña de Críticos de
Arte) (1990-2011). Es cierto que podría hablarse igualmente de
la  existencia  de  otras  asociaciones  autonómicas
–guadianizantes–  de  más  irregular  trayectoria  y  nebulosa
constitución. Pero quizás no venga al caso insistir más en

https://aacadigital.com/articulos/vicente-aguilera-cerni-1920-2005-y-la-asociacion-valenciana-de-criticos-de-arte-a-v-c-a-1980-2010/
https://aacadigital.com/articulos/vicente-aguilera-cerni-1920-2005-y-la-asociacion-valenciana-de-criticos-de-arte-a-v-c-a-1980-2010/
https://aacadigital.com/articulos/vicente-aguilera-cerni-1920-2005-y-la-asociacion-valenciana-de-criticos-de-arte-a-v-c-a-1980-2010/
https://aacadigital.com/articulos/vicente-aguilera-cerni-1920-2005-y-la-asociacion-valenciana-de-criticos-de-arte-a-v-c-a-1980-2010/


ello, en este foro explícitamente celebratorio.

De hecho, quisiera comenzar reflexionando sobre cómo –en todas
estas  circunstancias,  en  las  que  se  fueron  forjando  y
consolidando  nuestras  distintas  asociaciones–  realmente
marcaron siempre especial impronta las activas y ejemplares
presencias  de  destacadas  y  concretas  figuras  de  nuestro
panorama histórico respectivo. Es como si, de hecho, hubiera
sido imprescindible o aconsejable metodológicamente –en cada
diferente  contexto–  el  afloramiento  de  esas  singulares
acciones promotoras y a la vez protectoras de los proyectos
correspondientes, a las cuales nos estamos refiriendo. Buen
ejemplo de lo aquí sugerido es precisamente, ni más ni menos,
la propia estructura que presenta el programa de este XIII
Congreso  Nacional  de  A.E.C.A.,  al  que  hemos  acudido  los
distintos ponentes, por invitación conmemorativa, atendiendo
de forma seriada a cada una de las asociaciones, para hablar
de sus historias / itinerarios correspondientes (XIII Congreso
Nacional de A.E.C.A.: “Evolución y situación de la crítica de
arte  en  España”,  Zaragoza  y  Huesca  17-20  noviembre  2011,
Instituto  Aragonés  de  Arte  y  Cultura  Contemporánea  Pablo
Serrano  de  Zaragoza/  Instituto  de  Estudios  Altoaragoneses.
Huesca).

Ahí están, por ejemplo, simbólicamente, para testimoniarlo,
las figuras paradigmáticas de Camón Aznar (1989-1979) (para la
A.E.C.A.), de Cesáreo Rodríguez-Aguilera (1916-2006) (para la
A.C.C.A.),  de  Vicente  Aguilera  Cerni  (1920-2005)  (para
A.V.C.A.) o de Ángel Azpeitia Burgos (1993) (para .A.A.C.A.),
por no seguir insistiendo en esa establecida correlación, que
nos aportaría ciertamente otros nombres destacados y no menos
emblemáticos, como puedan serlo Enrique Azcoaga (1912-1984) o
Julián  Gállego  (1919-2006),  según  fuéramos  rastreando
estratégicamente, los perfiles de la acción crítica, en unos u
otros contextos geográficos e históricos.

Tras ese imantado hilo conductor, esencialmente de carácter
personal,  ya  comentado,  podría  descubrirse  asimismo,  como



segunda  opción,  un  cierto  impulso  colectivo,  aportado
operativamente desde la práctica misma de la crítica –como
respuesta inmediata, experimental y espontánea dada a unas
determinadas  necesidades,  abordadas  de  forma  pionera–
orientada, con habilidad, hacia la consolidación profesional
de  las  espontáneas  instancias  grupales.  Otro  tanto  cabría
subrayar también en favor de los brotes de reflexión teórica
que,  desde  contextos  universitarios  –en  su  mayoría–,
intentaron fundamentar el propio quehacer crítico, a la vez
que se potenciaba igualmente el rastreo histórico pertinente,
como eficaz autoconsciencia de nuestro pasado; ambas –historia
y  teoría  /  teoría  e  historia–  se  nos  han  ido  haciendo
claramente  imprescindibles.

Ésos han sido, a nuestro modo de ver, los perfiles de conjunto
que –en líneas generales y teniendo en cuenta ciertos análisis
comparativos,  que  siempre  cabría  propiciar–  el  período
cronológico,  que  estamos  estudiando,  saturado  de  vivencias
personales y de grupos, ha encarnado y hecho posible en su
programa de génesis y consolidación de nuestras asociaciones.
Y aquí estamos colaborando, comprometidos a tal fin, en esta
revisión conjunta que nos hemos propuesto ejercitar.

En lo que respecta específicamente al marco histórico de la
A.V.C.A. –radio de acción al cual, de manera estricta, nos
ceñiremos– fue justamente aquel efervescente caldo de cultivo
de  las  múltiples  expectativas  de  la  transición  política
española, acentuadas quizás en la periferia, por sus deseos
reivindicativos, de donde brotaría un conjunto enlazado de
necesidades y aspiraciones, a las que había que dar entonces
respuesta y satisfacción, las cuales vale la pena mínimamente
especificar,  refiriéndolas  de  forma  respectiva:  (1)  a  la
recuperación y relectura mancomunadas de los numerosos valores
individuales  –olvidados  y/o  desconocidos–  del  histórico
panorama artístico valenciano, desperdigados entre las oscuras
décadas de la larga postguerra; acción comprometida que se
planteó  como  tarea  testimonial,  espontánea  y  de  merecida



justicia, aún pendiente de ejercitar en aquella compartida
coyuntura, y que se llevó a cabo con una cadena de generosas
investigaciones y rastreos; (2) necesidades relativas a la
imprescindible puesta al día, que se echaba profundamente de
menos, en el conocimiento, análisis, estudio y familiaridad
con  el  horizonte  de  la  producción  artística  internacional
coetánea,  que  se  nos  aparecía  como  algo  tentadoramente
desconocido  e  imprescindible,  en  la  bisagra  abierta  entre
finales de los setenta y la entusiasta década siguiente; todo
ello exigía globalmente una relativa normalización de nuestras
miradas  y  de  nuestros  juicios,  frente  a  esa  apabullante
dinámica  informativa  que  –llegándonos  de  fuera–  nos  era
seductoramente  tan  irrenunciable  como  fundamental;  (3)
necesidad  de  un  claro  decantamiento  hacia  la  simultánea
actitud  de  promoción  y  fomento  de  los  nuevos  valores
artísticos  emergentes,  tan  inmediatos  como  plurales,  que  
entonces  en  su  amplia  proliferación,  dinámicamente  –en  el
contexto  valenciano–  se  iban  imponiendo,  a  través  de  sus
experiencias, y aprestando de cara al futuro, en paralelo a la
solicitada transformación de la histórica Escuela de Bellas
Artes de San Carlos, creada por la Real Academia (1768) y
convertida ya legalmente en la nueva Facultad de Bellas Artes
(1975); era entonces cuando justamente comenzaba a funcionar
como imán de jóvenes ensueños e interesantes proyectos, tanto
para alumnos como para profesores; (4) la necesidad de dar
respuesta asimismo a la efervescente demanda de los estudios
de  Historia  del  arte,  de  Estética  y  Teoría  del  Arte,  de
Periodismo y Ciencias de la Comunicación, así como de acceso a
los  nuevos  medios  audiovisuales  y  a  las  tecnologías
informáticas, que iban claramente marcando su radio de acción
y  su  calado  –en  sus  efectos  y  aspiraciones–  entre  las
generaciones  recién  llegadas  a  la  cita  de  los  numerosos
cambios,  que  se  anunciaban  como  próximos,  involucrando
directamente  –en  esa  saga  de  intervenciones–  a  las
universidades y sus departamentos, así como a los Institutos
Universitarios de Investigación, a los Archivos y Centros de
Documentación, que comenzaban a establecerse; (5) necesidades



evidentes que apuntaban a los primeros síntomas de agilización
del mercado artístico, a la implantación de ferias de arte, al
florecimiento de publicaciones periódicas especializadas y a
las ediciones de arte; sin olvidar tampoco el despliegue de
las aventuras y retos que suponían las nuevas galerías, así
como otros centros privados de promoción artística, siempre
junto al apuntamiento de un cierto coleccionismo, tímido al
principio y más decidido y arriesgado luego, hasta llegar a la
burbuja especulativa posterior, con su cadena de crisis; (6)
por último, nos referiremos a la pronta intervención de la
política institucional, interesada en el control público del
dominio  artístico,  como  imagen  a  rentabilizar
crecientemente,con  ejes  de  acción  diferenciados  –a  nivel
nacional,  autonómico  o  municipal,  según  los  casos–;  tal
incidencia se llevaría a cabo, con cierta eficacia, bien sea a
través de numerosas convocatorias de premios, de adquisiciones
de obra y de promoción de becas, o bien con la ambiciosa
apertura,  en  paralelo,  de  Casas  de  Cultura  y  Centros
Culturales, así como con el proyecto autonómico de alguna
Feria  de  Arte  Contemporáneo  (Interarte  se  abre  en  1984),
quizás alentada por el éxito y vitalidad de ARCO, e incluso se
hace fuerte la ambición de poner en marcha nuevos Museos de
Arte Contemporáneo (recordemos que el IVAM se inauguró en
1989). Todo ello se planteaba, pues, como apuesta decidida en
favor  del  efectivo  diálogo  entre  el  poder  y  las
manifestaciones  artísticas,  entre  la  inversión  y  el
patrimonio, al hilo –eso sí– de una arriesgada estética difusa
que,  de  manera  creciente,  iba  dando  ya  sus  apresurados  y
peligrosos primeros pasos, hacia las inversiones ostentosas y
los proyectos espectaculares (De la calle, 2006).

Justamente a esa serie de premisas contextualizadoras, que
hemos apuntado, en torno al paulatino despliegue del “sistema
del arte” que se iba consolidando, habría que añadir asimismo,
como  es  lógico,  la  proliferación  plural  y  la  demanda  del
ejercicio de la crítica de arte, respaldado directamente por
parte de todo este marco de plurales exigencias y necesidades



citadas.  En  realidad,  las  motivaciones  de  esa  atracción
compartida  hacia  el  cultivo  de  la  reflexión  crítica,
proyectada  sobre  el  arte  contemporáneo  /  coetáneo  y
efervescente, no fueron, sin duda, estrictamente idénticas ni
comunes en los diferentes marcos de actuación, pero sí que se
manifestaron como simultáneas y próximas, ante ese conjunto
dispar de influencias y objetivos comentados.

De  hecho,  cabe  reconocer  que  la  crítica  de  arte  se  nos
presentó  primero,  fácticamente,  vinculada  a  su  inmediato
ejercicio  en  los  medios  de  comunicación,  en  las  revistas
especializadas,  en  los  talleres  docentes  y  seminarios
universitarios o en los jurados de convocatorias oficiales,
muy  dispares,  y  que  sólo  luego,  paulatinamente,  fue
proliferando y manifestándose el empuje crítico en el cultivo
de sus vertientes históricas, metodológicas y/o teóricas, las
cuales  arribarían,  empujadas  quizás  por  la  necesidad  de
autorreflexión y de análisis, desarrollados sobre y a partir
del propio quehacer crítico planteado.

Personalmente  fue  en  el  contexto  de  esta  coyuntura,
esquemáticamente aquí dibujada, cuando y como entré en directo
contacto con la persona y el personaje encarnado por Vicente
Aguilera Cerni.

A decir verdad, siempre me había sorprendido –buen conocedor
de sus trabajos y publicaciones, como yo mismo me consideraba,
desde  la  barrera  docente–  aquel  sistemático  y  explícito
distanciamiento suyo, a ultranza, de la vida universitaria. Y
él  mismo,  en  un  momento  determinado,  tras  mi  insistencia
explicativa sobre el tema, me hizo una somera justificación:
le había atraído mucho más –por una parte– el contacto y la
participación inmediata y comprometida con la vida artística
del momento, durante toda su vida, haciendo surgir –de tales
contactos– sus abundantes aspiraciones teóricas, estimativas e
históricas  y  –por  otro  lado–  había  optado  además,  en
circunstancias determinadas, por vincularse a la política en
ejercicio, compromiso que mantuvo, con distintas intensidades



y gradaciones, de por vida. No en vano llegó a ser Presidente,
en  el  marco  valenciano,  en  la  coyuntura  de  la  transición
política,  del  PSP  del  profesor  Enrique  Tierno  Galván
(1918-1980),  viviendo  directamente  etapas  de  fusiones  y
convenios,  como  es  bien  sabido,  en  aquellos  momentos  de
fuertes  reajustes  del  panorama  político  y  sociocultural
español.

 Ambos hechos –insistía– le habían monopolizado en plenitud,
operativamente, en su drástico acercamiento y compromiso con
la concreta existencia humana. Pero asimismo y con la misma
determinación, me aclaró que la vida docente –la que se vive
sobre  la  tarima–  no  había  sido  nunca  su  punto  destacado,
aunque sí lo eran la dedicación investigadora, la escritura
comprometida  de  un  crítico  militante  y  la  divulgación
educativa ejercitada a través de los medios. La educación, en
cuanto compromiso ciudadano, no tiene porqué restringirse sólo
a las aulas ni a sus manifestaciones formales, repetía.

Resolutivamente siempre pensé –y sigo opinando, respecto a él–
que  fue  la  compleja  vida  de  rivalidades  y  sostenimientos
beligerantes que se implica, de forma sostenida, en la carrera
académica, lo que, de hecho, forzó, en su caso, un claro
distanciamiento y propició el aceptado rechazo –para sí mismo–
del cursus honorum universitario. En realidad, es sabido que
en la inmediata postguerra ya había conocido y ejercitado, en
su juventud, la colaboración con los profesores Felipe María
Garín Ortiz de Taranco (1908-2005) y con Leandro de Saralegui
y López-Castro (1892-1967); periodo de relaciones del que se
derivaron  algunos  trabajos  de  investigación,  de  perfecto
perfil y alcance universitario, curiosamente vinculados con el
mundo  del  Medievo  y  en  especial  con  el  ambiente  de  los
Primitivos Valencianos. Vertiente temática ésta que luego fue
sustituida  por  la  historia  contemporánea  y  las  urgencias
existenciales  y  artísticas  del  mundo  actual.  Quizás
comprendió,  desde  su  juventud,  que  el  marco  universitario
español  de  aquella  larguísima  posguerra  mantenía  excesivas



–totales– dependencias con el régimen dictatorial implantado y
que el vasallaje generalizado imperante tanto en las aulas
como  en  los  despachos  no  figuraba  precisamente  entre  sus
preferencias (villavieja, 1995; De la Calle, 2009).

No fue, pues, el desconocimiento del ámbito universitario,
sino su personal huida y extrañamiento del mismo lo que le
mantuvo aparte de tales luchas claustrales. Sólo hacia el
final de su vida –como veremos– los contextos universitarios
valencianos, ya muy otros, reconocerán, a manera de obligado
homenaje, las sólidas aportaciones intelectuales de Aguilera y
sus destacadas aportaciones respecto a la gestión cultural en
épocas oscuras, a la que ayudó a reciclar en la medida de sus
posibilidades.

No obstante, cuando dialogamos, por primera vez, tête à tête,
ya a finales de la década de los setenta, respecto de la
conveniencia de dar fuerza asociativa al grupo de personas
que, por vías diferentes, habíamos confluido en el dispar
ejercicio de la crítica de arte –concretamente y de manera
prioritaria, en el marco de la ciudad de Valencia– tenía bien
claro, por mi parte –aunque no sé entonces si también por la
suya–, que el peso del ámbito universitario de la transición
iba a ser el que sostuviera realmente, a la larga, aquella
empresa asociativa y también el que exigiría la parte del león
de la nueva aventura institucional, que –para la crítica de
arte– felizmente parecía apuntarse ya. Y así sucedió de hecho,
numérica y cualitativamente, como podremos constatar.

Las  primeras  reuniones,  cada  vez  más  amplias  –tras  los
iniciales  contactos  producidos,  a  manera  de  tertulias,  en
torno  a  unos  cafés,  en  determinados  locales  públicos–,
tuvieron lugar en el viejo espacio del Círculo de Bellas Artes
de Valencia. Allí fue donde tomaron cuerpo, se redactaron y
depuraron los “Estatutos de la Asociación”, con su minucioso
articulado. Asociación que pronto tuvo sus definitivas siglas
(A.V.C.A.),  en  referencia  al  radio  autonómico  del  que  se
partía y al que su vocación y sus ambiciones se ceñían y



propiciaban abiertamente, desde un principio.

Ahora bien, más que puntualizar aquí los aspectos legales y
burocráticos, tan afines entre sí, en su cooficialidad –con el
resto de asociaciones de entonces y de ahora–, quizás lo que
más nos interese sea rememorar nuestras propias expectativas y
apelaciones ilusionadas, de entonces, en relación a la tarea
que deseábamos establecer y asumir, de cara a un compromiso
cultural y social compartido (A.V.C.A., 1994; A.V.C.A., 1996)

Para ser justos, es en este aspecto donde nos arriesgaríamos a
fijar las bases del magisterio de Vicente Aguilera Cerni sobre
aquel grupo dispar de personas interesadas que nos acercamos a
él.  (Había  filósofos,  historiadores,  abogados,  periodistas,
médicos,  pedagogos,  arquitectos,  artistas,  gestores  y
literatos). En realidad, cuantas personas nos reuníamos, en
aquellas convocatorias periódicas –casi todo hombres, como era
de  esperar  de  un  contexto  histórico  tan  necesariamente
revisable  y  sesgado,  aunque  luego  y  lentamente  se  fue
incrementando  afortunadamente  la  presencia  femenina–  éramos
fervientes  admiradores  de  su  trayectoria  personal,  como
escritor  e  investigador,  como  sujeto  políticamente
comprometido y como crítico militante / gestor del arte. De
ahí que un cierto pathos efectivamente nos uniera.

¿Cuáles fueron las claves que –hoy, con el distanciamiento
reflexivo  pertinente–  podemos  reconocer  en  su  manera  de
entender el ejercicio de la crítica de arte, lo que vendría a
ser  lo  mismo  que  querer  establecer  los  fundamentos  y
orientaciones  de  su  influencia  sobre  la  metodología  y
estrategias  operativas  asumidas  en  aquel  momento  por  la
crítica, cuando precisamente (finales de los setenta) nada se
nos decía, sobre este ámbito de la literatura artística, en el
marco  de  la  docencia  universitaria,  ni  en  cualquier  otro
contexto educativo de aquella coyuntura?

Comenzaré por ser absolutamente sincero. Mis contactos con
Aguilera Cerni vinieron propiciados claramente por mi interés,



como  profesor  universitario  (ya  con  una  docena  de  años
–entonces–  de  experiencia  docente,  en  tres  universidades
españolas: Complutense de Madrid, Politécnica de Valencia y
Estudi General de València), docente de Historia del Arte, de
Estética y Filosofía de las Artes, así como también, en la
Facultad de Bellas Artes, como profesor en el ciclo de su
doctorado,  entonces  en  plenos  balbuceos  iniciales.  Y
efectivamente, era consciente de la necesidad de implantar, en
los diferentes programas de especialización del ámbito de las
humanidades, la disciplina de “Crítica de arte”. Yo mismo me
había lanzado al ruedo de su ejercicio, a caballo entre la
filosofía  y  la  historia,  y  me  propuse  una  directa
autoformación, entre la práctica de la escritura, el constante
incremento  de  los  contactos  con  el  quehacer  artístico
inmediato y, sobre todo, con la sistemática lectura y análisis
de los textos de crítica y su diacronía, desde las puertas de
la modernidad (De la Calle, 2008).

Se entenderá, pues, que, para mí, la presencia habitual en
Valencia de Aguilera Cerni, desde esta perspectiva autodidacta
–que  aprende  enseñando  y  se  consolida  haciendo–,  fuese
máximamente  interesante  y  se  abriera  a  una  oportuna
colaboración, que, por mi parte, se postulaba como sugestiva y
llena  de  posibilidades.  De  ahí  que,  con  la  mediación  del
editor  Fernando  Torres,  en  la  bisagra  entre  aquellas  dos
décadas, fuera tomando cuerpo nuestra amistad, con numerosas
visitas  domiciliarias  y,  sobre  todo,  con  desplazamientos
profesionales  conjuntos  a  jurados,  inauguraciones  y
convocatorias  dispares.

Su extensa bibliografía, ya en aquella época, fue, por mi
parte,  efectivamente  incorporada  al  material  docente
recomendado para determinadas materias de los departamentos en
los que trabajaba o dirigía. Y, sin duda alguna, aquellas
generaciones  de  alumnos,  hoy  profesionales  avezados,
utilizaron algunos de sus trabajos como puertas de reflexión y
contrastes  operativos  para  sus  iniciales  experiencias



críticas. Nunca quiso, no obstante, Aguilera Cerni participar
directamente en seminarios, lecciones, jornadas o talleres de
cariz universitario, por mucho que le presioné al principio. Y
consciente de tal actitud de retracción sistemática, tampoco
insistí más de lo oportuno luego, en tal sentido.

Fuertemente influido, el mismo Aguilera Cerni, sobre todo por
la  crítica  de  arte  italiana  y  en  menor  grado  ya  por  la
francesa,  mientras  que  los  contextos  críticos  y  teóricos
anglosajones o alemanes le eran mucho más lejanos, sí que se
esforzó siempre, sin embargo, en estar al día, en la medida de
lo  posible,  en  lo  que  respectaba  al  panorama  artístico
contemporáneo nacional e internacional. Intentaba además, es
cierto, que esos conocimientos suyos se proyectaran, en su
constatada gestión artística, sobre el entorno promocional de
la época.

 De ahí el interés que había despertado su figura entre los
propios artistas valencianos, en las dos últimas décadas del
franquismo,  sobre  todo  con  quienes  persistentemente  quiso
colaborar y seguía colaborando asiduamente, teniendo en cuenta
su particular “crítica militante”, tanto en el sentido social
como en el estrictamente artístico. Y era precisamente el
momento –así se lo hice constar– de que sucediese lo mismo –y
otro tanto– respecto a su posible influencia sobre el mundo de
la crítica, de la historia contemporánea y de la teoría de las
artes, ayudando a la formación de las nuevas generaciones.
Pero creo que se encontraba más cómodo interviniendo en el
directo  contexto  artístico  que  en  cualquier  discusión
referente a opciones teóricas o de reflexión estética, a no
ser que se trata de su inmediata aplicación al plano del hecho
artístico  mismo.  Las  construcciones  metateóricas  no  le
atraían, a no ser que se trasladaran de inmediato al plano
operativo.  Es  decir,  la  dualidad  teoría-praxis  siempre  se
decantaba hacia la segunda, en la medida en que sólo así
justificaba  la  presencia  activa  de  la  primera.  Por  eso
prefería  “aplicar  poéticas”  (programas  de  arte,  ejercicios



normativos,  conceptos  operativos)  que  defenderlas
especulativamente  (Costantini,  2011).

Su amplísima biblioteca y archivo personales, que ocupaba –lo
recuerdo bien– habitaciones y habitaciones –depositada ahora,
en buena parte, en el Centro Internacional de Documentación
Artística (C.I.D.A.) del Museo de Villafamés, por él creado,
con el respaldo animoso de la profesora Maite Beguiristáin
Alcorta– era un fondo magnífico, que no restringía para sí
mismo, si sabía que alguien necesitaba información, requería
documentos y/o solicitaba materiales de consulta (Garnería,
1995; De Montells Pajares: 2009). En realidad, Aguilera Cerni
prefería  dialogar  informalmente  sobre  los  temas  que
interesaran  o  se  le  propusiesen,  antes  que  abordarlos  en
reuniones o en grupo, de forma profesoral. Fue más un maestro
que un profesor.

 De  ahí  que,  yo  mismo,  tomara  buena  nota  de  tales
preferencias, a la hora de mantener intercambio de pareceres o
de conocer sus opiniones en torno a algún tema específico,
mientras  sostuvimos  el  régimen  de  visitas  intermitentes,
motivadas por una serie de asuntos concretos; por ejemplo, la
organización  de  los  Congresos  Internacionales  de  Arte
Contemporáneo que él propició con éxito, en 1980 –“Arte y
Crisis” (De la Calle, 1980; Calvo Serraller, 1980)– y en 1982
–“Patrimonio e Historia del Arte”—(Torrent, 1982), o bien el
respaldo  a  la  dilatada  publicación  de  la  revista  Cimal,
Cuadernos  Internacionales  de  Cultura  Artística  (1979-2003),
con la que tanto colaboramos, formando parte de su Consejo
Editor  durante  largo  tiempo,  y  que  alcanzó  más  de  medio
centenar de números, o también con ocasión de mi decidido
respaldo personal a su candidatura al Premio Literario de la
Generalitat Valenciana, como parte del jurado, que yo fui,
galardón que se le otorgó (1989), o también por su inclusión,
como  miembro  del  Patronato  de  Artes  Plásticas  (Colección
“Martínez  Guerricabeitia”)  de  la  Fundación  General  de  la
Universitat de València-Estudi General (también en 1989), con



el que compartí múltiples tareas y discusiones en el equipo de
asesores.

Muchas de aquellas conversaciones, no recogidas, están en la
base, ciertamente, de algunas de estas reflexiones actuales,
aunque no persistan documentos concretos, en la mayoría de
casos,  que  las  ratifiquen.  Y,  en  particular,  quisiera
referirme ahora a su propia manera de entender la crítica de
arte, tan en dependencia –es cierto– del pensamiento y bagaje
cultural de su amigo y protector el profesor Giulio Carlo
Argan (1909-1992), a quien admiraba con sumo afecto y respeto,
manteniendo  también,  con  él,  determinadas  afinidades
electivas, de compromiso e ideología y de cultura o erudición
compartidas.  También,  en  este  sentido,  es  justo  citar  a
Lionello Venturi (1885-1961), profesor del propio Argan, cuyos
textos y opiniones sobre la crítica de arte y su historia tan
a menudo citaba Aguilera, admirándole además por su coherencia
y  compromiso  civil  y  académico,  que  demostró  amplia  y
sobradamente  en  su  vida.

Vicente Aguilera Cerni nació en Valencia el 15 de agosto de
1920 y falleció en esta misma ciudad el 1 de enero del 2005.
Afiliado  en  1937  a  las  Juventudes  Socialistas  Unificadas,
marcha  al  frente  de  Madrid,  colaborando  de  inmediato
literariamente con la revista Trincheras. Tales hechos fueron
todo un preanuncio de lo que iba a ser su compromiso futuro
con la cultura, con la sólida defensa de las ideas y con la
participación en el contexto social y con la vida misma.

Precisamente con el respaldo e iniciativa recientes de la
Asociación Española de Críticos de Arte (A.E.C.A.) y del Museo
Salvador Victoria de Rubielos de Mora se ha editado (2010) el
libro titulado Historia y presagio. Poesía inédita de Vicente
Aguilera Cerni, que me cupo el honor de analizar, a fondo,
para  redactar  el  extenso  estudio  introductorio  de  dicha
publicación. Escritos los 17 poemas, que integran el citado
libro, en el año 1941, habían permanecido guardados entre sus
documentos  más  personales  hasta  después  de  su  muerte.  La



verdad es que esta íntima faceta poética suya nos era por
completo desconocida a todos. Y personalmente, en lo que a mí
respecta,  fui  consciente,  años  después  y  de  forma  muy
significativa, de que con el estudio de aquel montón de folios
mecanografiados en la primera posguerra, completaba, por mi
parte,  algunas  teselas  fuertemente  ilustrativas  de  su
poliédrica  personalidad  (De  la  Calle,  2010:  14-21).

Aguilera Cerni estudió Derecho, además de Filosofía y Letras
en  la  Universidad  de  Valencia,  compaginando  ambas
especialidades,  tal  como  era  costumbre  hacer,  por  muchos
estudiantes, en el mismo edificio de la calle de La Nave,
varias veces centenario y sumamente emblemático, ubicado en el
centro de la ciudad histórica. Sin duda, fue allí donde, de la
mano de sus profesores, entró en contacto con la memoria de la
cultura artística valenciana. Se inicia como crítico en la
prensa de la postguerra, prestando atención a los eventos
culturales del momento y se aproxima, a través de ello, al
colectivo de los artistas valencianos, que tanta necesidad
manifestaban  de  liderazgo,  consejo  y  respaldo  en  aquella
difícil coyuntura.

Su  entrega  y  preocupaciones  van  definiéndose  de  forma
decidida. Sus intereses se dilatan hacia cuanto tiene que ver
con el mundo del arte contemporáneo y con sus experiencias más
radicalizadas. Y así se evidenciará más tarde, cuando en 1957
marcha a París, becado por el Gobierno francés, para conectar
en directo con lo que ya su inquietud había estudiado en
lejanía. “Todo era interesante para mí y me faltaba tiempo
para ratificar cuanto sabía o para ampliar otras facetas de
información asociadas”, me comentó alguna vez, al referirnos a
aquel  viaje  y  a  la  oportunidad  de  ratificación  personal,
respecto al camino emprendido. París era un imán para todo
artista o cualquier investigador del arte contemporáneo. Lo
mismo sucedería, bien pronto, en sus asistencias a congresos
italianos,  ya  en  los  primeros  años  sesenta[1].  El
establecimiento de nuevos contactos en Rimini fue para él algo



muy básico desde 1963 (Barreiro en Leedman, 2009: 375-389;
Barreiro,  2009:  116-119).  Incluso  se  ha  hablado  del
surgimiento de una cierta trilogía de amistad y colaboración
entre G. Carlo Argan, Pierre Restany y Aguilera Cerni. Algo
que yo mismo pude constatar efectivamente bastantes años más
tarde, cuando ya otros nombres se habían añadido también al
listado, afianzándose sus múltiples contactos internacionales,
como  se  hizo  patente  en  los  Congresos  de  Villafamés,
celebrados en los inicios de la década de los años ochenta.

Pero  Vicente  Aguilera  quizás  debió  afianzar  pronto  sus
conocimientos, en aquella primera postguerra, sobre todo a
base de lecturas y más lecturas; siempre le consideré, en tal
sentido,  más  bien  autodidacta,  conviviendo  con  libros  y
revistas, catálogos y folletos (hasta que descubrió la persona
y la obra histórico-crítica de Argan, que fue un oportuno
revulsivo y una referencia determinante, para él, aunque no la
única, como ya hemos apuntado)[2]. Todo cuanto se encontrara
el joven Vicente Aguilera, con aires renovadores, podía tener
valor en aquel erial informativo y ser importante en aquel
profundo aislamiento. De ahí su máxima apertura. Pero sin
olvidar, por nuestro lado, que cuanto iba aprendiendo, por su
parte, quiso asimismo ratificarlo, contrastarlo y ponerlo en
práctica,  cuanto  antes  y,  en  la  medida  de  lo  posible,
directamente en su propio entorno, como decidido y vocacionado
gestor cultural.

Es importante no olvidar la relevante tarea desempeñada por
los diferentes Centros de Estudios de alcance internacional
existentes,  por  entonces,  en  la  ciudad.  En  Valencia
frecuentaba el Centro de Estudios Americanos, como también lo
hizo con los Institutos y/o los Liceos Francés e Italiano,
además de colaborar con el Ateneo y otros espacios de carácter
sociocultural de la ciudad.

Justamente  fue  en  ese  directo  contacto  mutuo  entre  las
inquietudes  artísticas  de  sus  paisanos,  sus  intereses  de
historiador,  su  preocupación  por  el  panorama  internacional



coetáneo  y  sus  apetencias  literarias  lo  que  propició  –en
conjunto– su decisivo papel como dinamizador cultural, que
deseaba ayudar y promover el desarrollo del arte en aquel
escenario valenciano de la década de los cincuenta y sesenta,
manteniendo e incrementando sus contactos exteriores, a la vez
que  apostó  por  potenciar,  como  escritor,  la  literatura
artística, la investigación y la crítica de arte. Primero
sabiéndose casi aislado (en los cincuenta) y luego sintiéndose
cada vez más seguro y relacionado con el exterior (desde los
primeros sesenta).

Había toda una serie de dimensiones inseparables, para él, en
su mundo personal –me ratificó luego, más de una vez–, (a) la
escritura como base sustentadora de sus conocimientos; (b) la
convivencia  promocional  y  el  pronto  magisterio  que  supo
ejercer  con  los  grupos  de  artistas  que  surgieron  en  su
entorno;  (c)  la  gestión  de  muestras  en  Valencia  y  en  el
exterior,  vinculadas  precisamente  con  tal  promoción  de
manifestaciones; (d) la gestación y gestión de publicaciones,
como  efectiva  base  de  resonancia  y  consolidación  de  los
posibles proyectos emprendidos o simplemente planificados aún,
algo  que  siempre  le  atrajo;  y  (e),  a  nivel  personal,  la
formación paulatina de una sólida biblioteca especializada y
también del correspondiente archivo personal, que respondieran
–justamente  como  fundamento  real–  a  esas  necesidades  y
expectativas  conjuntas.  En  tales  fronteras  se  forjó  su
destacada personalidad y afianzó su cultura artística, hasta
convertirse en una de las figuras más relevantes del contexto
nacional  de  las  siguientes  décadas,  también  con  pleno
reconocimiento  internacional,  en  una  feliz  coyuntura,  nada
fácil de lograr.

Pero era, sobre todo, en el ejercicio de la crítica de arte
donde más a gusto se movía y se encontraba, entendiéndola como
suma  plural  de  momentos  históricos,  técnicos,  teóricos,
previos todos ellos al propiamente crítico, asumido a su vez
como ineludiblemente valorativo. Para él, la crítica de arte



era  un  género  literario  indiscutible.  Y  a  él  le  dedicó
básicamente su existencia. Gracias a la crítica, al ejercicio
de  la  escritura,  se  aproximó  al  estudio  de  los  artistas
propios y foráneos, pero sobre todo nunca dejó de esforzarse
por dar a conocer la existencia y los valores de los creadores
españoles en los foros exteriores, donde le era viable hacerlo
o de donde se le solicitaban sus estimadas colaboraciones, tan
numerosas y frecuentes durante años. 

De  hecho,  Aguilera  Cerni  respaldaba  sus  valoraciones  e
interpretaciones críticas (a) no sólo en la directa estimación
derivada  de  sus  experiencias  estéticas,  de  sus  reiterados
contactos  con  las  obras  artísticas  en  cuestión,  en  la
elaboración de unas preferencias y gustos propios, sino (b)
también –y de forma destacada– en su irrenunciable exigencia
de respaldo contextualizador y explicativo, fundamentado en el
entramado  histórico  pertinente  y  además  (c)  en  los
procedimientos hermenéuticos aportados por las justificaciones
teóricas fundamentales.

Es decir, que –muy arganianamente– la irrenunciable acción
crítica implicaba tanto la interpretación como la valoración
de las obras artísticas en cuestión, pero siempre arropadas
por esos tres momentos efectivos: el de la experimentación
directa frente a la obra, el de su enmarcamiento histórico
(asignación de posibles antecedentes, influencias y enlaces
compartidos) y el de su fundamentación conceptual (es decir,
la fijación determinante de su poética, de su programa de
intervención y sus ideales y opciones constructivos).

En realidad, esa posible oscilación pendular hacia la historia
y/o  hacia  la  teoría,  con  sus  diferentes  gradaciones,  fue
motivo  de  sólidas  reflexiones,  por  nuestra  parte,  como
barandillas  fundamentales  de  cara  al  riesgo  que  siempre
suponen  –de  cara  al  sujeto  que  ejercita  la  experiencia
crítica–  las  apuestas  personales  a  favor  de  unos  u  otros
valores artísticos.



Ciertamente Aguilera no fue nunca partidario, en su actividad
crítica,  de  opciones  impresionistas  o  fuertemente
descriptivas,  ni  tampoco  del  uso  de  un  lenguaje  crítico
cargado de poeticidad. O sea, que para él la crítica hablaba
de las obras de arte, en su presencia y representación, y no
de  las  posibles  experiencias  estéticas  frente  a  ellas
potenciadas  y  ejercitadas  (De  la  calle,  El  espejo  de
Ekphrasis…, 2005). Tampoco, siguiendo a G. Carlo Argan, se
basaba en la pormenorizada descripción de las obras (según las
históricas herencias clásicas de la vieja). El lenguaje, en su
personal balance, era un estricto medio para “hablar acerca
de” o “a propósito de” las obras y no suponía el autónomo
desarrollo de un metalenguaje enraizado en la fuerza de la
poesía,  que  propiciase  un  cierto  paralelismo  formal  /
estructural  con  las  claves  de  la  propia  obra  analizada  /
vivida / experimentada.

La obra “da que hablar” / la obra “necesita ser hablada”. De
ahí su decantamiento en favor del principio de incompletud del
arte  contemporáneo  (defendido,  como  es  sabido,  de  manera
convencida por Argan). Motivo por el que las manifestaciones
artísticas necesitan de la presencia y de la acción de la
crítica, para ser debidamente presentadas en sociedad y ser
introducidas, valoradas, legitimadas y fundamentadas, en el
sistema sociocultural, político y económico, en acto. Tal era
el objetivo de la crítica de arte que proponía, hasta el
extremo  de  exigir  de  la  responsabilidad  y  compromiso  del
crítico que se esforzara, en su decurso, por hacer converger
el valor y el precio de la obra, en el contexto patrimonial e
histórico que le son propios, frente a la sociedad coetánea.
El momento definitivo por antonomasia de la crítica era, para
él, el valorativo, es decir, el que mostraba su compromiso, el
que  matizaba  las  preferencias,  el  que  definitivamente
orientaba sus resolutivas apuestas (Argan, 1984, 1980; Menna,
1997; De la Calle, Escenografies…, 2005)[3].

Estudiando a fondo la obra de G. C. Argan, preparando alguna



edición de sus aportaciones, tuve la ocasión explícita de
constatar hasta qué extremo Aguilera Cerni había asimilado
profundamente su pensamiento, manteniendo tanto la fidelidad a
sus contenidos teóricos, históricos y metodológicos como sus
directos compromisos entre arte y sociedad, entre reflexión
estética  y  compromiso  ético,  es  decir  entre  información
artística y educación estética.

Especial insistencia puso siempre Vicente Aguilera, en sus
trabajos  e  investigaciones,  por  equilibrar  su  interés
internacional –como ámbito contextualizador de referencia y
contrastación obligado– junto con su persistente entrega al
estudio del arte español y particularmente al seguimiento de
las posibilidades y realizaciones del arte valenciano. En este
sentido, sólo refiriéndonos a libros, pasan de cuarenta los
títulos  publicados,  al  margen  de  las  obras  editadas  en
colaboración con otros autores, mientras que el número de los
artículos nos desbordan. Su amplia bibliografía podría incluso
clasificarse  estratégicamente  en  esta  triple  vertiente
indicada, ya que no faltan ejemplos suficientes que ratifican
de  modo  preciso  esta  diversificación  –calculada–  en  el
capítulo de sus investigaciones.

Al saber armonizar hábil y eficazmente su perfil de escritor
con su vocación de crítico de arte, Vicente Aguilera distingue
claramente (a) cuando está preparando, bajo la óptica del
encuadramiento histórico, un artículo o un ensayo monográfico
sobre un artista o un movimiento estético concreto, de cuando
(b) parte de un tema o una cuestión teórica para aglutinar en
su entorno opciones y planteamientos específicos, que prestan
determinada unidad a los hechos, personajes, aportaciones o
respuestas tratadas. Por eso adoptaremos esta estrategia de
ordenación,  en  estas  reflexiones  nuestras,  mientras
recomendamos, a las personas interesadas, la consulta a los
repertorios bibliográficos a él destinados, que ya existen y
que citamos puntualmente en nuestro apéndice bibliográfico.

En el primer caso tenemos certeros ejemplos de indagaciones



históricas específicas, tal como ratifican sus publicaciones:
Introducción  a  la  Pintura  Norteamericana  (1955);  Arte
Norteamericano del siglo XX (1957) (Bernárdez, 2010: 127-149);
Panorama del nuevo arte español (1966); Ortega y D’Ors en la
cultura artística española (1966); Iniciación al arte español
de postguerra (1970); Documentos y testimonios (1975); Spagna:
arte  dopo  il  1945  (1970);las  destacadas  monografías  sobre
Julio González (1962, 1971 y 1973), Porcar (1973), Orlando
Pelayo  (1980),  Joaquín  Michavila  (1983),  o  Ignacio  Pinazo
(1982), entre tantas otrasy la selección de escritos suyos
recogidos,  a  manera  de  homenaje,  en  los  tres  volúmenes
titulados  Textos,  pretextos  y  notas.  Escritos  escogidos
(1956-1987).

Pero  sobre  todo,  diferencialmente,  en  el  segundo  tipo  de
investigaciones, en las cuales sin dejar de insistir en el
recorrido de la historia viva, sí que busca un hilo conductor
de  base  teórica  para  aglutinar  la  incorporación  de  sus
distintas vertientes, en esa estructura propiciada sobre el
argumento  indagado,  que  acabará  dando  título  a  la  obra.
Abundantes pueden ser las ejemplificaciones en esa línea: La
aventura creadora (1956); El arte impugnado (1969); Arte y
popularidad  (1973);  Arte  y  compromiso  histórico  (1976)  y
también Posibilidad e imposibilidad del arte (1973) (Sarrión,
2010).

Supo, pues, moverse entre la historia y la teoría, entre la
gestión inmediata conectada con el arte y el compromiso vital,
socialmente álgido. Quizás por eso mismo pudo armonizar su
tarea  de  crítico  y  escritor  con  sus  apetencias  de  acción
política  y  cívica.  Dicho  de  otra  manera,  su  mirada
interviniente tendía naturalmente hacia las posibilidades de
una  política  cultural  informada  (no  repentizada  o
sobrevenida),  inclusiva  (no  excluyente),  abierta  y
participativa, pero siempre exploratoria / experimental, no
cerrada ni preconcebida de una vez por todas.

De hecho, allí donde pudo –ya que no pudo siempre, o no se lo



permitieron,  debido  a  los  condicionamientos  que  la  propia
acción política a menudo impone y determina restrictivamente–
mostró su capacidad operativa y su aguda visión premonitoria.
Tal  sucedió  con  la  experiencia  revulsiva  que  implicaba,
entonces, la creación del Museo Popular de Arte Contemporáneo
de  Villafamés  (1970),  que  hoy  lleva  su  nombre  (guttmann:
1995), y/o con la dirección de importantes revistas, en sus
respectivos contextos y momentos históricos –como fueron Arte
vivo (la revista del Grupo Parpalló, 1956-1961); Suma y sigue
del  arte  contemporáneo  (1962-1967)  o  Cimal,  Cuadernos
Internacionales de Cultura Artística (1979-2003)–, o cuando se
trató de coordinar, contando con un grupo de investigadores,
la sólida enciclopedia, en siete volúmenes, sobre la Historia
del  Arte  Valenciano  (1986-1988)  o  también  el  conocido  y
utilizado  Diccionario  del  Arte  Moderno.  Conceptos.  Ideas.
Tendencias. (1980). Igualmente había impulsado y respaldado
teóricamente, en esas dos décadas, intervenciones y propuestas
estéticas  diferenciadas  –como  un  auténtico  “critico  di
corrente” que él mismo era, ejerciendo de tal–, todas ellas
decisivas en nuestra propio decurso artístico, tales fueron,
sobre todo, el “Grupo Parpalló” (1956-61) (Ramírez, 2000) y su
fundado interés en el llamado “Arte normativo”[4]; también no
menos intensamente, tras alguna deriva y reajuste, fue su
entrega a la promoción extensiva de lo que él calificó como la
“Crónica de la Realidad” (1964) (Marín Viadel, 2000, 1981) y,
más tarde, reanudó sus intereses interdisciplinares con el
colectivo “Antes del arte” (1968) (Garnería, 1997; Patuel,
1992: 97-107), proponiendo –en todos estos casos– “poéticas”
distintas, adecuadas a exigencias plurales, al ritmo histórico
del contexto sociopolítico imperante en tales fechas. El arte
parecía ir sumamente acelerado entonces, en sus presupuestos y
exigencias,  porque  la  vida  misma  de  aquella  “década
prodigiosa” parecía empeñarse en tales arritmias sobrevenidas.

Es, pues, en esta línea de intensa gestión donde hay que
contextualizar su arropada iniciativa de fundar, en 1980, la
Asociación  Valenciana  de  Críticos  de  Arte  (A.V.C.A.),  que



ahora  conmemoramos  en  su  cumplida  tercera  década,  o  su
posterior responsabilidad al Presidir la Asociación Española
de Críticos de Arte (A.E.C.A.)[5] en 1987 y también, años más
tarde, su designación como Presidente del Consejo Valenciano
de  Cultura  (1994-1996).  Igualmente  cabe  recordar  su
nombramiento como Académico de Honor de la Real Academia de
Bellas Artes de San Carlos de Valencia (2000), la concesión
del Premi de les Lletres de la Generalitat Valenciana (1989) o
el Doctorado Honoris Causa de la Universidad Politécnica de
Valencia (1990), cuya Laudatio corrió a cargo del profesor
Juan Ángel Blasco Carrascosa, haciendo justicia y prestando
reconocimiento  a  su  esforzada  trayectoria  personal,  en  el
marco de la cultura artística contemporánea, no sólo en el
horizonte  nacional  y  valenciano,  sino  asimismo  en  el
internacional, a través de su especial vinculación con la
cultura italiana (Blasco Carrascosa, 1990)

Buen ejemplo de ello son los galardones obtenidos en dicho
contexto internacional: alguno de ellos logrado siendo aún
relativamente  joven,  bajo  la  tutela  y  el  respaldo  de  su
maestro G. Carlo Argan, como el “Premio Internacional de la
Crítica”  concedido  en  la  XXIX  Bienal  de  Venecia  (1959)
(Torrent, 1997), la “Medalla especial de la Academia del 500”
en  Roma  (1962),  ratificado  asimismo  su  prestigio  con  la
“Medalla de Oro de la Presidencia del Consejo de Ministros de
Italia”  (1965)  o  el  “Premio  Pi  Suñer”,  otorgado  por  el
Instituto de Estudios Norteamericanos (Barcelona, 1959). Amén
de su actividad de investigación artística y museográfica,
como testifica su presencia en Patronatos de Museos (Museo de
Arte  Contemporáneo  de  Madrid,  Musée  du  Petit  Palais  de
Lausanne, Museu d’Art Contemporani d’Elx, Museo Popular de
Arte Contemporáneo de Villafamés), su inclusión en Comités
científicos de revistas y también en Consejos asesores de
Enciclopedias y ediciones especiales, así como en Asociaciones
Internacionales de escritores y Críticos.

Los dos homenajes colectivos y especializados, ofrecidos a la



figura de Aguilera Cerni, el primero desde el IVAM, los días
17-18 de octubre del 2005, junto al habido, años más tarde en
el MuVIM, 12-13 de mayo 2006, organizado por la A.V.C.A., bajo
el  título  “Arte  y  política.  De  Aguilera  Cerni  a  nuestros
días”, estructurados ambos en conferencias y mesas redondas,
en las que participaron diversos críticos, historiadores y
artistas,  pasan  por  mi  mente  como  los  más  explícitos
reconocimientos académicos, habidos, post mortem, a su persona
y labor. También A.I.C.A. haría lo propio en París, de la mano
de  la  investigadora  Paula  Barreiro.  Pero  lamentablemente
ninguno de tales homenajes ha conseguido editarse, como si un
forzado destino de aciago silencio pesara sobre su alargada
historia personal. Algo que, sin duda, debería remediarse lo
antes posible.

 Es un hecho, pues, que la figura de Vicente Aguilera Cerni
supuso  para  la  Asociación  Valenciana  de  Críticos  de  Arte
(A.V.C.A.), primero la palanca definitiva de su lanzamiento
social  y  después  el  mejor  respaldo  también  para  su
ratificación en continuidad y para su memoria institucional.
Buena prueba de ello fue que, como un imán, aquella joven
asociación  pronto  triplicó  su  nomina  de  miembros.  Ya  a
principios de los noventa, en nuestra actividad, sumábamos un
total de 50 socios, de los cuales, es cierto, como asignatura
pendiente, únicamente 8 eran mujeres, mientras que, en ese
cómputo global, 22 estábamos vinculados directamente al mundo
universitario  de  la  docencia  e  investigación,  lo  cual  es
altamente significativo del alcance de esa estrecha conexión e
intercambio entre A.V.C.A. y universidad. (Las estadísticas,
felizmente, han variado en la actualidad, normalizándose las
cuestiones de género: 50 mujeres se hallan hoy inscritas en la
asociación, en una nómina total de 90 socios).

Respecto a la distribución geográfica de la A.V.C.A., dentro
de  la  autonomía  valenciana,  la  parte  fundamental  se
circunscribía,  entonces,  al  total  predominio  de  Valencia
(concretamente 36 miembros domiciliados en la metrópoli y/o



provincia), frente a sólo 8 personas que estaban adscritas a
Alicante y su entorno geográfico u otras 6 se que se repartían
entre Castellón y determinadas ciudades de la Plana. En la
actualidad  el  predominio  metropolitano  sigue  siendo  total,
presentando,  de  hecho,  un  cierto  refuerzo  de  los  núcleos
específicos de Alicante y Castellón.

Personalmente  me  sentí,  de  inmediato,  –en  cuanto  joven
director  del  Instituto  Universitario  de  Creatividad  e
Innovaciones Educativas de la Universitat de València-Estudi
General (1983)– fuertemente involucrado y corresponsable del
proyecto A.V.C.A., en el sentido de que entendí, de forma
operativa,  que  evidentemente  muchos  de  los  socios  ya
colaborábamos en determinados medios de comunicación y era
también desde allí como deberíamos ejercitar nuestras tareas
educativas, promocionales y de respaldo de las manifestaciones
artísticas coetáneas valencianas. Pero asimismo tuve claro que
el marco universitario tenía mucho que hacer y otro tanto que
decir en esta coyuntura, que se nos abría pujante entorno a la
crítica de arte. Y no me equivocaba, por cierto. Hoy, por
ejemplo, 35 de los críticos de arte asociados en A.V.C.A.
tiene el título de doctor[6].

De ahí que paulatinamente fueran tanto el Departamento de
Estética  y  Teoría  del  Arte  (primero)  como  el  “Centro  de
Documentación  de  Arte  Valenciano  Contemporáneo”  de  la
Universitat de València-Estudi General (creado por mí en 1983,
con el respaldo del Rectorado, y todavía en activo)[7]  los
polos  de  atracción  de  múltiples  actividades  e  incluso  se
convirtieran, muy pronto, en la sede efectiva y el domicilio
oficial de la A.V.C.A., como sigue sucediendo incluso en la
actualidad, desde donde se promueven encuentros y seminarios
abiertos  al  público,  se  publican  libros  y  organizan
exposiciones. Me responsabilicé asimismo de la revista Reüll.
Informació de Cultura Artística (1983-1986), que alcanzó 11
números, banco de pruebas para muchos de los jóvenes críticos
de la asociación, que entonces iniciaban su meritaje literario



y  puse  en  marcha  la  colección  universitaria  de  libros
especializados  “Estética  &  Crítica”,  de  larga  trayectoria
bibliográfica y sólida salud, al menos hasta nuestras fechas,
es decir en pleno centro de la presente y agostadora crisis
que nos rodea. Del Centro de Documentación se derivaría, más
tarde,  ya  hacia  el  final  de  los  noventa,  una  importante
iniciativa:  la  creación  del  Repertorio  Bibliográfico  de
Artistas Valencianos Contemporáneos, financiado conjuntamente,
como proyecto de investigación, on line, por Bancaja, por el
Aula de Arte de la Institució Alfons el Magnànim, a través de
un convenio con la Universitat, coordinado por mí, que sigue
vivo en su mantenimiento.

 También convendría recordar, al hilo de esta revisión, otras
publicaciones  periódicas  que  aparecieron  desde  aquellos
períodos hasta hoy, tales como Tendencias en las Artes y el
Diseño, orientada por Rafael Prats (ya en 1993-1996, con 18
números publicados) o Marina d’Art (1989-1992, con 7 salidas),
fruto  de  un  proyecto  comarcal  y  colectivo.  Realmente  la
prestigiosa revista Kalías (editada entre 1989-2002, con 26
números) dependió del IVAM, en concreto de la mano del Prof.
José Francisco Yvars; mientras la publicación El Temps d’Art
(2002-2008, con 35 salidas) cierra ya, junto con la revista
Mono (2002-2007, con 8 números) y Papel Elefante (2003-2007,
con  cinco  salidas)  esta  vertiente  editora,  de  carácter
periódico tan fundamental y relevante para la acción de la
crítica de arte y la creación gráfica y de diseño.

Paralelamente,  A.V.C.A.  –en  su  conexión  con  la  vida
universitaria– ha convocado intermitentemente nueve destacados
congresos, abiertos a la sociedad, durante este periodo de
treinta años, con un trienio aproximadamente de promedio. A
través  de  todos  ellos  se  ha  ido  reflexionado  sobre  temas
relevantes.  Los  títulos  son  todo  un  índice  de  tales
investigaciones  colectivas,  que  se  han  acelerado  con  el
tiempo: “En el umbral de los 90: reflexiones sobre la crítica
de arte” (10-11 noviembre 1989) (De la Calle, coord., 1990);



“El arte valenciano de los años ochenta” (8-9 noviembre 1991)
(AA. VV., 1993); “Hecho artístico y medios de comunicación”
(25-26 abril 1996) (AA. VV., 1999); “Arte y funcionalidad”
(10-11 noviembre 2000) (AA. VV., 2002); “Arte, naturaleza y
paisaje” (21-22 febrero 2003); “Arte y política” (12-13 mayo
2006). En el último periodo, la firma de un convenio entre
A.V.C.A. y el Instituto Universitario de Creatividad de la
Universitat  de  València-Estudi  General  –que  coordino–  ha
posibilitado un mayor ritmo en esta tendencia investigadora,
como testimonian la serie de encuentros convocados gracias a
las sinergias puestas en marcha por ambas instituciones, pero
siempre con un claro marchamo universitario: Jornadas “Arte
contemporáneo  y  público.  ¿Una  relación  imposible?”  (5-6
noviembre  2009)  (AA.  VV.,  Arte  contemporáneo  y  público…,
2010);  “La  imagen  mundializada.  ¿Una  iconicidad  global?”
(11-12 noviembre 2010) (AA. VV., 2011); “Hacer y dejar hacer.
Políticas  culturales  y  mediación  pública  en  las  artes
visuales” (3-4 noviembre 2011). Todo un testimonio del activo
rendimiento que ha ido consolidando la asociación. Incluso
Valencia fue sede compartida con Barcelona del destacado LXI
Congreso A.I.C.A. “Concepto y realidad del arte y su economía”
celebrado de forma itinerante entre el 7-13 de noviembre 2008
(Valencia, Barcelona y Sevilla).

También la actividad editora, sobre todo en lo que ha tenido
que ver con el libro de investigación artística y/o estética,
en el contexto valenciano, ha estado directamente vinculada a
determinados miembros de A.V.C.A., a lo largo de este dilatado
periodo.  El  mismo  Aguilera  dio  buen  ejemplo,  en  directa
conexión con la actividad de su yerno Fernando Torres, dando a
la luz toda una serie de libros suyos o coordinados por él.
Otro tanto hicimos asimismo luego determinados nombres: David
Pérez, Román de la Calle, García Cortés, J, Vicente Aliaga o
Maite Beguiristáin, interviniendo en distintas editoriales y
coordinando diversas colecciones. Dicho ejemplo cundió, pues,
también en esta vertiente de difusión cultural[8].



Una especial aportación supuso y sigue suponiendo, por parte
de A.V.C.A., la intensa y frecuente presencia de sus miembros
en jurados de premios, concursos y convocatorias relacionadas
con los dominios artísticos. De hecho, es difícil imaginar la
historia de nuestro arte contemporáneo sin atender a este
complejo fenómeno de promoción, respaldo y patrimonialización
artística que, esencialmente desde dominios municipales, ha
intervenido de forma sostenida en el fomento de la cultura y
la  creación  artística.  La  normalización  reglada  de  la
presencia de los miembros de A.V.C.A. en estas actividades
institucionales  –redacción  de  criterios  de  participación,
financiación, participación fija de sus representantes– fue
uno  de  los  objetivos  de  los  primeros  equipos  de  las
respectivas Juntas y siguen siéndolo actualmente, en su puesta
al día y consolidación.

Incluso  se  llegó  a  crear  un  Galardón  entre  los  Premios
otorgados  por  la  Diputación  –dentro  del  conjunto  de  los
llamados  “Alfons  Roig”—destinado  al  reconocimiento  de  los
Municipios  que  se  destacaban  en  la  atención  al  arte
contemporáneo. Galardón que desapareció en la reestructuración
emprendida en la segunda parte de la década inicial de nuestro
siglo.  Fue,  sin  duda,  un  modo  oportuno  de  fomentar  esa
dedicación,  ejemplificada  por  determinados  municipios,  de
respaldo y promoción en una vertiente cultural siempre difícil
para  los  ayuntamientos.  Es  algo  que  ciertamente  debería
reponerse lo antes posible.

De hecho, en esta vertiente, hay que reconocer que nuestra
Comunidad Valenciana ha sido pródiga en cantidad y calidad de
tales  iniciativas.  Justo  es,  por  ejemplo,  citar  premios,
certámenes y bienales que han cumplido más de 25 años de
sostenimiento  en  sus  proyectos.  Sólo  a  fuer  de  obligado
merecimiento,  aportaríamos  la  memoria  efectiva  de
ayuntamientos como Alfafar, Meliana, Pego, Paterna, Sagunto,
Mislata, Quart de Poblet, Manises, Albaida, Alcoi, Algemesí,
Burriana o Játiva. En realidad, entre ayuntamientos y cajas de



ahorros, han copado este sector, al margen ya, como es lógico,
de entidades de mayor calado como: Premio Senyera (Valencia),
Premio y becas Alfons Roig (Diputación de Valencia), Bienales
Fundación Martínez Guerricabeitía (Universitat de València),
Becas  de  Creación  Artística  Bancaja  (Valencia),  Premios
Nacionales de Pintura Real Academia de Bellas Artes de San
Carlos (financiación de Ámbito Cultural) o Becas CAM de Arte
Contemporáneo (Alicante). Todo un panorama que, ya de por sí
justifica una sostenida acción de promoción artística y que ha
generado un amplio patrimonio de arte contemporáneo repartido
por diversas instituciones y centros valencianos. Se trata de
un fenómeno sociocultural que merecería un sólido estudio[9].

En realidad, como era lógico, Aguilera Cerni había sido el
primer Presidente de la Asociación, por aclamación, desde 1980
hasta 1987, momento en el que dejó la presidencia valenciana
para pasar, por elección, a presidir la A.E.C.A. Agradecidos,
todos, le nombramos Presidente de Honor de la A.V.C.A. Fue
entonces cuando recayó sobre mí, tras la pertinente campaña
electoral y las votaciones, la presidencia de la Asociación
Valenciana,  durante  dos  mandatos  (entre  1987-1991  y
1991-1995),  mientras  formaba  también  parte  de  la  Junta
Directiva de la A.E.C.A., proponiéndome como meta concreta la
consolidación  y  expansión  de  nuestra  asociación
valenciana[10].

La creación de los Premios A.V.C.A. y sus convocatorias; la
realización de los primeros Congresos de la asociación y la
edición de sus actas; la ampliación del número de sus miembros
y  sobre  todo  su  extensión  comarcal  por  el  resto  de  la
comunidad; la consecución de la exención oficial del I.V.A.;
la fijación de normas profesionales respecto a las minutas de
trabajo; los convenios específicos entre A.V.C.A. y A.E.C.A. y
también  con  A.I.C.A.;  la  edición  de  Directorios  de  la
Asociación  (1991,  1994);  la  implantación  de  acciones  de
colaboración  con  la  universidad  a  través  de  seminarios
monográficos y muestras de arte contemporáneo, así como los



primeros convenios económicos con la Conselleria de Cultura de
la Generalitat y con el IVAM de entonces, transformado en
ilusionante foco de atención e interés.

Recordado  todo  ello  ahora,  constato  que  se  trataba,  por
cierto, de tareas sugestivas –a veces nada fáciles–, pero
claramente  imprescindibles  siempre,  que  se  llevaron
eficazmente  a  cabo,  gracias  al  respaldo  incondicional  del
grupo.  Y  así  debieron  reconocerlo  los  miembros  de  la
asociación, cuando por unanimidad, en 1996, al dejar el cargo,
me nombraron Presidente de Honor de la A.V.C.A., al igual que
con Aguilera Cerni se había hecho una década antes.

Sin embargo, no faltaron tampoco –en el amplio periodo de
tiempo de mi mandato– dificultades a la hora de articular la
estructura funcional y organizativa que se deseaba aplicar
entre las diferentes asociaciones autonómicas, que habían ido
proliferando, y sus relaciones con la Asociación Nacional, sin
olvidar tampoco las respectivas conexiones con A.I.C.A. La
idea federal siempre había surgido con fuerza –dándola por
hecha–  en  el  contexto  valenciano  (tal  como  figura  en  las
informaciones recogidas de los Directorios publicados a lo
largo de esas décadas de los ochenta y noventa), en paralelo
con la efectiva opción también postulada en el ámbito catalán.
Pensábamos (y seguimos pensando) que la fórmula de un régimen
de federación –u otra propuesta paralela, como puede ser la
constitución de una red de asociaciones– podría, conservando
la autonomía, facilitar la proximidad y la connivencia directa
entre las asociaciones, a la vez que incrementaría su mutuo
conocimiento,  posibilitando  inmediatos  intercambios  y
consolidando  una  fluida  apreciación  participativa  con  la
estructura global, constituida simétricamente entre todas las
asociaciones.

 Las primeras sesiones de trabajo, para estudiar aquel inicial
proyecto  federativo,  se  convocaron  en  Valencia,
escalonadamente entre los inicios y el ecuador de la década de
los noventa, con la asistencia de todos los presidentes de las



asociaciones  autonómicas  entonces  existentes,  junto  con
A.E.C.A.,  quedando  muy  patentes  las  hondas  diferencias  de
concepción  que  existían  entre  todas  ellas,  respecto  al
sugerido  plan  de  federación,  y  finalizando  los  encuentros
convocados sin que se llegaran a pactar soluciones operativas
al respecto. Sólo catalanes y valencianos estuvieron por la
labor.

 He de confesar que personalmente al dejar la presidencia de
la  A.V.C.A.,  en  el  año  1995,  fui  muy  consciente  de  la
asignatura que aún quedaba pendiente a mis espaldas, respecto
a  la  posible  consolidación  de  las  relaciones
interinstitucionales  autonómicas,  nacionales  e
internacionales. Me hubiera gustado, por cierto, dejar cortado
entonces ese nudo gordiano, pero no me fue posible hacerlo en
aquellas  circunstancias,  a  pesar  de  que  siendo  entonces
Vicente Aguilera el Presidente de la A.E.C.A., durante una
parte  del  periodo  de  mi  mandato  paralelo  en  A.V.C.A.,  la
ocasión había sido envidiable y única para llegar precisamente
a un acuerdo pactado, entre el espíritu centralista de unos y
las  aspiraciones  periféricas,  por  conseguir  una  federación
autonómica, de otros.

 Pero, en realidad, al propio Vicente Aguilera quizás le faltó
entonces,  extrañamente,  cintura  negociadora,  rodeado,  como
estaba, por el contexto nacional y el ambiente unitario, que
en esos momentos dominaba en la mayoría de asociaciones, para
aproximarse  decisivamente  a  la  fórmula  igualitaria,  que
también –me consta– a él le había atraído desde siempre. O es
posible que, por mi parte, quizás no supiese tampoco –yo mismo
lo reconozco– seducirle o presionarle lo suficiente, para que
optara por esa solución federalista. Y la oportunidad pasó,
sin más, quizás para no volver; ya que si entonces el momento
“era  aún  pronto  para  tal  experiencia”,  hoy,  de  querer
intentarlo, de nuevo, “ya sería claramente tardía la propuesta
de federación”. Y es que la historia mantiene sus propios
ritmos.  Por  eso  una  efectiva  renovación  de  A.E.C.A.,  que



considero imprescindible a día de hoy, quizás debiera pasar
por la creación consensuada de una “Red de Asociaciones de
Crítica de Arte”, con la consabida reforma de los estatutos.
Con ello se aseguraría una mayor autonomía de cada asociación
y  se  haría  posible  el  establecimiento  de  sinergias  y  de
colaboraciones entre los miembros de la red asociativa, así
como  también  las  conexiones  con  A.I.C.A.  se  normalizarían
sectorialmente, por adición, a través de la autorregulación de
dicha red.

El asunto es que en las siguientes presidencias de A.V.C.A.
–ocupadas respectivamente, desde la segunda mitad de la década
de los noventa, hasta la actualidad, por cuatro especialistas
más: profesor Juan Ángel Blasco Carrascosa (1995-1999)[11],
profesora María Teresa Beguiristáin Alcorta (1999-2005)[12],
el gestor cultural Antonio Calderón Casado (2005-2009)[13] y
por último el investigador, gestor cultural y abogado José
Luis Pérez Pont (2009-2012)[14]— el mismo caballo de batalla
administrativo,  inevitablemente  politizado  en  determinados
extremos, ha ido aflorando con fuerza, de forma intermitente,
según los casos, facilitando o dificultando el tratamiento,
estudio  y  resolución  de  los  temas  de  la  revisión  de  la
estructura  organizativa  común  de  las  asociaciones,  que
comenzaba a hacer aguas.

Hasta tal extremo –en nuestro caso– ha sido así que, en el
mandato  presidencial  actual,  caracterizado  por  evidentes
compromisos  profesionales  y  de  sólidas  reivindicaciones
sociopolíticas y culturales[15], se ha propiciado, desde la
Junta Directiva autonómica valenciana, la escisión de A.V.C.A.
del disfuncional entramado organizativo nacional, que encarna
A.E.C.A.,  ejercitándose,  en  consecuencia,  paralelamente  su
directa  conexión  con  A.I.C.A.,  fórmula  igual  a  la  que  ya
A.C.C.A.,  en  su  respectiva  situación,  había  aplicado
previamente, hace algunos años (1990), al no funcionar la
estrategia  federativa,  que  históricamente  se  deseaba
implantar, como salida arbitrada, desde hacía décadas, por



nuestras asambleas.

Quizás se ha argumentado asimismo, para dar este paso– la
necesidad de disponer de una mayor autonomía a la hora de
establecer  vínculos  transversales,  más  que  verticales,  con
toda una serie de asociaciones profesionales conectadas al
arte y la cultura, paralelas y próximas, buscando mayores
respaldos, más soltura de intervención en la conformación de
redes de influencia, en una coyuntura que tantas revisiones y
cambios exige en la construcción de políticas culturales, en
el impulso de protocolos de ética profesional y de códigos de
buenas prácticas. Así se ha hecho –además de firmar convenios
de  colaboración  con  las  cinco  universidades  públicas
valencianas–  con  entidades  como  “Consejo  de  Críticos  y
Comisarios  de  Artes  Visuales”  (C.C.C.A.V.),  “Unión  de
Asociaciones de Artistas Visuales” (U.A.A.V.), “Asociación de
Directores  de  Arte  Contemporáneo  de  España”  (A.D.A.C.E.),
“Artistes  Visuals  de  València,  Alacant  i  Castelló”
(A.V.V.A.C.),”Asociación de Galerías de Arte Contemporáneo de
la Comunidad Valenciana” (A.G.A.C.C.V.), “Associació Catalana
de Crítics d’Art” (A.C.C.A.), entre otras. Iniciándose de este
modo una nueva etapa en la que se plantea profesionalmente
A.V.C.A. como decidido agente social, autónomo, en el campo
del arte y de la cultura.

No obstante pienso, por mi parte, que el viejo modelo de
niveles jerárquicos de las asociaciones de críticos –que aún
rige– ya no mantiene plenamente sus posibilidades y que, los
cincuenta años de A.E.C.A., que ahora se conmemoran junto a
los treinta transcurridos de A.V.C.A., podrían ser la mejor
ocasión  para  refundarlos,  proponiendo  la  revisión  /
sustitución de las estructuras ya existentes, abriendo nuevos
caminos  de  redes  de  colaboración  también  con  otras
asociaciones paralelas posibles. Considero que es una buena
apuesta y dejo el guante sobre la mesa, justamente en estos
momentos de conmemoraciones, retos y revisiones históricas. 

Treinta  años  de  A.V.C.A.,  pues,  vinculados  a  A.E.C.A.,



matizados  por  su  respectiva  cadencia  itinerante,  a  veces
mortecina y ensimismada, se rememoran ahora, en unos momentos
en  que  las  exigencias  colectivas  se  han  incrementado
decididamente; cuando los diálogos entre cultura y política se
han vuelto mucho más complejos y se han radicalizado entre
nosotros, como nunca antes había sucedido desde la democracia;
cuando la necesidad de nuevas revisiones en los códigos de
comportamiento público y la puesta a punto de normativas de
buenas formas son proclamadas como objetivos irrenunciables,
por  doquier;  cuando  la  crisis  económica  ha  invadido  y
condicionado los diferentes dominios de nuestra existencia y,
dado  el  caso,  sentimos  la  oportunidad  fundamentada  –como
ocasión histórica única– de revisar / transformar las bases de
la  mayoría  de  sistemas  organizativos  establecidos  con
anterioridad. Entre ellos también las referentes al “sistema
del arte”. Justo en tal candente tesitura, comprometida y
arriesgada, pero abierta en posibilidades, nos encontramos.

 Por eso no está –no ha estado– fuera de lugar que, en estas
reflexiones globales, hayamos mirado hacia atrás, sin ira y
con afán de reconocer nuestros débitos con nuestras historias
y nuestro pasado común, con el fin de apuntalar un futuro que
necesariamente  deberá  ser  cualitativa  y  cuantitativamente
distinto a las fórmulas vigentes en nuestro ayer. Un momento
de honda crisis generalizada implica momentos de reflexión, de
reajustes y de cambio en cualesquiera dominios. También en el
ejercicio  y  las  expectativas  propias  de  la  crítica.  Las
diferentes instancias deben revitalizarse y someterse a las
nuevas exigencias.

Bien es cierto que en estas tres décadas –y estaremos de
acuerdo  con  ello—  las  perspectivas  de  la  actividad  de  la
crítica de arte han variado fuertemente en nuestra sociedad
globalizada. La historia también ha matizado sus funciones y
objetivos, a un buen ritmo. La verdad, por mi parte, es que
siempre había aspirado a perfilar, en mis estudios, la figura
del  crítico  como  autor,  aunque  sin  olvidar  tampoco  jamás



–sobre todo en la actualidad– su alargada sombra como gestor.
En el primer caso, la reflexión, investigación y análisis eran
sus funciones básicas, junto a la educación (la crítica como
paideia); en el segundo, quizás es hoy el trabajo organizativo
el que guía sus orientaciones como un nuevo mediador, como
agente  cultural  implicado.  ¿No  está  derivando  intensa  y
abiertamente la actividad del crítico hacia las dimensiones
gestora, técnica y mercantilizada, a la par que se menguan, a
ojos  vista,  las  vertientes  reflexivas  y  de  investigación,
autónomas e independientes del propio hacer?

 Sería importante constatar el número de personas vinculadas a
nuestras asociaciones que desempeñan funciones institucionales
y cargos de confianza, ya sea asumiendo nombramientos públicos
en el marco de la cultura o ejerciendo tareas profesionales en
empresas o asociaciones privadas o alternativamente actuando
de freelances, bien sea en el campo de la docencia, de la
investigación y la edición, en los talleres educativos y en la
difusión,  en  la  gestión  o  en  las  diferentes  ramas  de  la
administración en general. Por ejemplo, en A.V.C.A. el 36 por
cierto  de  los  miembros  actuales  están  vinculados  a  la
docencia. En la mayoría de tales casos se trata de profesorado
universitario, aunque no faltan los de enseñanzas medias. En
realidad, la relación crítica de arte / educación siempre ha
sido muy porosa y flexible. Sin embargo, por otro lado ha
menguado intensamente, al menos entre nosotros, la conexión
entre periodismo y crítica de arte, que ya no cuenta, de
hecho, ni con un diez por ciento de los miembros asociados.
Son todos estos datos y referencias, fácilmente constatables y
sumamente elocuentes, los que acaban por perfilar e incidir de
forma  abierta  en  la  dispar  caracterización  de  nuestras
asociaciones.

Por otra parte, si hubiese que hablar, listado en mano, de una
aconsejable –¿o necesaria?– profesionalización de la crítica o
que  rechazar  planteamientos  e  intervenciones  abiertamente
intrusistas en nuestros marcos de intervención ¿a que nos



estaríamos  refiriendo  exactamente?  ¿Seguimos  estableciendo,
acaso, opciones hermenéuticas y formulando juicios frente a
las  obras,  como  tareas  básicas  nuestras?  ¿Continuamos
definiendo  “poéticas”  –es  decir  puntualizando  conceptos  de
arte, programas de intervención e ideales activos– en relación
a  la  acción  creativa  de  los  artistas,  como  funciones
relevantes e imprescindibles a nuestro cargo? ¿Apelamos con
igual insistencia, fenomenológicamente, frente a las obras, a
favor de destacar las conexiones existentes entre el objeto
artístico (en sí mismo) y el objeto estético (directamente
vinculado  a  la  experiencia  estética  correspondiente)?
¿Seríamos capaces de apelar –sin extrañarnos– a la experiencia
crítica  sin  atravesar  y  vivir  las  experiencias  estéticas
previas, que a ellas nos conducen?

El atractivo y la llamada que se apuntan en el horizonte
quizás  sean  las  de  la  pura  gestión,  que  se  orienta
directamente a la producción y al mercado, tras lo cual se
merma evidentemente el ritmo reflexivo y crítico exigible en
su preparación. Autor y gestor, opino que pueden ser las dos
caras  ideales  de  una  sólida  experiencia  crítica.  Aguilera
Cerni,  en  su  praxis  personal,  apostaba  por  ello  siempre
decididamente.  Pero  la  clave  está  en  preguntarnos  si
entendemos lo mismo –ayer y hoy– por autoría y por gestión,
cuando nos convertimos en comisarios expositivos, directores
de museos, paralelamente, a críticos de arte, al socaire de
las políticas culturales que vehiculan y posibilitan nuestras
intervenciones. ¿No merece la pena pararse a pensar –hoy– en
las complejas relaciones que se establecen entre cultura y
política  cultural?  Las  posibles  respuestas  que  se  apunten
afectarán directamente al estatuto de la crítica de arte,
siempre en vías de perpetua revisión.

Quizás no faltan quienes se han concentrando unilateralmente
en  esa  tarea  de  autores  /  gestores  especializados,  como
ejercicio  empresarial  de  poder  delegado,  constituyendo
eficaces  equipos  de  intervención  directa  (escribidores



sistemáticos  e  industriales  /  tecnológicos  de  textos  de
catálogos  en  serie  o  ejecutores  en  red  y  en  equipo  de
ofrecimientos de muestras seriadas, por catálogo) olvidando la
vertiente eficiente, de orientación reflexiva, de propuestas
ad hoc, de influencia educadora y atención interdisciplinar
que  corre  entre  arte  y  vida,  sin  dejar  de  aprovechar
aconsejables  sinergias  o  itinerancias,  cada  vez  más
recomendables  en  la  crítica  coyuntura  actual.

Pensemos que, a menudo, en las actividades humanas, en los
procesos de actuación que integran nuestra existencia, podemos
encontrar –y encontramos– resultados artísticos estrechamente
vinculados a actividades no artísticas. Aguilera Cerni hablaba
muy a menudo de “El arte además”, que fue, ni más ni menos, un
conocido  trabajo  suyo  inicial,  conteniendo  fuertes
decantamientos ideológicos y  compromisos políticos evidentes,
tras Argan. Justamente ese “además” que acompaña al arte no
puede sernos ahora ajeno. También, en tal sentido, John Dewey
(1859-1952) se refería, en su fundamental obra El arte como
experiencia,  al  hecho  de  que  “el  arte  es  siempre  y
necesariamente mucho más que arte” (Dewey, 1949; De la Calle,
2001).

Por eso quisiera, para ir finalizando estas reflexiones, traer
a colación, si se me permite –rememorando algunas sugerencias
de Vicente Aguilera, apuntadas en aquella ya histórica serie
de miradas cruzadas, que se resumían en “El arte además”–, dos
ideas  estrechamente  unidas,  ya  que  si  por  un  lado  hemos
apelado, hace unos instantes, a “los resultados artísticos de
actividades no artísticas”, antropológicamente relevantes para
la vida, también deberemos estar alerta para detectar, como
segunda  idea,  la  existencia  de  funciones  no  artísticas
ejercitadas pertinentemente desde el propio arte.

Tal dualidad de planteamientos nos interesa y afecta por igual
–en cuanto críticos– como autores y como gestores, en nuestras
particulares relaciones con el dominio del hecho artístico.
Recuerdo  bien,  cuántas  veces  discutíamos  Vicente  Aguilera



Cerni y yo mismo, desde la praxis de la crítica, en torno a
estas  facetas,  que  son  tan  evidentes  como  sutiles.
Precisamente  “El  arte  además”  (Índice  de  las  Artes  y  las
Letras  nº  122-129,  febrero-septiembre,  Madrid,  1959,  en
Aguilera Cerni, 1987: Tomo 2, 15-41) apuntaba, sin duda, hacia
los diálogos del arte con las otras actividades humanas y sus
mutuos compromisos. Lo cual nos empujaba, de forma evidente,
hacia las conexiones entre los dominios de la aesthetica y de
la  ethica;  charnela  convertida  en  elocuente  caballo  de
batalla, por la que cruzamos reiteradamente, una y otra vez,
en el transcurso vital de nuestro camino, como imperativo
comprometido e irrenunciable, igual hoy –o más incluso, en
este difícil encuentro entre política y cultura– que ayer.

Quisiera incidir, un poco más,– para poner el punto final a
este recuerdo y homenaje a mi amigo y maestro Vicente Aguilera
Cerni– en estas apuntadas cuestiones. Realmente, me interesa
subrayar el hecho de que, dentro de las funciones globales del
arte,  estarían  lógicamente  las  funciones  estrictamente
artísticas, pero también se hallarían “determinadas funciones,
en propiedad, no artísticas”, desarrolladas por / desde el
arte,  pero  que  difícilmente  yo  calificaría,  sin  más  de
extraartísticas,  sin  entrar,  como  he  dicho,  en  evidentes
riesgos reductivos.

En tal sentido, diríase que, (a) por un lado, podrían existir
claramente relaciones entre arte y política (De la Calle,
2011: 9-18), en las que afluyeran como peligrosos resultados o
bien la politización del arte o bien la estetización de la
política –como tantas veces constatamos en la actualidad–,
pero (b) por otro lado, en cualquier caso, a mi modo de ver,
nunca  faltarán  tampoco  entre  las  posibles  funciones  no
artísticas  del  arte,  ni  el  nudo  político  o  la  raíz  de
compromiso,  que  no  son  reductibles,  sin  más,  ni  pueden
entenderse ya como la mera politización del arte, toda vez que
aquel nudo y aquella raíz le son consustanciales al propio
quehacer artístico, desde dentro y no como algo meramente



sobrevenido.

Aportemos ejemplos de la vida cotidiana: leemos una novela,
vemos una película, contemplamos un cuadro… Y afloran de esa
concreta  actividad  nuestra  –digamos  que  como  contenidos
propios de la experiencia, como registros vitales sin los
cuáles  no  se  entenderían  tales  obras–  toda  una  serie  de
elementos (ligados a la vida misma), pongamos que religiosos,
filosóficos o políticos. Pues bien, todos ellos no serían
–entiendo– elementos, contenidos, ni recursos calificables de
extraartísticos, ya que son, derivan, provienen e implican
también funciones propias e irrenunciables del arte, aunque
sean y se entiendan como no artísticas, pero se hallan en el
seno mismo de la acción artística. No son, pues, sobrevenidas:
nacieron con él (con la génesis de la obra) y a él –y a ella–
pertenecen. Lo cual considero que es muy distinto a entrar a
referirnos  indiscriminadamente  a  la  politización  del  arte,
cuando y donde éste se reduce e instrumentaliza ante el peso y
junto a la presencia impuesta de valores políticos externos, a
los cuales se somete y a los que quizás, a su vez, estetiza y
hace más fácilmente asimilables.

Insisto, pues. Quisiera dejar claro, como cuando discutíamos
Aguilera  y  yo,  para  terminar,  antes  o  después,  en  mutuo
acuerdo, que una cosa son estas dos observaciones ya apuntadas
(“la acción artística o estética de lo no artístico” y “el
desarrollo de efectos no artísticos en el ejercicio del propio
arte”) y otra cosa es hablar de moralización, de utilización
política  o  de  instrumentalización  religiosa  del  quehacer
artístico,  o  –a  la  inversa–  hablar  de  esteticismo  como
proyección  e  implantación  sistemática  de  los  valores
artísticos sobre todos los demás valores circundantes de la
vida (morales, religiosos o sociales).

Pero incluso, estas categorías explicativas a las que estamos
recurriendo, no son nunca ajenas a la historia, a nuestra
historia terminológica y conceptual. Voy a poner otro ejemplo
más, como vía de aclaración de este rápido apunte formulado.



Si me refiero a la versión clásica del “esteticismo” es claro
que estoy apuntando a la drástica reducción de todos los demás
valores copresentes (a la acción de supeditación) al valor
artístico.  Tal  es  su  escueta  y  resumida  concepción,
enfatizando  una  intensa  y  sistemática  acción  y  efectos
marcadamente reductivos. Sin embargo, si hablo de la actual
“estética difusa”, que se halla implicada directamente en la
versión actual del esteticismo, expandida y generalizada por
doquier, éste mantiene, ni más ni menos, una orientación y
signo  contrarios  a  los  anteriores:  ahora  son  los  valores
artísticos  los  que  se  someten,  transforman  y  edulcoran
(adornan) los valores ajenos y diferentes, al estetizar la
política,  la  moral  o  la  religión,  en  esta  sociedad  del
espectáculo que desmedidamente nos caracteriza e invade. Es
ella  la  que  necesita  disponer  de  la  guinda  estética  /
artística para coronarse, camuflarse adecuadamente, sometiendo
el arte a esta tarea subsidiaria y decorativa, utilizable y
desbravada,  pero  ineludible  en  sus  versátiles  objetivos
implicados en las estrategias políticas. Los grandes eventos
son el mejor ejemplo de lo dicho. Y los tenemos al alcance de
la mano, sin ningún esfuerzo más.

Deseo recordar, por último, como coyuntural estrambote de mi
intervención,  aquella  pregunta  retórica  –en  el  sentido  de
estructuralmente abierta, destinada a la agitación y zarandeos
conceptuales–  que,  más  de  una  vez,  Vicente  Aguilera
reutilizaba, en la estela ideológica de “El arte además”: 
“¿Quién –hoy– se repliega ante quién? ¿Quién se extrapola,
ejercita y proyecta –en la actualidad– sobre quién? ¿Quién,
realmente, utiliza y domina a quién? ¿El arte o la política?”

¿Acaso  podemos  generalizar?  ¿O  convendría  entrar
estratégicamente, más bien, en una cuidada operación crítica
de narratividad y/o de análisis de casos, como reflexionando,
reconstruyendo y contextualizando historias de vida, que es la
base efectiva donde se repliega y ejercita la memoria concreta
de nuestras existencias. Debemos mirar intensamente a nuestro



alrededor, penetrando en nuestro bagaje identitario, si aún lo
conservamos,  con  cierta  solvencia,  en  el  escenario  global
presente.

Historias de vida, como la que aquí hemos querido esbozar
someramente: la del amigo, escritor, crítico, historiador y
político  Vicente  Aguilera  Cerni  (1920-2005),  que  siempre
aspiró a moverse –comedida pero eficazmente– entre el hacer y
el dejar hacer, entre el hablar y el dejar hablar, entre el
pensar y el fomentar la reflexión, actitudes que implican
directamente  asimismo  el  mutuo  ejercicio  del  interés,  del
respeto y de la escucha sensibilizada.

 

[1].- En marzo de 1959, para que colaborara con algún artículo en la
revista Arte Vivo, propiciada desde el Grupo Parpalló, como es bien
sabido, Vicente Aguilera escribe una carta a G. C. Argan, a quien
levemente  ya  conocía.  Ese  contacto  directo  sería  básico  en  tal
relación mutua, pues en ese mismo año Aguilera Cerni, bajo la tutela
de Argan, es galardonado y reconocido como crítico relevante en el
panorama internacional del momento, en la Bienal de Venecia. Todo iba
a cambiar para Aguilera, a nivel externo y también interno, desde
entonces. La amistad con Argan le transmite un poso de compromiso
social, a través de su ideología artística. Leerá con avidez todos sus
textos  y  será  su  divulgador  en  España.  Años  más  tarde  su  yerno
Fernando  Torres  traducirá  al  castellano  los  dos  volúmenes  de  su
conocido Arte Moderno.

[2].- Mónica Núñez Laisea estudia ampliamente las relaciones entre
Vicente Aguilera y G. C. Argan entre las páginas 39-54 de su trabajo
de  investigación  inédito:  XXV  Años  de  Paz  /  Ventennale  della
Resistenza:  rentabilidad  y  descrédito  de  la  política  artística
española en Italia,  Madrid: UCM. CSIC., 2002 (Información tomada de
Barreiro, 2006: 69, nota 188)

[3].- Otras dos obras a menudo citadas por Aguilera de G. C. Argan



eran Argan, 1957, 1966.

[4].- En las referencias finales se citan una serie de trabajos de la
investigadora  Paula  Barreiro,  especializada  en  estas  opciones
“normativas”, con particular atención a las aportaciones de Aguilera
Cerni.

[5].- La Asociación Española de Críticos de Arte  (A.E.C.A.) se funda
en Madrid el 8 de abril de 1968. Tuvo como Presidente inicial a José
Camón Aznar. Tras él, otras ocho personas han presidido, hasta hoy, la
Asociación: Antonio Bonet Correa, Enrique Azcoaga, Cesáreo Rodríguez
Aguilera, Vicente Aguilera Cerni, Ángel Azpeitia Burgos, Carlos Pérez
Reyes, Rosa Martínez de Lahidalga y Fernando Alvira.

[6].- Especial mención merece el esfuerzo que miembros de A.V.C.A.,
siendo  además  profesores  universitarios,  bien  del  Departamento  de
Estética  y  Teoría  del  Arte  de  la  Facultad  de  Filosofía  de  la
Universitat de València-Estudi General y de la Facultad de Bellas
Artes de la Universidad Politécnica de Valencia (no así de las otras
universidades  públicas  de  la  Comunidad  Valenciana  de  Alicante  o
Castellón,  a  excepción  de  la  Universidad  de  Miguel  Hernández,
refiriéndonos a la Facultad de Bellas Artes de Altea) han desempeñado
en esta concreta vertiente de dirección de tesis doctorales referidas
al  estudio  de  las  artes  plásticas  y  visuales,  muchas  de  ellas
centradas en la historia de nuestro panorama artístico contemporáneo.
Por  citar  sólo  algunos  nombres  altamente  representativos  de  este
tesón, haremos referencia a Juan Ángel Blasco, David Pérez, Marina
Pastor, Maite Beguiristáin, Carmen Senabre, Pascual Patuel y a mí
mismo, que he dirigido más de ochenta tesis doctorales, sobre todo de
temas  filosóficos  (estéticos),  musicales,  de  artes  plásticas  y
museológicos. Sin duda, nuestro asentamiento temprano en el ejercicio
de la crítica y en el contacto directo con el arte contemporáneo y sus
problemas,  mucho  han  tenido  que  ver  en  esta  abierta  inclinación
investigadora, convertida a menudo en tan contagiosa como compartida.

[7].- El Centro de Documentación de Arte Valenciano Contemporáneo
surge del “Colectivo de Estudios de Comunicación Artística” que se
conforma a principios de los ochenta por un grupo de profesores de



Estética, a la vez críticos de arte adscritos a A.V.C.A. todos ellos,
de la Facultad de Filosofía de la Universitat de València. Colaboran
en la colección de libros “Aesthetica” de la Editorial Fernando Torres
y en la de “Arte & Filosofía” de Nau Llibres; también toman parte en
la Revista Reüll. Y colaboran en la puesta en marcha del Centro de
Documentación de Arte Valenciano Contemporáneo que posteriormente se
adscribe al Instituto de Creatividad. Entre sus aportaciones estará el
Repertorio Bibliográfico de Artistas Valencianos Contemporáneos. En la
actualidad, el C.D.A.V.C. es un foco de actividades y convenios,
conectado a A.V.C.A. Las figuras de Ricard Silvestre y de Florentina
Sánchez son fundamentales para el desarrollo de sus objetivos.

[8].-  Citaremos algunos ejemplos un tanto emblemáticos, en este
sentido: La labor de edición de David Pérez se distiende entre la
dirección inicial de la colección “Arte, estética y pensamiento”,
respaldada desde la Conselleria de Cultura de la Generalitat, ya hacia
finales de la década de los 90, para desembocar en la coordinación de
la colección “Correspondencias” (2007-2011) posibilitada gracias a la
colaboración ejemplar entre la editorial Pre-Textos y la Universidad
Politécnica,  pasando  por  una  serie  de  colecciones  de  libros  y
grabaciones, también por él dirigidos, dependientes de la Facultad de
Bellas Artes, por ejemplo “La voz en la mirada. Diálogos con el Arte”
(Edición de DVDs). También mi entrega a tal labor editorial, como
persistente  lletraferit,  dirían  mis  paisanos,  me  ha  llevado  a
colaborar con distintas editoriales, dirigiendo algunas colecciones de
libros, tales como: colección “Aesthetica” en la editorial Fernando
Torres (Valencia, década de los 80); colección “Arte y Filosofía” en
Nau Llibres (Valencia, entre los 80 y 90); colección “Estètica &
Crítica” Servei de Publicacions Universitat de València (entre los
años  90  y  2012);  colecciones  “Fonaments”,  “Formes  Plàstiques”,
“IItineraris” y “Compendium Musicae” en el Aula de las Artes de la
Institució Alfons el Magnànim (Valencia, entre 1998-2010); colecciones
“Biblioteca”, “Quaderns” y “Serie Minor” en la dirección del MuVIM
(Valencia, 2004-2010); colección “Investigació & Documents” en la Real
Academia  de  Bellas  Artes  (2004-2012);  y  colección  “Creativitat  &
Recerca”  en  la  dirección  del  Instituto  de  Creativitat  de  la
Universitat de València. Sin duda, nuestra directa conexión con el



arte contemporáneo, la crítica y la docencia de Estética ha motivado
tal rendimiento de inquietudes difusoras.

[9].- Algunas investigaciones y aportes colectivos de edición, en tal
sentido, sí que se han producido, centrados en la celebración de
determinados proyectos (Sirvan de ejemplo: De la Calle, coord., 1998;
2002; y AA. VV., 2001, 2005, 2008)

[10].- En la Junta Directiva de A.V.C.A. (1987-1991) intenté que
estuvieran  simétricamente  representados  los  miembros  de  Castellón,
Alicante y Valencia. Vicenta Pastor Ibáñez y Ramón Rodríguez Culebras
fueron los Vicepresidentes. Juan Ángel Blasco el Secretario general. Y
los vocales constituían un grupo fuerte y representativo del momento:
María Teresa Beguiristáin, Manuel García, Rafael Prats, Pablo Ramírez,
Juan  Manuel  Sanchis  y  Josep  Lluis  Seguí.  En  la  Junta  Directiva
siguiente  (1991-1995)  varié  parte  del  equipo,  aligerándolo.  Como
Vicepresidentes conté con María Teresa Beguiristáin Alcorta y con Juan
Ángel Blasco Carrascosa, que serían precisamente los dos presidentes
siguientes. Sin duda, algún acierto nos guiaba. La Secretaria fue
Marina Pastor Aguilar y los Vocales fueron José Villaescusa, Rafael
Prats y Manuel Sanchis. En ambos equipos la figura del Administrador
fue desempeñada y mantenida por Manuel Muñoz Ibáñez.

[11].- La Junta Directiva siguiente estuvo constituida por J. A.
Blasco Carrascosa como Presidente y por Manuel Muñoz y David Pérez
como Vicepresidentes, por Felisa Martínez como Secretaria; siendo los
Vocales: Adrián Espí Valdés, M.Teresa Pastor Ibáñez, Manuel Sanchis y
Rosalía Torrent. Por su parte, J. Vicente Villaescusa ejerció el papel
de Tesorero-administrador.

[12].-  Dos periodos de mandato: 1999 / 2002 y 2022 / 2005. Junto con
la Presidenta colaboraron Pedro Valbuena como Secretario, Joan Beneyto
como Tesorero. Vocales: Toni Calderón, Juana María Balsalobre y Rián
Lozano.

[13].- El equipo estuvo conformado por el Presidente Toni Calderón,
Armando Pilatos como Vicepresidente, Rián Lozano como Secretaria y
Joan Beneyto como Tesorero. Vocales fueron: Pepe Doñate e Isabel



Rubio.

[14].- La actual Junta Directiva, presidida por José Luis Pérez Pont,
cuenta con Ricard Silvestre como Vicepresidente, siendo Secretario
General Álvaro de los Ángeles. Su Tesorera es María Teresa Ibáñez y
sus vocales son: David Arlandis, J. Luis Clemente, Ricardo Forriols,
Javier Marroquí, Marina Pastor, David Pérez, Isabel Tejeda, Rosalía
Torrent y Rosa Ulpìano.

[15].- Buenos ejemplos de lo dicho pueden ser el decidido respaldo
prestado por A.V.C.A. a la reacción frente a la censura ejercitada en
el llamado “Caso Caturla” contra el MuVIM y la dimisión de su director
(marzo 2010); la reacción de la asociación frente al cierre de la Sala
Parpalló (2011) o la sólida defensa del IVAM frente a su situación de
los últimos años (2011). Situaciones nada fáciles, que demuestran la
importante actitud de abierto compromiso socio-cultural de A.V.C.A.,
que se ha convertido en postura habitual, frente a otras coyunturas de
silencio (De la Calle, Cultura de la cotidianeidad…, 2010).


