
Una excelente compilación de
escritos  de  Chueca  Goitia
sobre la ciudad histórica.
Para  entender  el  alcance  e  importancia  de  este  libro  es
preciso  antes  acercarse  a  la  autora,  a  su  trayectoria,
estudios e investigaciones. Ascensión Hernández es profesora
titular de Historia del Arte en la Universidad de Zaragoza y
su  perfil  es  clave:  la  conservación  e  intervención  del
patrimonio,  con  atención  especial  a  la  arquitectura.  La
trayectoria  es  larga  —uno  de  sus  primeros  artículos  está
dedicado  a  las  intervenciones  de  Ricardo  Magdalena  y  la
restauración monumental en el siglo XIX (1989)—, y rica. Por
eso,  en  esta  ocasión  solo  voy  a  nombrar  dos  aspectos
especialmente relevantes: su preocupación por el no lugar del
profesional de la historia del arte en las plataformas donde
se  tratan  las  cuestiones  del  patrimonio  cultural;  y  su
dedicación a poner en valor tanto a los arquitectos como a los
historiadores del arte que han participado en su defensa.

En relación con la primera cuestión, la progresiva pérdida de
presencia  de  los  historiadores  del  arte,  la  profesora
Hernández ya llamó la atención sobre este lamentable proceso
en 2000. Su artículo, publicado bajo el elocuente título, no
exento de nostálgica ironía, “¿Que hace una chica como tu en
un sitio como este? (Algunas reflexiones acerca de la relación
de Historia del arte y el patrimonio cultural)”, recogía los
resultados  de  su  memoria  docente,  ese  trabajo  que  da  la
oportunidad  de  pensar  sobre  una  actividad  principal  del
profesor de universidad. La Dra. Hernández es de las pocas
profesoras titulares de universidad en esta materia que sigue
sin estar apreciada por buena parte de nuestros colegas, al
menos esa es mi experiencia personal desde la UAM, lo que
explicaría  que  la  situación  de  la  no  presencia  de  los
historiadores del arte en esos foros haya empeorado: se puede

https://aacadigital.com/articulos/una-excelente-compilacion-de-escritos-de-chueca-goitia-sobre-la-ciudad-historica/
https://aacadigital.com/articulos/una-excelente-compilacion-de-escritos-de-chueca-goitia-sobre-la-ciudad-historica/
https://aacadigital.com/articulos/una-excelente-compilacion-de-escritos-de-chueca-goitia-sobre-la-ciudad-historica/


decir que definitivamente hemos desaparecido.

Respecto a la otra cuestión, Ascensión Hernández es una de las
principales  valedoras  del  pensamiento  y  la  actividad
desarrollada por Fernando Chueca y se necesita claridad de
criterio y determinación para ello. Es verdad, como dice la
investigadora, que la figura se ha visto un tanto oscurecida
en la historiografía porque se ha “simplificado y despreciado
sus aportaciones al considerarlo un arquitecto poco moderno y
excesivamente historicista” (p. 20), pero no es menos cierto
que  es  difícil  trascender  algunas  de  sus  intervenciones;
porque me toca muy de cerca baste nombrar el horror de la
catedral de la Almudena —horror rematado por la fachada del
Museo de la Reales Colecciones de Patrimonio Nacional. Esta
obra,  que  a  Chueca  le  ocupó  prácticamente  toda  su  vida
profesional  (1950-1993),  es  un  legado  permanente  que  ha
destruido irremediablemente una de las vistas más bonitas de
la ciudad de Madrid.

La puesta en valor del pensamiento y la obra de Fernando
Chueca  Goitia  ha  sido  una  labor  llevada  a  cabo  de  forma
continuada  por  Hernández  desde  2008.  Desde  entonces  ha
desarrollado  un  acercamiento  y  estudio  sistemático  de  su
trabajo y escritos con “una visión crítica”, como precisa el
discípulo  del  arquitecto,  Pedro  Navascués  Palacio,  en  la
presentación del libro. Una de las complejidades que ha tenido
que afrontar la investigadora es la selección textual pues,
como ella misma explica en la entrevista con motivo de haber
recibido el Premio AACA 2019 a la mejor publicación de autor o
tema  aragonés  —publicada  en  el  número  anterior  de  esta
revista—, Chueca Goitia “fue un prolífico escritor, además de
un extraordinario orador, por lo que eran muchos los textos
interesantes que podían haber formado parte de una antología
de sus escritos”. Pero si el trabajo de Chueca es relevante,
en  este  libro  lo  que  resulta  enormemente  valioso  son  las
aportaciones y comentarios de Ascensión Hernández que, más
allá del disenso de opinión, ayudan al lector a contextualizar



y  ponderar  las  opiniones  y  propuestas  del  arquitecto-
historiador. Por otro lado, en la escritura destaca el cuidado
y precisión a la hora de elegir las palabras, algo que se
agradece pues en esta temática si algo aburre es el mal uso y
abuso del lenguaje y los juegos de palabras.

Consciente de lo expuestos que estamos a esos juegos y de que
cada palabra tiene un significado y un contenido determinado,
Hernández señala a aquellos que amparan auténticos desatinos,
disfrazados de supuesta modernidad, bajo nuevas nomenclaturas.
En este sentido es recomendable la lectura de uno de sus
últimos  ensayos,  “El  patrimonio  cultural  en  la  época  del
capitalismo  de  ficción”,  publicado  en  el  catálogo  de  la
exposición Joyas de un Patrimonio V. Restauraciones de la
Diputación  Provincial  de  Zaragoza  (2011-2019).  Aquí,  entre
otras  cosas,  pone  en  evidencia  la  retórica  eufemística
empleada, por ejemplo, por el arquitecto Fernández Galiano
donde  el  valor  histórico  y  la  restauración  han  sido
sustituidos por expresiones como arquitecturas transformadas
que legitiman la reutilización, recualificación y el reciclaje
ad  libitum  que  estamos  viviendo.  Desde  este  lenguaje
supuestamente  cargado  de  modernidad  se  pretende  justificar
intervenciones donde los edificios son víctimas de arquitectos
que los desnaturalizan y descontextualizan de si mismos. Y
esta es una de las principales aportaciones que ofrece el
libro  que  comentamos:  el  diálogo  entre  el  pensamiento  de
Chueca  Goitia  y  el  de  Hernández,  en  ambos  se  resalta  su
capacidad crítica ante la realidad que están viviendo, sin
dejarse amedrentar ni arrastrar por la moda y la petulancia de
los que se dicen abrazan la actualidad y el progreso.

En definitiva, como se puede comprobar, se trata de un libro
con múltiples lecturas y que me ha interesado y reconfortado,
quizás porque también participo de esa idea de que solo si
somos  culturalmente  conservadores  podemos  ser  políticamente
progresistas: si la barbarie es la que trata de hacer tabla
rasa con el pasado (y eso lo experimentó Chueca Goitia), la



incultura solo sabe del presente (eso es lo experimentamos
ahora).La pérdida de toda huella de la historia debido a las
intervenciones  es  una  problemática  que  ha  interesado
especialmente  a  Hernández  —y  sigue  siendo  sugestivo  e
ilustrativo  su  ensayo  sobre  La  clonación  arquitectónica
(2007)—,  y  es  que  esta  pérdida  lleva  intrínseca  la
problemática de la dimensión humana del patrimonio cultural y
lo desgarradora que resulta su desaparición. Es cada vez más
urgente una toma conciencia en la que es preciso educar a las
generaciones actuales, pues es constante la amenaza que se
cierne sobre él a nivel global, y basta sentarse a visionar el
documental La destrucción de la memoria basado en el libro de
Robert  Bevan  (https://www.youtube.com/watch?v=W2ZEl2NHkww).
Educación  era  lo  que  reclamaba  Chueca  Goitia,  educación
estética  para  la  población,  educación  en  los  responsables
políticos  y  de  la  administración,  educación  humanística  e
histórica  en  las  escuelas  de  arquitectura,  algo  que
progresivamente se fue perdiendo a medida que esta disciplina
se fue integrando en la esfera de las escuelas técnicas tras
desgajarse  de  las  academias  de  bellas  artes.  Educación  y
cultura: “la incultura en el arquitecto se cubre con el ropaje
engañoso de su originalidad” y el respeto hacia la antiguo
“como prueba de escasa energía creadora” (p. 135).

El libro se organiza en dos partes. La primera se inicia con
un breve perfil humano y profesional del arquitecto que da
paso  a  dos  capítulos:  uno  referido  a  la  visión  y
conceptualización  que  tenía  Chueca  Goitia  sobre  la  ciudad
histórica que sirve a su vez de introducción a los ensayos que
se han seleccionado y se vuelven a publicar en la segunda
parte del libro. El otro capítulo se centra en el libro La
destrucción del legado urbanístico español —publicado en 1977
en  la  colección  Boreal  que  dirigía  Julián  Marías,  de  la
editorial  Espasa  Calpe—,  donde  sirviéndose  del  ensayo,  su
“fórmula narrativa favorita”, Chueca Goitia dejó entretejidos
su pensamiento y opinión con la propia experiencia vital. Se
trata de un “texto de carácter sumamente personal”, de un

https://www.youtube.com/watch?v=W2ZEl2NHkww


testimonio revelador “de la sensación de pérdida experimentada
por un experto estudioso de la historia de la arquitectura al
que  le  duele  España”,  pero  escrito  de  tal  forma  que  se
imbrican las “experiencias personales con los conocimientos
históricos”, donde el autor encuentra “paralelos y referencias
entre los diversos casos analizados” con “un saber penetrado
de vida”: Chueca “camina por las calles, y mientras deambula
por  ellas”  se  presenta  a  si  mismo  como  “un  flaneur,
intercambiando sus impresiones con el lector y también con los
escritores  que  han  escrito  sobre  ellas  (pp.  63-64).  Esta
presencia de quien escribe es característica de ese grupo de
intelectuales que hacían del conocimiento directo y personal
de la obra de arte y el monumento el punto de partida de su
reflexión y no se escondían tras una erudición impostada que
tanto aliena y tan poco añade: “El intelectual absorbido por
los  temas  librescos  y  literarios,  en  general  permanece
impasible ante la creciente brutalidad que está secando las
fuentes de la percepción estética, destruyendo el horizonte de
nuestro mundo visual cercano” (p. 133).

Un breve repaso a los textos seleccionados puede dar una idea
al  lector  de  la  riqueza  e  interés  que  ofrece  el  libro,
teniendo muy en cuenta que se escribieron en los años del
desarrollismo donde prácticamente no hubo zona de las ciudades
españolas  que  escapasen  a  la  especulación  y  los  centros
históricos  fueron  áreas  realmente  castigadas.  En  “La
transformación de la ciudad” (1963), comprendemos lo que era
la ciudad para Fernando Chueca, una obra de arte en sí misma,
una  creación  resultado  de  la  interacción  del  hombre,  la
naturaleza  y  el  tiempo,  un  proyecto  colectivo  donde  se
acumulaban las vivencias de la población y los recuerdos; así
se  entiende  su  desprecio  por  la  ciudad  contemporánea,  un
juguete de la especulación, donde el espacio público había
perdido  toda  calidad  habitable  debido  al  sometimiento  del
tráfico  rodado.  Denuncia  la  tiranía  del  automóvil,  el
crecimiento descontrolado de la ciudad alentado por políticos
y  técnicos,  y  la  pérdida  de  identidad  por  la  constante



imitación de modelos extranjeros.

La  última  idea  es  capital  para  entender  el  proceso  de
pensamiento  de  Chueca  Goitia:  la  importación  de  formas  y
tipologías foráneas lo vivió como un proceso de desplazamiento
de lo vernacular incluida la del siglo XIX de la que fue un
convencido defensor. Casi se puede decir que el arquitecto lo
vivió  como  un  proceso  de  aculturación  que  no  supone
animadversión ni a los arquitectos del Movimiento Moderno ni a
la  nueva  tipología  representativa  del  progreso  y  la
modernidad, el rascacielos. El rascacielismo, como lo definía
Chueca, era una enfermedad que había afectado a todo el país y
la cuestión era que “los actuales rascacielos, sin estética,
ni gracia, mientras que hemos perdido la urbanización popular
del siglo XIX” (p. 43); que “el rascacielos es siempre de mal
gusto,  es  por  esencia  agresivo,  no  admite  la  convivencia
civil. Hasta los urbanistas y arquitectos mas proclives a la
construcción  en  altura  consideran  que  el  rascacielos  es
necesario aislarlo, tenerlo separado en medio de un espacio
vació que compense lo que él acapara d aire y de luz” (p. 73).

Probablemente este modo de pensar y las constantes pérdidas
sean las razones principales por las que se fue radicalizando
en la idea de la imposibilidad de diálogo entre la ciudad
histórica y la contemporánea. Así hizo de los planteamientos
de la Carta de Atenas (1933) su resistencia, apostando por un
control estilístico estricto que impidiera insertar elementos
de  arquitectura  contemporánea.  Como  agudamente  señala
Hernández, esta postura implicaba rechazar el espíritu de la
Carta de Venecia (1964) y no aceptar en esa idea sugestiva que
Chueca Goitia tenía de la ciudad como palimpsesto producto del
tiempo, que la capacidad creativa contemporánea tuviera un
lugar. Pero lo que es peor es que llevó una defensa a ultranza
del “fachadismo”, un mal que experimentamos hoy hasta extremos
que  probablemente  el  arquitecto  no  podía  haber  imaginado:
basta citar la “Operación Canalejas” frente a la Academia de
Bellas Artes de San Fernando de la que fue miembro de número y



arquitecto  responsable  de  su  remodelación  y  mantenimiento
hasta  su  fallecimiento.  Como  subraya  Hernández,  el
“fachadismo” es un tipo de “actuación que congela la imagen de
la arquitectura histórica en una piel (la fachada) negando lo
histórico y arquitectónico de la estructura, los materiales y
las técnicas constructivas que se hacen desaparecer en un
derribo” (p. 32). En mi opinión, son los propios arquitectos
destruyendo  y  banalizando  la  arquitectura  para  dejar  su
impronta amparados por ignorantes que no saben ni verla ni
apreciarla y uno de los casos recientes más dramáticos es la
intervención de Rafael Moneo en el claustro de los Jerónimos
aprisionado en su ampliación del Museo del Prado.

En el ensayo “Las ciudades históricas” (1965) entre otras
propuestas, Chueca Goitia llama a la acción, pues en “ vista
de que los instrumentos del poder central son insuficientes e
impotentes, los ciudadanos más conscientes y educados deben
tomar  por  sí  mismos  la  salvaguardia  de  sus  valores
culturales”; lo que cabe hacer es una “especie de milicia
popular que defienda el patrimonio propio, que denuncie ante
todos los tribunales de apelación a los infractores, sean
privados o públicos, que atentan al patrimonio común” (p.
133).

La conferencia dada en Granada transformada en publicación con
el título El problema de las ciudades históricas (1968) es un
texto clave como pone en evidencia Hernández, entre otras
razones porque son claras sus propuestas para proteger la
ciudad: delimitar los centros históricos según el perímetro
que tenían en 1900; prohibir el incremento en el volumen de
edificación;  escrupuloso  respeto  a  todos  los  elementos
incluida la vegetación; ocupar los edificios históricos con
instituciones  públicas  y  privadas  representativas;  estricto
control de los derribos pero si es preciso salvar fachadas y
patios…  Ante  el  siguiente  texto,  “El  neomudéjar,  última
víctima  de  la  piqueta  madrileña”  (1971)  soy  especialmente
sensible por mi doble condición de madrileña e historiadora



del arte, la primera porque esa defensa ha hecho posible que
hoy sigan en su sitio las Escuelas Aguirre; la última porque
la cuestión del estilo mudéjar es uno de los grandes temas de
nuestra historiografía en la construcción de una identidad
nacional. El último texto “Patrimonio y patrimonio urbano”
(1982), refuerza esa idea de la ciudad como obra humana e
insiste el arquitecto en que la tecnología no puede sustituir
a la historia.

Si en la segunda parte la voz es únicamente de Chueca Goitia,
en  la  primera  es  donde  están  entretejidas  las  dos
temporalidades  y  maneras  de  hacer  del  arquitecto  y  la
historiadora frente a la situación respectiva en la que se
encuentra el patrimonio: el desarrollismo que acaba con el
pasado, marco de referencia de Chueca, y el capitalismo de
ficción  que  comprometen  el  pasado  cancelándolo,
falsificándolo,  mitificándolo  o  simplemente  traicionándolo.
También se evidencia el contraste de personalidades. Chueca en
la  mayoría  de  sus  textos  escribe  auténticas  diatribas,
mientras  que  ella  impugna  y  refuta,  no  desarrolla  esa
confrontación visceral que el arquitecto sostuvo contra los
“enemigos de la ciudad histórica”. Si bien es cierto que el
tono empleado por parte del arquitecto era el que más se
ajustaba a la situación de urgencia que se estaba viviendo en
la década de los sesenta y setenta del siglo pasado, una
auténtica lucha desde la trinchera en la que no estaba solo;
es especialmente valioso en este sentido el apartado dedicado
a  los  “Estudios  sobre  la  desaparición  del  patrimonio
monumental  español”  (pp.  50-63).

En  esas  páginas  Hernández  da  visibilidad  al  colectivo  de
gentes sensibles ante lo que estaba ocurriendo. Y leyendo a
Chueca Goitia se constata el alcance de su lucha ante la
crudeza de las tensiones a las que estaban sometidas las urbes
españolas donde los derribos con nocturnidad y alevosía eran
constantes.  Gracias  a  esa  lucha  se  puede  decir  que  hoy
conservamos algo de nuestras ciudades históricas. Destaca en



aquella defensa la presencia de historiadores del arte —Gaya
Nuño, Federico Torralba y Lafuente Ferrari, entre otros—, de
arquitectos y, sobre todo, de los Colegios de arquitectos que
llevaron a documentos tan importantes como la “Declaración de
Palma” de 1972. Como explica Hernández, “poco o nada se conoce
en realidad sobre los debates que se produjeron en nuestro
país” (p. 15), y merece la pena recordar que eran los colegios
de  arquitectos  los  que  denunciaban  las  intervenciones,
demoliciones  y  la  desidia  del  poder.  Actitudes  que  nos
resultan  extrañas,  pues  hoy  esos  “colegios”  parecen  más
interesados en darles un sitio de honor a esos políticos con
el  correspondiente  seguidismo;  es  verdad  que  me  influye
enormemente  que  escribo  desde  Madrid  y  estoy  pensando  en
Paloma Sobrini Sagaseta de Ilurodz, en el lugar deferente que
ocupó en su toma de posesión como decana Esperanza Aguirre, y
en los cargos que ha ocupado tras ese decanato tanto en el
Ayuntamiento como en la Comunidad de Madrid.

Fernando Chueca Goitia (1911-2004) pertenece a esa generación
que vio truncada la vida por la guerra —se le impidió el
ejercicio profesional durante cuatro años—y su vinculación al
grupo orteguiano —le unió una estrecha amistad con Julián
Marías y Enrique Lafuente Ferrari—, le llevó a ese espacio que
se ha denominado exilio interior que a la postre resulta tan
fragmentado, difuso y complejo, como el exilio exterior. Pero
si algo caracteriza a este grupo es su formación humanística y
cultural, su laboriosidad que se refleja en la escritura —en
el caso de Chueca, se añade su actividad como arquitecto— y
sus ansias por estar al día, el carácter cosmopolita, y el
compromiso con su manera de pensar y su profesión.

Chueca Goitia se constituyó en un referente en la defensa del
patrimonio  urbanístico  y,  aunque  eso  pudiera  parecer  algo
fácil visto desde hoy por esa tendencia que hay a simplificar
el pasado y con ello la vida de las gentes, lo cierto es que
para alcanzar ese estatus fue preciso valor y claridad de
exposición  de  ideas,  dos  actitudes  que  generan  tanto



partidarios como enemigos, siendo objeto de ácidas críticas
sobre todo por parte de aquellos que se encontraban al frente
de las instituciones que motivaban su examen y crítica. El
libro da testimonio de todo ello y de la profesionalidad y
compromiso de Ascensión Hernández.


