
Tierra  de  sueños.  Cristina
García Rodero.
            Desde el pasado 19 de septiembre hasta el 13 de
enero  del  2019,  va  a  estar  abierta  la  exposición  que  la
fotógrafa manchega Cristina García Rodero ha dedicado a los
más débiles entre los débiles. Esta expresión puede servir
bien  para  referir  a  los  protagonistas  de  unas  imágenes  
ambientadas en la localidad de Anantapur, en el estado indio
de Andhra Pradesh, una de las regiones más pobres de este
país, y en la que la Fundación Vicente Ferrer, en colaboración
con la Caixa, viene desarrollando diferentes labores de ayuda
y asesoramiento en hospitales, escuelas, centros de acogida,
etc. Lugares donde se muestran especialmente las necesidades
extremas de los colectivos más desprotegidos (y despreciados,
los dalit o panchama), las mujeres, niños y enfermos, en una
sociedad subdividida tradicionalmente en castas, y en donde el
poder patriarcal sigue ejerciendo todavía un control absoluto
sobre estos grupos.

            El trabajo fotográfico de García Rodero es de
denuncia  pero  también  de  constatación  de  los  intentos  de
mejora en la situación de estas personas que sufren distintos
tipos  de  discriminación,  fundamentada  sobre  todo  por
cuestiones  de  género  y  por  algunas  enfermedades  que
estigmatizan a aquellos que las padecen. Se percibe el encargo
(propuesto por la entidad financiera en 2014) que hay detrás
de la iniciativa, la cual podemos relacionar con el reportaje
fotográfico  Visiones  saharauis,  que  el  fotógrafo  Gervasio
Sánchez expuso recientemente (hasta el pasado 1 de mayo) en la
Casa de los Morlanes de la capital, y que se planteó de la
mano del Observatorio Aragonés para el Sáhara Occidental, con
financiación del Ayuntamiento de Zaragoza.

            El proyecto Tierra de sueños queda muy bien
sintetizado en boca de la propia autora:  “Se trata de contar

https://aacadigital.com/articulos/tierra-de-suenos-cristina-garcia-rodero/
https://aacadigital.com/articulos/tierra-de-suenos-cristina-garcia-rodero/


cómo es la zona donde fue Vicente Ferrer, cómo viven, cómo es
la economía, la geografía y cómo han avanzado… Allí la mujer
no es nada, por eso la Fundación desarrolla programas para
ayudarla, para que no sea una carga económica y se la respete”
(Perera, 2016: 15).

             En efecto, el protagonismo de las mujeres, muchas
de ellas de corta edad, se erige en el leit-motiv de una
problemática de fondo que subyace, latente, y que está en el
origen  de  la  mayoría  de  las  historias  que  aquí  son
presentadas. Historias de opresión y de frustración, como la
de una joven de 23 años que fue obligada a casarse de niña con
su tío, y que llegó a intentar suicidarse, o la de Sagamma,
que fue abandonada por su marido tras contagiarle el VIH,
según relata la propia García Rodero  (Graells, 2016). Relatos
duros, sin contemplaciones, protagonizados sin pretenderlo, y
que siguen ahondando en el concepto profundamente humanista
que ha presidido el quehacer fotográfico de su autora desde
que comenzara su andadura a finales de los años sesenta.   
Modélica  representante  de  la  Agencia  Magnum  (a  la  que
pertenece desde 2009), encarna a la perfección el paradigma
del fotógrafo-viajero que recorre las diferentes partes del
planeta y se centra en las costumbres y tradiciones (donde el
componente religioso tiene un importante peso específico), los
modos de vida, y, a veces, como es el caso, la situación de
penuria de otros pueblos. Una práctica que ha permitido casi
la configuración de un estilo Magnum, desde que la agencia
comenzara sus actividades a finales de los años cuarenta, y
que nombres míticos como el suizo Werner Bischof (1916-1954) o
Henri  Cartier-Bresson  (1908-2004)  en  los  inicios,  y  otros
muchos integrantes de generaciones dispares han contribuido a
extender posteriormente.

            No es nueva García Rodero en estas lides
documentalistas localizadas en la India, ya que en 2007 llevó
a cabo un interesante reportaje sobre el Festival Holi, una
celebración hindú desarrollada en primavera, y que destaca por



el uso del color (obtenido en origen de plantas naturales, hoy
día  procedente  de  pigmentos  artificiales),  que  es  rociado
sobre  los  asistentes  en  una  especie  de  acto  colectivo  de
purificación. De ahí que este elemento -el color- adquiera una
presencia plástica de primer orden, como también ocurre en la
serie que nos ocupa, frente al recurrente blanco y negro que
ha caracterizado la mayor parte de la obra de la fotógrafa.
Por otra parte, cabe decir que el trabajo sobre el Festival
Holi implica directamente a grupos humanos (familias enteras,
amigos,  etc.)  que  se  reúnen  todos  los  años  en  alegre
concurrencia,  frente  al  sentido  personalizado,  de
problemáticas individuales, si bien es cierto que se alude
indirectamente a colectivos, que es el trasunto de Tierra de
sueños.  En  este  sentido,  hay  una  mayor  preocupación  por
presentar sin ambages las duras condiciones de los habitantes
de  esta  región  india,  pero  también  hay  ciertos  pasajes  a
priori  más  alegres  relacionados,  de  nuevo,  con  las
celebraciones, como las bodas. Hay en muchas de estas imágenes
un componente etnográfico indudable sustentado en gran medida
en la faceta religiosa, como ya hemos dicho. Así, en efecto,
junto  a  la  tradición  hindú  propiamente  dicha,  mostrando
ofrendas y celebraciones en torno al dios Shiva, encontramos
bodas cristianas, como es el caso de la novia ataviada a lo
occidental  y  posando  delante  de  un  fondo  fotográfico  que
simula un jardín versallesco, en una extraña composición de
estudio  que  no  deja  de  ser  artificiosa,  incluso  kitsch.
Igualmente relacionado con las bodas, también se nos muestran
tomas donde se prepara a la novia cubriéndole con cúcuma todo
el rostro y los pies, como símbolo de prosperidad futura. La
tonalidad dorada del polvo de la planta cubre las facciones de
la  joven  en  un  primer  plano  impactante.  El  color  parece
aliarse con la fragancia olorosa transmitida de la planta en
perfecta sinestesia.

            Sin dejar la tradición hindú, tenemos a -la casi
niña- Shirvani, que en el día de su boda porta un saco de
arroz que ofrecerá a la familia del novio, lo cual simboliza



que a la nueva familia no le faltará comida. Es la fotografía
que sirve para el cartel de la exposición. En otra imagen
aparece Dharani, una niña de diez años, que es agraciada con
una  serie  de  regalos  después  de  haber  tenido  su  primera
menstruación,  hecho  que  marca  ya  su  disponibilidad  para
casarse.  Otro  tema  es  el  de  la  maternidad,  con  varias
fotografías que aluden a la misma, y en algunas de las cuales
afloran también las creencias ancestrales: como ocurre con una
mujer que después de dar a la luz aparece con los oídos
cubiertos, teniendo en su interior dientes de ajo sujetos con
algodón, en la creencia de que de este modo ahuyentará a los
malos espíritus.

            Las largas explicaciones textuales impresas en las
cartelas (necesarias para que el significado y la comprensión
sean  plenos)  ilustran  al  espectador  sobre  un  conjunto  de
prácticas que no dejan de ser chocantes, pero que no pretenden
incidir en la curiosidad efectista y exótica del otro, que
deba  ser  contemplado  según  una  suerte  de  conmiseración
adjudicándole paralelamente el consabido sambenito de retraso
e incultura. Más bien la fotógrafa se centra en ello porque le
resulta, le sigue resultando atractivo todo un conjunto de
prácticas, de ceremonias, de ritos, etc., que los pueblos de
la Tierra despliegan en torno a las creencias en el más allá,
sus deidades, etc., y que son una auténtica definición de
colectividad y de cultura en el sentido más complejo y rico de
ambas palabras. Este interés se acrecienta más todavía cuando
las creencias y los ritos se entremezclan produciéndose un
sincretismo que potencia la idea de extrañamiento. Esto sucede
en la serie que nos ocupa, no en vano la India es un crisol de
culturas, de etnias y de religiones, lo cual nos lleva a
hablar de comunidades cristianas, como hemos comentado, pero
también de musulmanas, con fotografías que presentan a jóvenes
estudiantes en las madrasas, todo ello en convivencia con el
gran substrato hindú. Este sincretismo lo apreciamos también
en otras series anteriores de García Rodero, como Rituales en
Haití (1999), en donde se mezclan los ritos cristianos con el



vudú; o en Entre el cielo y la tierra (2006), reportaje que
recogía el culto en torno a María Lionza, una deidad femenina
del folclore venezolano, resultante de la unión de creencias
católicas, indígenas y africanas.

            Con todo lo dicho, nos situamos ante una manera de
mirar,  de  aproximarse  a  los  demás,  a  caballo  entre  el
reportaje etnográfico y el enfoque subjetivo que deviene en
una especie de realismo mágico, que ha servido para calificar
a  la  obra  de  García  Rodero  desde  sus  inicios,  y  que  se
condensa  muy  bien  en  estas  palabras  de  la  autora  en  la
introducción de su libro España oculta, publicado en 1989: “He
intentado fotografiar el alma misteriosa, real y mágica de la
España popular con pasión, amor, humor, tensión, rabia, dolor,
con verdad. Los momentos más intensos y plenos de vida de
personajes tan simples como irresistibles, con toda la fuerza
interior, dentro de un desafío personal que me ha dado fuerza
y comprensión y en el cual he puesto todo mi corazón”. En
efecto, el trabajo de García Rodero trasciende el carácter
meramente  informativo  y  expositivo,  clasificatorio,  de  la
fotografía puramente etnográfica, documental, para profundizar
en la recreación de un mundo de sugerentes posibilidades para
la ensoñación y la fantasía. En la línea de otras autoras como
la mexicana Graciela Iturbide, que ha trabajado sobre las
costumbres  de  algunos  pueblos  indígenas  de  su  país,  con
especial interés en la condición femenina dentro del seno de
estas comunidades.

            Retomando el discurso expositivo de Tierra de
sueños, y en el aspecto más netamente denunciatorio, hallamos
fotografías de sanghams, grupos de autoayuda compuestos por
mujeres, promovidos por la propia Fundación Vicente Ferrer, y
que incitan a la movilización de este colectivo, tal como se
corrobora con su participación en las manifestaciones del Día
de la Mujer (8 de marzo y 25 de noviembre). Estas iniciativas
de  reivindicación  feminista  de  nuevo  cuño,  sobre  todo
desarrolladas por las más jóvenes, contrastan con imágenes



como la de las mujeres de la tribu Sugali, vestidas con las
vistosas ropas y abalorios tradicionales.

            Por último, sobresale especialmente un grupo de
imágenes,  a  gran  tamaño,  protagonizadas  por  niños  en  su
mayoría,  algunos  de  los  cuales  presentan  discapacidades
físicas o mentales: por ejemplo, Nagamani, de seis años, que
padece glaucoma congénito, o Nandini B., una niña albina;
peculiaridad que estigmatiza a estas personas, tal como se da
en otras partes del mundo, como África.     Todos estos niños
estudian  y/o  son  cuidados  en  centros  dependientes  de  la
Fundación.

            En conclusión, podemos decir que no son
fotografías  pensadas  para  la  compasión  fácil,  a  pesar  de
tratarse de niños con duras enfermedades, son imágenes, como
dice Jordi Folgado Ferrer, director general de la Fundación,
que  “nos  ayudarán  a  concienciar  a  la  sociedad,  porque  la
pobreza y el sufrimiento no están para ser entendidos, sino
para ser resueltos” (Montañés, 2016)


