
Rodchenko, Hausmann, Renau
Se llegará a enseñar a todos el fundamento de todos los oficios lo mismo que de todas las

máquinas, trabajando (según ciertos sistemas, ya elaborados) sobre el banco y el tornillo,

modelando la materia bruta, haciendo por sí mismo las partes fundamentales de todas las cosas

y máquinas, lo mismo que las máquinas sencillas y las transmisiones de la fuerza a que se

reducen todas las máquinas

Carta de Kropotkin dirigida a Francisco Ferrer Guardia

 
                                                 
 
             Este pasado mes de diciembre de 2008 hemos podido apreciar,
sobre  todo  los  residentes  en  la  ciudad  de  Zaragoza,  tres  apuestas
fundamentales  de  las  conocidas  como  vanguardias  históricas  que,
curiosamente, han encarnado tres caminos evolutivos de la plástica en el
marco de desarrollo de la reproductibilidad de la imagen, tal y como fue
teorizada por Walter Benjamin: La importante exposición itinerante Josep
Renau 1907-1982. Compromiso y cultura, ahora en el Paraninfo de la
Universidad  de  Zaragoza,  cuya  entrega  de  su  actividad  plástica  al
compromiso social y político surge de su conocimiento del realismo social
de los fotomontajes de John Heartfield; La recientemente inaugurada
exhibición de una pequeña parte de la colección de la obra de Raoul
Hausmann conservada en el Museo Departamental de Arte Contemporáneo de
Rochechuart, en el Palacio de Sástago de la Diputación de Zaragoza, gran
representante del dadaísmo berlinés que abrió la sinestesias de los
simbolistas  mediante  registros  de  representación  objetivos  como  la
fotografía; y finalmente pero en Barcelona, exactamente en la Casa de la
Pedrera gestionada por la Caixa Catalunya (quizás un deambulatorio un
tanto angosto y “artístico” para un contenido de esta naturaleza), la
gran  antológica  Ródchenko.  La  construcción  del  futuro,  pionero
constructivista soviético pero alumno en un principio del suprematismo de
Malevitch. Casualmente los tres experimentaron con sus propias carreras
la sustitución del pulso de la mano genial y artística por el automatismo
objetivo de la cámara fotográfica, de las tijeras y del pegamento, lo que
planteó la superación de la obra de arte y su extensión a los nuevos
intereses sociales, así como su adaptación armónica a la producción

https://aacadigital.com/articulos/rodchenko-hausmann-renau/


industrial y sus capacidades de progreso una vez superadas las limitación
de la explotación capitalista y de la hegemonía de la administración
económica del mercado. La pintura tradicional de caballete, sustentada en
el sistema de representación ficticia y perspectiva de un único punto de
vista,  aquel  impuesto,  debe  ser  sustituido  por  otro  acorde  a  la
abundancia de información propiciada por las posibilidades de duplicación
técnica de la imagen, ya que la representación tan sólo puede aspirar a
presentar el enmascaramiento que supone el valor de cambio frente a los
reales usos de los objetos, lo cuales, sobre todo en el caso de Hausmann,
adquieren tintes fenomenológicos de una gran trascendencia incluso para
nuestro presente.
            Por esta razón, cuando en el primer capítulo del catálogo de
la exposición de Renau Jaime Brighuega -comisario de la misma- plantea la
decadencia del arte comprometido hoy en día, esta cuestión alcanza unas
dimensiones  políticas  enormes,  las  cuales  incluso  trascienden  los
compromisos  políticos  sociales  de  estos  creadores  polifacéticos
(casualmente o no, los tres tuvieron en sus juventudes influencias y
contactos anarquistas), dado que hunde el dedo de lleno en el lugar que
hoy ocupa la obra de arte, su marco institucional y su rol histórico: es
la objetividad de la fotografía y el cine la que para Hausmann abre
optofonéticamente las sinestesias de la obra total -antes cerrada-, la
que para Rodchenko materializa en imágenes y construcciones reales los
logros alcanzados por futuristas y suprematistas anteriores, y la que en
la Guerra Civil Española aventajó el cartel como modalidad creativa
social y relegó a la pintura de caballete a simple género decorativo de
los interiores burgueses trasnochados.
 
 
LA MATERIA DEL FUTURO
 

… gracias a la riqueza del material y la realidad manifiesta de lo reproducido

[Rodchenko] priva de sentido toda ilustración “artístico-gráfica”.

Varvara Stepanova, Los constructivistas, 1923.

 
Tras la disolución del las antiguas fórmulas representativas con el

futurismo, el suprematismo y el dadaísmo, se toma conciencia de la
necesidad de una construcción de nuevas formas de expresión que comulguen



con la nueva realidad. Ya no se trata de un constante ataque contra el
arte imitativo, sino de la búsqueda de una coherencia de las formas
expresivas y sus relaciones con el entorno, cometido para el que la
realidad social adquirió progresivamente una mayor importancia. Todas las
investigaciones plásticas, desde el comienzo de la década de 1920, se
ceñirán a dos alternativas fundamentales: la función constructiva del
artista emparentado ahora con el ingeniero, con la que se quiere romper
con el aislamiento del “arte por el arte”, y el servicio prestado a la
materialización  plástica  y  literaria,  al  autoconocimiento  y  a  la
percepción de la realidad bajo la primacía hegeliana de la poesía, en lo
que  se  empeñará  fundamentalmente  el  surrealismo.  Ambas  vertientes
paradójicamente son opuestas al concepto de vanguardia por ser contrarias
a la dispersión de las aportaciones formales vanguardistas y tendentes a
la  unificación  de  los  intentos,  aunque  las  discrepancias  de  las
proposiciones de los protagonistas harán imposible alcanzar la unidad de
acción deseada, además de que, curiosamente, es después del dadaísmo
cuando se alcanza la máxima expansión de la intervención plástica en
todos  los  ámbitos  de  la  vida,  y  la  ruptura  con  las  limitaciones
institucionales,  precisamente  por  ubicarse  este  movimiento  entre  la
cualidad objetual de la realidad y la imagen que va a imperar a partir de
entonces. 

 
El paso decisivo hacia esta evolución se dio tempranamente en la

recién creada URSS, y en concreto de la mano de Alexandr Rodchenko
(1891-1956,  natural  de  San  Petesburgo)  en  el  seno  del  grupo
Zhivskulptarkh, fundado en 1919 con el fin de unir pintura, escultura y
arquitectura en un proyecto común, y exponiendo sus primeros resultados
en  verano  y  otoño  de  1920  en  Moscú,  incluyendo  sus  bocetos
arquitectónicos.

En 1918, siendo miembro del IZO (Departamento de Bellas Artes de la
Comisaría de Instrucción) y una vez estallada la Revolución de Octubre,
Rodchenko  comenzó  a  realizar  sus  primeras  construcciones  en  tres
dimensiones tras colaborar entre otros con Yakulov y Tatlin en el diseño
para el Kafe Pittoresk. En esta ocasión pudo estudiar la proyección de la
luz sobre diversos materiales, interés que adquirió inspirado por la obra
de Tatlin (con quien expuso en El Almacén en la primavera de 1916). A
esta influencia respondió de dos formas diferentes. La primera de ellas



consistió en una serie de collages realizados con pedazos de papeles
decorativos entre 1914 y 1915. Éstos muestran su inclinación hacia lo
material y hacia la interacción de las formas a pesar de estar inspirados
en el cubismo, pues su finalidad son las composiciones abstractas que le
ofrecen los resultados deseados. Estos collages son continuados en 1918
por composiciones suprematistas en las que domina la diagonal del máximo
del equilibrio de fuerzas que niega las condiciones naturales, tal y como
ocurre en ciertos collages de su compañera Varvara Stepanova (1894-1958),
totalmente  abstractos  a  pesar  de  la  figuración  contenida  en  las
ilustraciones y tipografías, pues los recortes responden únicamente a los
intereses compositivos compartidos con los collages que realizó Rodchenko
(serie de Billetes, 1919). La otra dirección tomada la constituye una
serie  de  obras  geométricas  iniciadas  en  1915  y  realizadas  con  los
instrumentos propios del dibujo lineal. Estas dos vías de experimentación
confluyeron en las construcciones tridimensionales de maderas, metales,
cartones, alambres y cristales fundamentalmente. Tales obras constituyen
una prolongación de los relieves de Tatlin, Puni y Klyun, además de las
obras de Lev Bruni, Tevel’ Shapiro y Petr Miturich. En cambio, Tatlin no
es  el  único  que  ejerció  su  influencia  sobre  Rodchenko,  ya  que  su
detractor  principal,  Malevitch,  constituyó  también  una  referencia
fundamental  en  su  carrera  plástica.  En  1918,  también  desde  el
suprematismo, presentó la serie Negro sobre negro, una clara contestación
a Blanco sobre negro. Aunque Christina Lodder vea en esta monocromía una
tabula rasa, no la podemos considerar todavía un cierre total a la
profundidad de la pintura frente a la ventana infinita de Malevitch, dado
que  las  formas  desarrolladas  sobre  el  negro  nos  informa  que  estos
primeros  monocromos  son  para  Rodchenko  un  punto  de  partida  en  la
creación, que sustituye la policromía por la faktura tal y como logra
Malevitch en la última fase del suprematismo con Blanco sobre blanco ese
mismo año. De hecho, en 1919 Rodchenko redacta Del manifiesto de los
suprematistas y pintores no figurativos, donde niega la existencia de los
objetos en el arte para afirmar la creación espiritual abstracta global
y, aunque estos trabajos bidimensionales den la impresión de constituir
un  camino  paralelo  a  las  primeras  construcciones  espaciales,  ambas
direcciones  se  complementan,  porque  si  la  pintura  pierde  su
especificidad, las construcciones ganan autonomía objetual, tal y como
demostró la exhibición conjunta de Negro sobre negro y sus primeras



construcciones tridimensionales en la X Exposición Oficial, Creación No
Objetiva  y  Suprematismo  (Bespredmetnoe  tvorchestvo  i  Suprematizm),
celebrada en Moscú en 1919.
            Queda claro que, con la pérdida del objeto en la
representación, el arte tiende hacia la creación de objetos concretos con
valor en sí mismos, tanto en una sucesión de investigaciones como en una
serie de declaraciones teóricas. A finales de la segunda década del siglo
XX, Rodchenko parte del estudio de la dinámica en la intersección de
planos y de “concentraciones de colores y formas”, donde el protagonismo
pertenece totalmente a la luz y su incidencia sobre las figuras, dando el
gran paso de los estudios bidimensionales a las tres dimensiones. A
partir de la función de la línea en el plano, Rodchenko enseguida alcanzó
el dinamismo de las formas geométricas puras,  plasmadas en distintos
materiales entre 1918 y 1921, mientras evolucionan según una paulatina
liberación del objeto creado respecto a las limitaciones espaciales. De
esta forma logra un pleno desarrollo del movimiento autónomo del objeto
en función de la unidad, y para ello comienza por estudiar las relaciones
existentes  entre  la  faktura,  la  forma  y  el  material  empleado  como
paradigma del acto constructivo, también visible en las construcciones de
Konstantin Medunetsky, Karl Ioganson y los hermanos Georgi y Vladimir
Stenberg, basadas en el control matemático y universal que no deja nada
al  azar,  a  diferencia  por  ejemplo  de  las  construcciones  de  Kurt
Schwitters, planteadas como un enfrentamiento entre la acción creativa
del artista y lo imprevisto del material. Rodchenko, en este sentido, se
adelanta al diseño geométrico abstracto realizado con compás y cartabón,
con el fin de eliminar lo accidental material y subjetivo de la creación
en busca de las leyes universales de la construcción. De ahí que sus
esculturas fuesen consideradas máquinas, dado que fueron producidas por
medios totalmente mecánicos con el fin de reducir el gesto del ensamblaje
y la división de las partes, tal y como procederá posteriormente a través
de la fotografía. Las medidas llegan a ser totalmente estándares, regidas
únicamente por la ley del número.
 
            La evolución de Rodchenko en su constante abandono de la
pintura,  se  estratifica  en  tres  series  de  construcciones
tridimensionales, comprensibles desde la misma evolución pictórica que
muestra fundamentalmente en tres exposiciones:



La  X  Exposición  Estatal  de  1919  mostró  sus  trabajos  del  año
anterior junto con sus pinturas geométricas, trasladando los principios
constructivos incipientes a las tres dimensiones mediante la línea, hecho
visible en los fuertes ángulos de estas primeras construcciones que unen
las  distintas  partes  diseñadas  para  ser  ensambladas.  Se  trata  de
esculturas que él mismo denominó “construcciones espaciales” en su libro
Construcciones espaciales. Ensambladas y desmontadas, donde se refiere
todavía a sus producciones, unas veces como “construcciones” y otras como
“esculturas”,  aunque  en  ellas  Rodchenko  ya  muestra  sus  intenciones
encaminadas  hacia  lo  objetivo  e  impersonal.  Algunas  de  estas
construcciones están coloreadas en blanco (aunque todavía recurre a otros
colores) y así, junto con el negro de sus monocromos, ya demuestran su
afinidad con la fotografía y el cine como medios de reproducción que
pueden dar salida a la exclusividad que el arte ostenta -el mismo que
Rodchenko se dispuso a acabar siguiendo los argumentos vanguardistas de
la época-, porque posiblemente confíe en la reproducción estandarizada
para separar el diseño del material y poder así estudiar las fakturas sin
la intromisión de la creatividad artística.

Estas construcciones todavía están determinadas por un soporte y
una composición simétrica respecto a un eje central, sin poseer una
unidad dinámica al basarse en el principio de ensamblaje de las distintas
partes porque, al fin y al cabo, es la luz la responsable de esta unidad
a través de su relación dialéctica con las sombras, a parte de de los
diversos ángulos y perspectivas. Rodchenko continuó su camino ya marcado
a  partir  de  estas  primeras  construcciones,  en  vistas  a  un  mayor
organicismo que fuese capaz de dotarlas de autonomía respecto a las leyes
naturales del movimiento, relegando de esta manera al olvido el término
“escultura”.  Rodchenko  dio  un  paso  decisivo  con  una  segunda  serie
tridimensional llamada “construcciones según el principio de las Formas
Iguales” o “Superficies que reflejan la luz”, con las que tiende a anular
la disparidad de las diversas partes ensambladas a pesar del respeto que
mantuvo su primera producción escultórica hacia las leyes matemáticas. Se
trata de diseños en los que predomina el cartón en suspensión con
alambre, y con ellos consigue la liberación de las leyes naturales
mientras que, al mismo tiempo, el movimiento es facilitado por la acción
del viento, creando una unidad orgánica y viva, el principal objeto a
seguir  ya  anunciado  con  sus  composiciones  sobre  negro,  en  las  que



predomina el diseño geométrico circular, lineal y anguloso, así como una
serie de estudios geométricos realizados en blanco y negro y determinados
por su tendencia al organicismo. Para lograrlo no duda en buscar sus
modelos en la naturaleza misma, como demuestran las estructuras de líneas
concéntricas  romboidales,  hexagonales,  ovales  y  circulares,  haciendo
derivar todas ellas de una misma unidad que ya no recurre a la disimetría
extensible  por  todos  sus  lados  como  en  sus  primeras  construcciones
espaciales, sino al centro orgánico que dota de autonomía al conjunto
haciéndolo indivisible, y recordando, como demuestra fotográficamente
Alexander Lavrentiev, a los círculos concéntricos de los troncos de los
árboles (Ver Alexander Lavrentiev, “Alexander Rodchenko. The Iconography
of Space”, en Rodchenko. Spatial Constructions, Hatje Cantz Verlag,
Ostfildern-Ruit, 2002, p. 37), sólo que ahora los libera lo más posible
de la materialidad para conformar los cuerpos a partir del movimiento de
las líneas únicamente, con el mismo resultado obtenido por la rueda de
bicicleta  de  Duchamp,  aunque  prescindiendo  absolutamente  del  objeto
preexistente con el fin de producir uno nuevo e independiente de las
leyes materiales. En estas estructuras es apreciable tanto la influencia
de los contrarrelieves de Tatlin como del suprematismo de Malevitch,
coincidentes  en  la  paulatina  liberación  de  la  materia  y  tan  sólo
diferentes por las sendas tomadas, una empírica y universalista que hace
de Tatlin paradigma del materialismo en tanto que lenguaje universal
(como el zaum o lenguaje “tras-racional” de Khlebnikov), y la otra
teórica, espiritualista, negativa y, en definitiva,  suprematista, ambas
significativas  por  igual  en  la  conformación  de  un  constructivismso
soviético.

Esta segunda serie fue presentada en la tercera exhibición del
OBMOKhU (Sociedad de Pintores Jóvenes) en mayo de 1921 en Moscú. En ella
recurrió  a  lámparas  para  enfatizar  las  distintas  líneas  de  las
estructuras y su constante dinamismo orgánico por estar inspirado en
movimientos constantes de la naturaleza. Esta exposición constituyó el
gran despliegue de construcciones que fueron adquiriendo la calidad de
objetos autónomos, no sólo las de Rodchenko, sino también las de Karl
Ioganson en madera y metal, o las de Konstantin Medunetski, consistentes
en ensamblajes de piezas de distintos metales con el fin de conseguir una
variedad cromática sin discernir color y material, todo bajo el mismo
concepto de “construcción espacial”. También se presentaron obras de los



hermanos Georgi y Vladimir Stenberg, en concreto estructuras tecnológicas
cuyos pedestales formaban parte del conjunto de la obra, la cual debía
responder con precisión tecnológica a lo accidental de los relieves de
Tatlin, tal y como apuntó Ioganson en 1922 en el Inkhuk.

La tercera serie de estas construcciones espaciales aumentaron el
desarrollo de las formas estandarizadas. Las llamó “formas iguales” por
ser libres de toda simetría y gobernantes del espacio circundante. Se
dividen en dos grupos; el primero de ellos también fue mostrado en la
tercera exposición del OBMOKhU, además de coincidir cronológicamente con
las pinturas lineales de 1920, siendo las construcciones sus proyecciones
en tres dimensiones. El segundo se servirá de todas las posibilidades de
las formas estandarizadas en madera, es decir, con faktura bruta, quizás
inspiradas  en  el  arte  prehistórico  dolménico  por  su  simplicidad  y
naturaleza elemental (el primitivismo y la tecnología como constante de
la vanguardia). Se trata de aquéllas piezas no expuestas, quizás porque
entendió que sus tres pinturas monocromas (rojo puro, amarillo puro y
azul puro), mostradas en la exposición 5 X 5 = 25 (Moscú, 1921, junto con
las  obras  de  Alexandra  Exter,  Luibov  Popova,  Varvara  Stepanova  y
Alexander Vesnin, presentando cinco de cada uno), supusieron el final no
sólo de la pintura, sino también de toda actividad artística autónoma que
no fuese destinada a la construcción de la nueva sociedad, pues sus
monocromos cerraron definitivamente la ventana suprematista abierta al
infinito de la nada, para hacer de la pintura un objeto que, a diferencia
de los demás, fuese completamente inútil. Mientras, sus construcciones se
encaminaron hacia el organicismo y hacia las estructuras obedientes a las
leyes  universales,  las  cuales  Rodchenko  trató  de  descubrir  en  una
evolución que, en realidad, es paralela a la seguida por Malevitch y
Tatlin,  quienes  también  suspendieron  sus  actividades  plásticas  a
principio de la década de 1920 para dedicarse a proyectos revolucionarios
de ingeniería, aunque nunca abandonaron la idea de un servicio artístico
no funcional en el sentido material, sino dirigido a la percepción de la
realidad.  A  partir  de  este  organicismo,  el  constructivismo  tomó
conciencia de su capacidad para la construcción de un entorno socialista.
Él y la tecnología caminaron de la mano y todos los artistas afines a 5 X
5  =  25  conformaron  el  18  de  marzo  de  1921  el  Primer  Grupo  de
Constructivistas en Acción, respaldados teóricamente por el pionero del
fotomontaje Aleksei Gan, modalidad ésta que iba a convertirse en una de



las vías fundamentales de intervención social del constructivismo junto
con los quioscos propagandísticos, las escenografías teatrales y otras
producciones como los diseños textiles, cuyas construcciones materializan
los logros alcanzados por el futurismo y el suprematismo ruso anterior,
como los estudios de las fakturas y las composiciones diagonales que
eliminan las condiciones materiales a favor de la construcción.
 
 
IMÁGENES PARA SER DECLAMADAS EN VOZ ALTA.
LETRAS PARA SER APRECIADAS DE UN SOLO GOLPE DE VISTA
 
El método dadaísta de dislocar y desintegrar las formas semánticas, de entremezclar

palabras siguiendo ciertas asociaciones sonoras y las formas esculturales de las

cosas visibles, por una parte en el fotomontaje, por otra en la pintura no-

figurativa, era de lo más lógico.

Raoul Hausmann, Courrier Dada, 1958 .

 
A la vuelta de Richard Huelsenbeck a Berlín desde Zurich en enero

de  1917,  dispuesto  a  organizar  un  círculo  dadaísta,  ya  se  habían
conformado una serie de círculos dispuestos ideológicamente a acogerlo.
En cambio, la situación fue bien distinta a la de Zurich por las
consecuencias de una guerra concluida con la derrota alemana y por las
convulsiones revolucionarias espartakistas que estallaron entre noviembre
de 1918 y febrero de 1919 siguiendo el modelo soviético. Los futuros
protagonistas del dadaísmo berlinés no durarán en comprometerse en sus
obras y publicaciones con esta revolución, desechando para ello todo el
lenguaje abstracto que caracterizó a los artistas dadaístas de Zurich.
Esta nueva tendencia inscrita históricamente dentro del dadaísmo, empieza
a fraguarse años antes de la proclamación oficial del movimiento en la
ciudad, incluso en el seno de algunos de los grupos expresionistas, pues
muchos de los alemanes que participaron de las actividades dadaístas de
Zurich, Colonia y Hannover, también procedieron de estos círculos. Este
compromiso  revolucionario  implica  la  manipulación  figurativa  que
Huelsenbeck, al aprobar los tres medios fundamentales del dadaísmo de
Zurich  -el  bruitismo,  el  simultaneísmo  y  los  nuevos  materiales-,  y
denunciar al mismo tiempo la abstracción separada de la realidad, propuso
como alternativa la acción, la superación real del arte, traducido todo



ello  en  la  figuración  de  los  fotomontajes.  Con  estos  argumentos,
Huelsenbeck  se  opuso  tanto  al  expresionismo  individualista  como  al
dadaísmo de Zurich, cuyas actividades plásticas definió, sustentado en su
lenguaje abstracto, como un nuevo “arte por el arte”.
            La simultaneidad dadaísta en Berlín se manifestó
plásticamente en la interacción de la tipografía dispar y de las imágenes
compuestas mediante fotomontaje, creando ilustraciones que demandaban al
espectador la conexión de lo puramente visual con la lectura intelectual,
encaminada  a  la  dispersión  de  la  atención  en  contra  de  la
unidireccionalidad de la lectura. Este cometido nace de la reacción del
fotomontaje dadaísta contra el uso publicitario del cartel, pues la
composición con fotografías era un recurso destinado a la promoción desde
finales  del  siglo  XIX,  exactamente  con  el  fotógrafo  sueco  O.  G.
Rejlander, pionero en el medio desde 1857 con una primera composición
fotográfica de grandes dimensiones titulada Los dos caminos de la vida
(en  realidad,  existen  muestras  de  fotomontajes  casi  desde  el  mismo
nacimiento de la fotografía, tal y como señala Jacob Bañuelos Capistrán
en su manual recientemente publicado Fotomontaje, Cátedra, Madrid, 2008,
p. 31). Sus fines fueron alegóricos y de influencia romántica, propia de
la época, así como los de su continuador en la materia, H. P. Robinson,
que desde la década de 1860 designó con “fotografía artística” a sus
montajes, dada su costumbre de recurrir a los retoques pictóricos para
disimular  los  contornos  que  unen  unos  negativos  con  otros;  incluso
elaboró  previamente  fotomontajes  para  luego  fotografiarlos.  El
fotomontaje también fue aplicado en los fotogramas del cine durante los
primeros años del siglo XX por pioneros como Georges Méliès y Ferdinand
Zecca,  formando  parte  de  lo  que  estos  cineastas  consideraron
“trucaje”cinematográfico.  Por  todo  ello,  para  cuando  los  dadaístas
adopten el fotomontaje, éste ya pertenecía al mundo de la publicidad, de
la propaganda, de la prensa y de los medios de comunicación, pero fue con
las experiencias vanguardistas que el principio rector del fotomontaje -
la yuxtaposición de imágenes- se enfrentó en todos los ámbitos posibles
con  la  falsa  unidad  de  la  percepción.  De  hecho,  la  adopción  del
fotomontaje  -llamado  así  desde  que  fue  practicado  a  partir  de  las
inquietudes dadaístas- respondió a la necesidad de romper el aislamiento
del arte y dirigirse a las masas a través de un medio universalmente
comprensible: la fotografía.



            Este procedimiento fue aplicado enseguida al reportaje y la
propaganda, tal y como demuestran algunas noticias de prensa que informan
sobre los fusilamientos acontecidos durante los sucesos de la Comuna de
París de 1871, o fotomontajes militares que abundaron durante la Primera
Guerra Mundial, en los que se retrataban en su cuartel soldados sobre
unos mismos uniformes. Un ejemplo de estos retratos inspiró a Raoul
Hausmann y Hannah Höch en el verano de 1918, concretamente una litografía
en color de un granadero con un cuartel en el fondo, sobre el que habían
adherido un retrato fotográfico para personalizarlo. Sin embargo, los
dadaístas de Berlín tampoco fueron los primeros en utilizar imágenes
fotográficas en la pintura; por ejemplo Carrà y Malevitch ya habían hecho
uso de ellas. Por contra, éstos no suprimieron la pintura, sino que los
recortes se anexionaron a ella, mientras que los dadaístas quisieron
sustituir por medios mecánicos el empleo tradicional del arte -la pintura
de caballete-, al que achacaban su ilusionismo y falsedad que aleja al
espectador de la realidad, tomando este cometido un cáliz reivindicativo
al tiempo que ellos mismos no se consideraban ni pintores ni fotógrafos
(Raoul Hausmann, “Nosotros no somos fotógrafos”, 1921), sino ejecutores
de un nuevo género expresivo emparentado con el trabajo industrial dado
que, a pesar de los precedentes profesionales del fotomontaje, es en este
momento cuando muchos dadaístas (Raoul Hausmann, el arquitecto Johannes
Baader, Hannah Höch, George Grosz y John Heartfield), confiados en la
exactitud figurativa de la máquina fotográfica, decidieron bautizarlo por
primera  vez  en  la  historia  con  el  término  fotomontaje  -contra  la
concepción  de  “fotografía  artística”  de  H.  P.  Robinson-,  haciendo
hincapié en el acto de “montar sus trabajos” en consonancia con las
cadenas  de  montaje  y  el  trabajo  colectivo  y  anónimo,  concebido
recientemente  en  la  industria,  y  que  nada  tienen  que  ver  con  las
habilidades  de  los  fotógrafos  profesionales.  De  hecho,  su  máximo
representante, John Heartfield (seudónimo de Helmut Herzfeld, 1891-1968),
se le conocía como “Monteur-Dada” por su costumbre de vestir con un mono
de obrero (el deseo de emparentarse con el trabajo industrial impulsó a
Heartfield y a Grosz a firmar con “Groszfield, Hearthausy Georgemann” el
nº 3 de la revista Der Dada -órgano difusor del dadaísmo en Berlín-, ante
las pretensiones de Hausmann por presentarse como el primero en haber
realizado fotomontajes) a pesar de que, cuando descubre este medio entre
1915 y 1916 con una serie de experimentos emparentados, según su hermano



y escritor dadaísta Wieland Herzfelde, George Grosz propuso el “término
fotomontaje”, mientras que Heartfield hubiese preferido “fotocollage”,
inclinación de éste ultimo que sitúa esta práctica fotográfica en el
contexto del collage tal y como señala Dawn Ades, aunque existió en la
adopción de este medio cierta oposición al formalismo cubista y la
abstracción de los dadaístas de Zurich. Algunos historiadores de la
fotografía como Christian Bouqueret, han distinguido el fotocollage -
collage con fragmentos fotográficos- del fotomontaje, collage en el
negativo antes de ser revelado, y cuyo resultado podría denominarse
“positivado combinado”. En cambio, esta distinción no se corresponde con
el origen histórico-artístico del fotomontaje en el contexto del dadaísmo
berlinés, ya que el término “collage” no fue adoptado por Grosz por ser
más cercano a la pintura y al cubismo. Por otra parte, hay que tener en
cuenta que los fotomontajes de Heartfield realizados en la década de 1930
para la revista AIZ, quizás los más paradigmáticos, fueron realizados
aplicando directamente fotografías recortadas sobre bocetos en dibujo y,
sin embargo, destinados únicamente a su reproducción en los ejemplares de
la revista. Así, sus originales carecen de valor en sí mismos más allá de
su condición de meras maquetas previas, porque no hay un solo ejemplar de
la creación sino múltiples posibles. 
            El fotomontaje fue adoptado por Heartfield y Grosz siendo
ambos  soldados.  Se  intercambiaron  en  el  frente  correspondencia  con
recortes de prensa, de revistas, con imágenes fotográficas, tarjetas
postales, etiquetas e ilustraciones publicitarias. Greil Marcus pone en
relación las máscaras de Janco y los collages dadaístas, sobre todo los
de Hannah Höch por sus figuras informes, con una serie de fotografías de
heridos  de  guerra  por  misteriosas  armas  químicas  que  producían
supuestamente deformaciones muy parecidas al del collage, pues estas
fotografías posiblemente fuesen trucajes fotográficos. De todas formas,
existe en la adopción de estos medios por parte de los dadaístas una
clara voluntad antiartística de romper el cerco sublime del arte. Parece
ser que, si bien la Guerra no fue un factor determinante en la disolución
del  arte  en  busca  de  aspiraciones  más  elevadas  -conformadas  en  el
contexto  de  la  Revolución  Industrial-,  sí  ayudó  con  su  clima  de
incertidumbre y confusión a llevar a cabo los cometidos dadaístas de
desorientación y apología del misterio de la vida cotidiana, tan bien
presentados por los primeros fotomontajes dadaístas. Grosz y Heartfield



presentaron un avance en la temprana fecha de junio de 1917 -antes de
afiliarse al dadaísmo importado por Huelsenbeck- en Neue Jungend, revista
de  alto  compromiso  revolucionario  que,  por  su  estética  cercana  al
collage, adelantan las primeras muestras publicadas de fotomontajes en
las revistas dadaístas y que tan bien responden a los poemas de Grosz,
incluso a sus dibujos caricaturescos como muestra la revista satírica
semanal Der Blutige Ernst (1919). El mismo compromiso revolucionario
compartió la editorial Der Malik, fundada en la primavera de 1917 por
Heartfield y su hermano Herzfelde. Para sus cubiertas Heartfield realizó
sus primeros fotomontajes, composiciones con tipografías y logotipos
combinados con imágenes, lo que conlleva la adopción del simultaneísmo
futurista.
                El simultaneísmo del fotomontaje permite representar a
la vez un mismo objeto desde diversos puntos de vista, con un medio -
el fotográfico- que el espectador reconoce al instante con toda la
exactitud  de  la  reproducción  mecánica  (Grosz  afirma  en  1924  que
siempre quiso hacerse comprensible a todas las personas, en George
Grosz, “Dibujos realizados a punta de navaja”, 1924), además de aunar
la lectura de la tipografía con la visualización de las ilustraciones.
De esta manera el fotomontaje, y con él los dadaístas de Berlín, acoge
los  principios  fundamentales  del  dadaísmo  -simultaneísmo,  nuevos
materiales y bruitismo, gracias a las onomatopeyas expresadas por la
tipografía-, pero renunciando al mismo tiempo a la abstracción que
ellos consideraron un apego a lo artístico, y a la condición física
del resultado en tanto que objeto autónomo, carencia que en el fondo
también padeció el arte surrealista histórico por hacer de la imagen
su principal herramienta. Con el fotomontaje los dadaístas pueden
comprometer a la realidad misma en sus principios creativos y desvelar
las verdaderas contradicciones sociales del momento, una facultad que
se  acopla  muy  bien  al  pensamiento  marxista  y  al  materialismo
científico, dada la objetividad de sus medios de representación. De
hecho, podemos considerar el fotomontaje como el primer paso firme
hacia la “nueva objetividad” alemana de mediados de la década de 1920,
tal y como confirman algunas de las muestras de futuros representantes
de esta tendencia, como por ejemplo Otto Dix, Rudolf Schlichter (quien
corrigió  obras  maestras  mediante  el  collage,  y  quien  junto  con
Heartfield preparó el maniquí vestido de militar con cabeza de cerdo



que colgó del techo de la sala de la feria internacional Dada-Messe en
junio  1920),  Zabotin  (pintor  ruso  del  Grupo  Ri  y  del  November
Grouppe),  Paul  Fuhrmann  (vinculado  a  la  Unión  de  Artistas
Revolucionarios de Alemania) o el mismo George Grosz (1893-1959).
Estos  adelantos  dadaístas  respecto  a  la  “nueva  objetividad”
generalizan las prótesis de los heridos de guerra como tema visual y,
paradójicamente, éstas son presentadas con fotomontajes, mientras que
la parte orgánica de los inválidos retratados, la parte natural, es
representada con la pintura. Por ello, ni la guerra ni la ortopedia
constituyen un tema en sí, sino el mito de la máquina o del utensilio
como prolongación del hombre que ahora, como en los ready-mades,
alcanza  un  protagonismo  absoluto  y  una  realidad  más  exacta  (la
fotográfica) que los sujetos retratados pictóricamente, con un estilo
que debe bastante al futurismo y a la pintura metafísica de De Chirico
y Carrà (primera influencia de Hausmann junto con el futurismo). Con
él  consiguen  plasmar  estos  temas  bajo  estructuras  maquinistas
contrastadas con el realismo fotográfico de las máquinas ortopédicas,
continuadoras de la máscara dadaísta al contraponer arte y anti-arte.
Este mecanismo es el adoptado en la creación (el mismo principio del
fotomontaje ya lo conlleva) pues permite, mediante su automatismo, un
contacto directo con la realidad, el verdadero cometido del dadaísmo,
y aún más del berlinés. De hecho, en muchas de las obras de Hausmann,
Höch y Heartfield, realizadas enteramente mediante el procedimiento
del fotomontaje, observamos ruedas, rodamientos, máquinas giratorias
entre el caos de imágenes que integran los conjuntos montados, y es
que son estas piezas las encargadas de soldar la disparidad de la
realidad (al margen de los posibles simbolismos que puedan encontrar
historiadores  como  Evelyne  Rogniat,  anacrónicos  respecto  al
fotomontaje por responder a lo ilustrativo). Existe cierta confianza
en el poder automático de la máquina para acercarse a la realidad
frente a los procedimientos racionales burgueses, al tiempo que ofrece
una concepción de sí misma según el sentido onánico que ostentan
muchos  de  los  ready-mades  de  Duchamp,  tal  y  como  demuestra  la
manifestación pública de Grosz y Heartfield en favor de Tatlin y del
arte de la máquina en 1920 con motivo del Dada-Messe (ambos conocían
el arte de Tatlin a partir de un artículo de Konstantin Umansky
titulado “El tatlinismo o el Arte Mecánico”, publicado en enero de



1920  en  la  revista  simpatizante  con  el  dadaísmo  Der  Ararat).  El
movimiento giratorio de la máquina que parte del sujeto hacia la
realidad  circundante  para  retornar  de  nuevo  al  sujeto,  tiene  su
correspondencia  con  la  gran  cantidad  de  autorretratos  y  retratos
realizados  entre  los  compañeros  dadaístas  con  la  técnica  del
fotomontaje (uno de los objetos presentados en la exposición Dada-
Messe  consistía  en  un  espejo  con  las  palabras  “Vuestro  retrato,
observadores”, lo que pudo inspirar a Philippe Soupault para colocar
otro espejo en el Salón Dada de París en junio de 1921 con las
palabras “Retrato de un imbécil”, experimentos éstos que tienden a
anular claramente el tema de la ventana pictórica mediante el reflejo
del espejo abierto al espectador, y que aún tiene su continuación en
otro espejo con las leyenda “visitantes, vuestro retrato”, presentado
por Karel Teige en El Bazar del Arte Moderno, exposición organizada en
Praga por el grupo checoslovaco Devetsil entre noviembre y diciembre
de 1923 en el Bazar Moderního Umení). Incluso en un autorretrato de
Hausmann  realizado  con  esta  técnica,  apodado  entonces  “Dadasofo”
(ABCD, 1923-1924. En este fotomontaje aparece Hausmann con la boca
abierta haciendo ademán de emitir un grito, produciendo los mismos
resultados  que  los  expresionistas  pero  con  medios  automáticos  u
objetivos), su monóculo ha sido sustituido por una rueda, y no es de
extrañar encontrar figuras humanas en sus collages cuyas cabezas han
sido  sustituidas  por  la  forma  circular  de  aparatos  de  medición,
mientras el interior anatómico de sus cuerpos queda visible. En otros
casos el collage con fotografías y recortes de periódicos (tanto
Hausmann  como  Johannes  Baader  -también  conocido  como  “Overdada”-
mezclan a menudo la tipografía con las imágenes fotográficas) adoptan
formas  antropomórficas  en  una  clara  identificación  del  objeto
contemporáneo con el sujeto, tal y como comprobamos claramente en el
ensamblaje de Hausmann Cabeza mecánica (El espíritu de nuestro tiempo)
de 1919 (Centre Georges-Pompidou, Paris. Bartomeu Marí habla de esta
obra  como  de  un  autorretrato,  modalidad  artística  tremendamente
importante  en  toda  la  producción  de  Hausmann),  sobre  la  que  ha
adherido diversos elementos que aluden a la mecánica y a la medición,
además  de  realizar  una  serie  de  caras  retratos  mediante  este
procedimiento, por ejemplo del filósofo Mynona (1919), al que hay que
sumar la larga serie de retratos realizados por Hannah Höch a lo largo



de su carrera. Y es que las máquinas en estos collages y fotomontajes
no constituyen una cuestión iconográfica sesgada, sino que reinciden
en el mecanismo de elaboración de la obra misma, el gesto automático
que queda plasmado en el resultado final, teniendo en cuenta además y
a  pesar  de  su  dimensión  constructiva,  que  el  encuentro  con  los
recortes muchas veces se debe al azar, fuerza extraña al sujeto y que
sin embargo es capaz de retratarle en estas creaciones. Existen otros
retratos en los que los fotomontajistas o artistas por los que sienten
afinidad, se muestran como clásicos pintores: Tatlin at Home (1920) y
Un celebro de precisión burgués provoca una revolución mundial (¡Dada
vence!) (1920), los dos de Hausmann, la sustitución del Aduanero
Rousseau por Hausmann en Autorretrato corregido (1920) de Grosz y
Heartfield,  el  retrato  de  Hausmann  recitando  sus  poemas  en  El
neumático da la vuelta al mundo (1920) -donde Heartfield pone en
relación el movimiento circular de la rueda con el modo de recitar
poemas fonéticos propio de Hausmann-, o los mismos autorretratos de
este  último,  confeccionados  con  las  tipografías  que  conforman  la
composición  caótica,  recortadas  de  periódicos  aunque  aparentemente
pronunciadas por el poeta dadaísta.

Las máquinas muestran el proceso de creación que une la forma con
el contenido, pues el fotomontaje, a diferencia de la mera fotografía,
se propone como un trabajo de construcción, tal y como muestran los
collages y fotomontajes que el dadaísta holandés Paul Citroën realizó
desde el final de la guerra, instigado por el fotógrafo y simpatizante
con  el  dadaísmo  Blumfield  (seudónimo  de  Edwin  Blumenfeld)  -quien
también  realizó  fotomontajes  además  de  otros  experimentos
fotográficos-, e inspirado en el tema de la ciudad, dado que ésta
aparece en sus collages con precisión fotográfica e irreal al mismo
tiempo,  por  estar  compuesta  de  fragmentos  de  varias  ciudades  en
composiciones inauditas; e incluso llegarían a resultar irracionales a
no  ser  por  las  insospechadas  capacidades  de  la  construcción
contemporánea, de la que recoge su capacidad de aunar las formas
arquitectónicas con los caracteres de los carteles luminosos, creando
así  una  nueva  poesía  cotidiana  que  no  necesita  ser  emulada  ni
representada,  y  en  la  que  los  distintos  fragmentos  responden  a
captaciones de la memoria (son varias las alusiones al cerebro humano
y a la lectura mental en la obra de Hausmann, cuyos caracteres crean



una poesía visual que debe ser leída con el intelecto). En estos
fotomontajes Citroën juega con diversas facturas fotográficas (matices
de  coloración  principalmente  conseguidas  por  el  contraste  de  las
tarjetas  postales  y  de  las  ilustraciones  recortadas  utilizadas),
creando una sintaxis formal que frente a la opinión de Herta Wescher
son abiertas. Sus fotomontajes constituyen en sí mismos fragmentos de
vistas  metropolitanas,  pues  siempre  cabe  en  sus  composiciones  en
damero -coincidentes curiosamente con el lenguaje abstracto de De
Stijl (según Dawn Ades Citroën anticipa el Broadway Boggie Boggie de
Mondrian  con  esta  composición  en  damero  y  con  este  tema
metropolitano)- la posibilidad de ampliación en todas sus dimensiones,
a  pesar  del  realismo  de  las  mínimas  referencias  a  la  lógica
paisajística,  como  la  ubicación  de  un  vacío  celeste  en  la  parte
superior donde se pierden en profundidad los edificios. Estas básicas
referencias espaciales otorgan la coherencia necesaria para trasladar
la  disparidad  a  la  inexistencia  de  tales  ciudades,  aunque  esta
disposición predecible no desprecia ciertas disposiciones ilógicas en
pro siempre de la construcción, tal y como demostró su posterior
participación en la Bauhaus y la influencia que legaron sus montajes
urbanos en los fotomontajes del polaco Kazimierz Podsadecki y en el
Panel de los horrores del italiano P. M. Bardi, así como en los
escenarios de Metrópolis de Fritz Lang (1926) y de Berlín. Sinfonía de
una ciudad de Walter Ruttman (1927). Estos cineastas utilizaron el
fotomontaje como bocetos de decorados y como material publicitario,
aunque sus composiciones sustituyen el enrejado de Citroën por la
diagonal, debido a la fuerte pervivencia expresionista en la Alemania
de los años veinte. Tal aplicación al cine respalda la definición de
fotomontaje ofrecida por Hausmann en 1931: “la utilización simultánea
de  fotografía  y  texto  en  una  especie  de  film  estático”  (Raoul
Hausmann, “Fotomontaje”, A bis Z nº2, mayo 1931, Colonia).
 
 
“DE GOYA A HEARTFIELD” (Renau)
 

A  pesar  de  la  relación  existente  entre  la  dialéctica  y  el
fotomontaje, el marxismo no fue el principio predominante en la creación
dadaísta de Berlín. Tan sólo Heartfield aplicó sus principios marxistas



al fotomontaje, pues él, Grosz y Herzfelde se afiliaron al partido
comunista alemán (KPD) el último día de 1918 y conformaron, junto con
Walter Mehring, lo que Henri Béhar y Michel Carrasou denominan el bloque
comunista del dadaísmo, frente a las ideas y conductas más propias del
anarquismo de Raoul Hausmann (quien demuestra su inclinación anarquista
de tipo libertario en Raoul Hausmann, “Por el comunismo y la anarquía”,
1919),  Huelsenbeck  y  Baader.  Incluso  Grosz  acabará  renunciando  del
comunismo tras la desilusión sufrida durante su visita a la URSS en 1922,
conllevando  su  ruptura  definitiva  con  Heartfield  y  Herzfelde  y  la
reafirmación  de  su  talante  anarco-individualista,  más  propio  del
dadaísmo. En cambio Heartfield acabó aplicando el método dialéctico
propio del marxismo, alejándose del fotomontaje desorientador dadaísta,
en el que por primera vez en la historia del collage las imágenes son las
que producen los contrastes claramente y no las formas, conjugando partes
de escalas enormes con pequeños detalles e imágenes diminutas que rompen
la  lógica  dimensional  y  juegan  con  tipologías  dispares,  además  de
fracturar las relaciones cartesianas de la vertical, la profundidad y la
horizontal. A pesar de estas distorsiones “objetivas”, que Hanna Hoch
(1889-1978) exageró hasta el máximo, Heartfield llegó a crear un lenguaje
universalmente comprensible (el entendimiento universal del fotomontaje
por  su  calidad  fotográfica  fue  destacado  por  Josep  Renau  en  su
publicación Función social del cartel, 1937. Hausmann ya subrayó la
importancia de la fidelidad objetiva de la fotografía en su panfleto “El
cine sintético de la pintura”, 1918, añadiendo el movimiento del cine en
su artículo “Nosotros no somos fotógrafos”, 1921), muy influenciado por
las ideas sobre el montaje teatral de Bertolt Brecht y Erwin Piscator,
con el que compartió el principio de alienación (verfremdungseffekt) a
partir de cinco fundamentos establecidos por David Evans: La metamorfosis
de  las  formas  o  mezcla  de  elementos  normalmente  incompatibles,  la
hibridación -sobre todo en las cabezas de animales que adoptan figuras
políticas y militares continuando la tradición de la máscara dadaísta,
aunque ahora es recurrida con el fin de materializar sus actitudes
despóticas y ridículas de una forma efectiva-, las metáforas de escala -
que establecen las jerarquías entre los personajes y lo que simbolizan,
por  ejemplo  la  sumisión  del  autoritarismo  y  del  militarismo  a  los
intereses económicos del capital-, y la interacción entre la palabra y la
imagen. Parece claro que, en manos de Heartfield, una vez que éste entre



a cooperar con sus fotomontajes en la revista comunista AIZ en los años
treinta del siglo XX, los procedimientos ilógicos del dadaísmo acaban
conformando un lenguaje -cuando el dadaísmo quiso disolver el imperante-
basado en la metáfora de los recursos del montaje. El mismo camino
sufrirá el fotomontaje en la URSS cuando se consolide como un lenguaje de
lectura universal, pues ambos casos -el soviético y el de Heartfield-
acaban por convertirse en una de las vertientes del realismo socialista
de la década de los treinta del siglo XX (Christina Lodder opina que el
fotomontaje  condujo  al  constructivismo  hacia  una  nueva  orientación
figurativa enmarcada dentro del triunfo del realismo socialista), con sus
defensores como Louis Aragon y sus detractores como George Lukács, quien
rechazó todo lo fotográfico, y aún más las técnicas heredadas de la
vanguardia, por fragmentar la realidad y por ser subjetivas. Ya en los
años  dadaístas,  trabajando  con  Grosz,  Heartfield  estableció  su
preferencia material por los recortes de revistas norteamericanas, debido
sin duda a la fascinación que ambos sintieron por la vida moderna de las
ciudades  de  los  Estados  Unidos,  y  por  tratarse  de  la  información
procedente de uno de los países enemigos de Alemania durante la I Guerra
Mundial. 

La disposición de Heartfield favorable a la configuración de un
lenguaje visual, frente a la actividad del azar en las composiciones
caóticas de sus compañeros dadaístas de Berlín, requirió bocetos previos
hechos a lápiz (a menudo puestos en común con su hermano Herzfelde) para
guiar la búsqueda de las fotos necesarias. Conforme fue perfeccionando
este procedimiento, Heartfield encargó fotografías a profesionales para
positivarlas a la escala requerida. Así, a partir de la superación
dadaísta  de  las  preocupaciones  plásticas  del  cubismo  para  crear
composiciones  caóticas  y  azarosas  con  la  ayuda  de  los  medios  de
reproducción mecánica, Heartfield evoluciona hacia los contrastes entre
las imágenes y sus significados, con el fin de disimular los nexos -como
la poética de Max Ernst aunque con fines totalmente distintos-, creando
mensajes nuevos que desvelan las desavenencias de su época y la lucha de
clases, cuya dualidad entre dominantes y dominados ya aplicó Grosz a sus
dibujos  con  la  ayuda  de  viñetas  verticales.  El  resultado,  cuya
materialización fue deudora de la idea originaria, se imprimía eligiendo
la técnica del huecograbado en cobre por su enorme definición de detalles
y, de este modo, el resultado podía ser duplicado cuantas veces se



quisiese,  participando  así  de  los  medios  de  reproducción  mecánica
democráticos definidos por Walter Benjamin. A pesar de la perfección
lograda y de su lenguaje cada vez más hermético, Heartfield pensó que
este lenguaje creado por él mismo podía ser aplicado por cualquiera, tan
sólo debía responder a fines revolucionarios (Heartfield comunicó a
Tagirov que el fotomontaje no cuenta con un único pionero, sino que nació
de la correspondencia que los soldados se enviaban durante la I Guerra
Mundial. Por lo tanto su origen es popular. En “Sobre el trabajo del
Instituto  LIYa  de  la  Academia  Comunista.  El  fotomontaje  como  nuevo
problema del arte propagandístico”, ponencia del 8-octubre-1931 publicada
en Literatura y Arte. Revista marxista crítica y metodológica, órgano del
LIYa, KOMAKADEMII, Instituto de Literatura, Arte y Lengua, Academia
Comunista,  nº  9-10,  Moscú,  1931,  pp.  96-99).  En  un  principio,  el
fotomontaje rompió con la distinción entre arte y arte aplicado y, sin
embargo, el fotomontaje se aparta del dominio poético del collage con las
ilustraciones de Heartfield para AIZ, para constituirse como un lenguaje
en cuya semántica el collage no puede participar, según el discípulo
valenciano de Heartfield Josep Renau (Ibíd.).

El  proceso  parece  ser  paralelo  al  representado  en  la  Unión
Soviética por Rodchenko y Stepanova, sólo que tratándose en el occidente
europeo pre-revolucionario, la aplicación de los avances vanguardistas a
la propaganda parece acaparar casi todo el terreno de la producción.
 
 
DEL RESULTADO TEMÁTICO AL PROCESO CREATIVO Y LA FENOMENOLOGÍA

 
Insistamos: no todos los collagistas dadaístas de Berlín, ni mucho

menos, siguieron principios marxistas. Podríamos afirmar incluso en el
caso de Heartfield, que esta influencia fue en aumento desde su adhesión
al partido comunista a finales de 1918. Las bases filosóficas, antes de
que Huelsenbeck crease en 1918 el Club Dada de Berlín ayudado por Franz
Jung y Raoul Hausmann, estaban bien establecidas (Grosz no participó en
el Club Dada aunque su nombre conste entre los miembros). Existieron,
además  de  unos  preliminares  estéticos  que  ya  hemos  analizado  (el
fotomontaje y la tipografía), un pensamiento fuertemente establecido en
torno a Franz Jung y dirigido a conformar una psicología liberadora que
no desechó la importancia de lo objetivo, tal y como advierte el propio



Hausmann en su Courrier Dada. Las primeras bases parecen referirse al
individualismo de Stirner y Nietzsche (la lectura de estos dos autores
fue una constante en los círculos dadaístas de Berlín y coincide con
Picabia y Duchamp) y al erotismo de Whitman. El individualismo dejará una
huella considerable en el filósofo Salomo Friedlaender que, junto a las
influencias de Ernst Marcus, legará cierto neokantianismo a sus amigos
Johannes Baader, Raoul Hausmann y Hannah Höch. La filosofía kantiana de
Friedlaender enfatiza el papel creativo del yo en la sociedad y en la
optofonética, basándose para ello en Goethe, cuyas teorías identificaron
el origen del color con las confluencias de la luz y la oscuridad en
oposición a las incidencias de la luz sobre los cuerpos prismáticos de
Newton. Salomo Friedlaender concluye su libro Indiferencia creadora en
1914, deudor de sus estudios previos sobre la lógica, la psicología y la
obra de Jean Paul y Shopenhauer, de quien estudió en su tesis doctoral
sus influencias kantianas. Fragmentos de esta tesis fueron publicados en
revistas como Der Sturm o Die Aktion, y Friedlaender puso en práctica sus
conclusiones bajo el seudónimo Mynona y la forma literaria de “juguetes
cómicos”.

El subjetivismo de Friedlaender parte de la base de que todo ideal
se localiza en el interior del ser humano, cuya “debilidad” consiste en
la aplicación de este idealismo sobre cualquier definición y no en su
necesidad.  La  resolución  a  este  idealismo  está  contenida  en  la
Indiferencia creadora (Schöpferische Indifferenz): el idealismo necesita
de una toma de conciencia del lugar central que ocupa el yo en el mundo,
un yo “sin extensión” identificado con la nada y con la categoría divina
en  tanto  que  potencial  creativo.  De  esta  manera  preserva,  sin
intromisiones ni máscaras históricas, espirituales o éticas, la autonomía
de una realidad “para sí” y del yo en tanto que sujeto, y recupera la
tradición subjetivista kantiana y egocéntrica de Stirner, salvaguardando
la dialéctica fundamental de la fenomenología mientras relega a la pura
virtualidad la separación entre el sujeto y el objeto, de tal manera que,
en la creación de sus “juguetes cómicos”, Friedlaender adopta un papel de
observador  pasivo  e  indiferente,  expresado  en  el  seudónimo  Mynona
(“anonym”  invertido),  propio  del  collage  y  del  fotomontaje  en  sus
vertientes y aplicaciones posibles, pues toda realidad necesita de un
sujeto que la perciba y la ordene. La separación entre el mundo y el yo
producida  desde  el  nacimiento  de  este  último,  es  mera  virtualidad



desprendida de la necesidad de autodefinición, de lo que se deduce la
infinita  escisión  de  la  realidad  en  categorías  que,  para  ser
comprendidas, necesitan de sus contrarios. Estas conclusiones respaldan
la identificación de los antagonismos que definen, frente a toda moral,
la “indiferencia dadaísta”, capaz de disolver las identidades en sus
negaciones.  La  filosofía  de  Friedlaender  cobra  tintes  terapéuticos
respecto a la situación del sujeto en la realidad, lo mismo que el
collage,  el  fotomontaje  y  las  restantes  prácticas  dadaístas,  al
constituir  una  constante  destrucción  de  la  realidad  con  el  fin  de
reconstruir  un  orden  nuevo,  del  que  el  yo  es  el  principal  centro
neurálgico, aplicando las leyes cromáticas y formales confesadas por
Hannah  Höch.  Ya  no  podemos  considerar  los  collages  de  esta  autora
grotescos en sí, sino que son fruto de una confluencia entre su actividad
y una realidad esperpéntica a priori a causa de la percepción innata que
separa al sujeto del objeto. Esta realidad es ante todo primitiva,
inmaculada respecto a la acción del yo, dado que encontramos en la obra
de Höch la confluencia de un medio contemporáneo -el fotomontaje- y la
utilización  iconográfica  del  arte  negro,  consistente  en  los
enmascaramientos de los personajes propios del primitivismo. En este
encuentro  entre  lo  primitivo  y  lo  moderno  se  manifiestan  las
contradicciones  propias  de  Mynona  (partes  animales  con  humanas,
diferencias  de  escalas,  disparidades  formales  en  la  figuración,  la
reunión  incongruente  de  motivos  en  una  misma  composición,  partes
orgánicas  con  piezas  de  maquinarias,  iconografía  primitivista  con
imágenes  de  la  cultura  occidental,  etc.),  para  las  cuales  fueron
fundamentales  los  trabajos  del  tan  admirado  por  los  dadaístas  Carl
Einstein, tanto de cara a la comprensión de los objetos de las culturas
africanas en su Negerplastik, a partir de sus funciones rituales y
fetichistas (anuladas por Höch en beneficio del shock, al someter estos
objetos  a  la  reproducción  mecánica  de  la  fotografía),  como  en  las
relaciones  entre  sujeto  y  objeto  latentes  en  su  novela  Bébuquin,
destinados a la conformación de un concepto del “yo” en tanto que función
y no como una sustancia metafísica, y a partir de las tesis neokantianas
de  Ernst  Marcus  sobre  la  física  espacio-temporal  de  una  realidad
percibida por el sujeto, y que tanto influyeron en Einstein, Friedlaender
y en el “presentismo” de Hausmann (presentado en forma de manifiesto en
la revista De Stijl año 4, nº 9, septiembre 1921). Con este concepto



Hausmann expresa sus primeras inquietudes acerca de la interacción de los
sentidos en la transformación de la realidad, donde la participación de
la electricidad adquiere un papel relevante en la toma de conciencia de
tal posibilidad. Todo parece dirigirse a salvar la escisión existente
entre el individuo y el mundo, así como la recuperación de la posesión
por parte del yo de sí mismo, lo que entronca perfectamente con el nuevo
psicoanálisis formulado por el discípulo de Freud Otto Gross. Éste, a
diferencia de su maestro, quiso dirigir su método de exploración del
subconsciente hacia un cambio revolucionario total, sumado al peculiar
anarquismo de Franz Jung, amigo de Otto Gross y fundador del Club Dada de
Berlín. Ambos, Jung y Gross, a pesar de sus vinculaciones con los
principales  círculos  expresionistas  del  momento,  sus  pensamientos
revolucionarios y sociales trascendieron el espiritualismo expresionista
predominante, al establecer una relación crucial entre el conflicto del
ello y el super-ego, con el existente entre el individuo y la moral
burguesa. Introducen el “complejo de Edipo” en la crítica social para
relacionar el sistema burgués con el padre y el patriarcado, haciendo del
subconsciente una fuerza liberadora en la que confían plenamente a partir
del “instinto de la ayuda mutua” de Kropotkin. Con ello, otorgarán un
importante apoyó a los dadaístas alemanes (incluidos los de Colonia), así
como  a  muchos  de  los  intelectuales  de  esta  generación.  Es  lo  que
podríamos denominar un primer “psicoanálisis de la liberación” destinado
a la revolución, antecedente de las tesis de Wilhelm Reich y Hebert
Marcuse pese a haber sido eclipsado Gross por sus discrepancias con las
limitaciones médicas del psicoanálisis oficial de Freud. Esta superación
del freudismo consiste en trasladar el conflicto entre el ello y el
super-ego a lo “propio” y lo “ajeno”, pues de la misma manera que el
inconsciente ha sido escindido de la conciencia, el sujeto ha sido
separado  de  la  realidad  objetiva  exterior,  dominada  por  el  sistema
patriarcal burgués y cuyo fin último es el establecimiento de la familia
como  unidad  básica  de  producción  de  mano  de  obra.  Este  primer
psicoanálisis “de la liberación” ha recuperado la fuerza del inconsciente
desde la experiencia empírica, alcance que abrió la posibilidad a la
superación  del  estado  de  las  cosas  a  partir  de  la  liberación  del
individuo, objeto principal de todas las investigaciones de Gross.

No obstante, lo que quizás dejó una impronta significativa en las
creaciones dadaístas, fue la dimensión sexual del psicoanálisis de Gross



y las relaciones de género, pues el conflicto interno se establece entre
la libido y su rechazo por una voluntad oprimida, por lo que el deseo
sexual, identificado con el inconsciente, se remonta a la infancia, donde
el individuo aún no ha recibido las consecuencias desastrosas de la
moral. El deseo sexual constituye una fuerza de acercamiento al objeto,
capaz de otorgar un valor a la realidad a poseer por estar dirigida
originariamente a la madre y por tanto, en relación con las prácticas
plásticas  dadaístas,  con  el  material  preexistente  utilizado  en  los
collages y objetos dadaístas, identificados de alguna manera con lo
materno, lo originario. De no poseer esta identificación de antemano,
como en el caso de la cantidad de símbolos de la civilización burguesa
presentes en collages y fotomontajes, éstos deben ser reconducidos hasta
posibilitar el estado primigenio del objeto definido por su feminidad,
explotar su situación de incomprensión frente al sujeto, eliminando los
añadidos ideológicos opresores (lo que no concuerda con la sociedad
comunista formulada por Engels en El origen de la familia, la síntesis
del poder de los dos géneros sexuales).

Por ello, la mujer adquiere en el proyecto revolucionario de Gross
un papel principal. Ella debe ser liberada como los objetos, presos en la
acumulación  del  mercado,  para  poder  recuperar  el  estado  comunista-
matriarcal primigenio definido incluso por el Génesis de la Biblia: si el
castigo impuesto por comer del fruto del Árbol de la Ciencia fue el
trabajo, el parto con dolor y el dominio del hombre sobre la mujer, es
porque en el Paraíso la situación era a la inversa, constatado por el
hecho de que fue Eva y no Adán la que tomó la iniciativa de pecar (Otto
Gross, “La concepción fundamentalmente comunista de la simbólica del
paraíso”)  y  porque,  además  de  la  literatura  religiosa  y  mitológica
coincidente  en  este  punto,  la  antropología  moderna  reincide  en  la
generalización del matriarcado en las sociedades prehistóricas.  

Naturalmente, el primer estadio del niño, desde la conjunción de su
interior  con  el  exterior  mediante  el  conocimiento,  el  deseo  y  los
restantes medios de acercamiento, es la bisexualidad, rota desde que el
principio de posesión monogámico, desprendido de la propiedad privada y
del dominio masculino, es introducido en la familia, lo que se traduce en
una identificación del contacto sexual con la destrucción de un estado
virgen del objeto para poder duplicarlo mediante la procreación y la
fecundación, teniendo su clara materialización en la constante dualidad



destrucción-construcción  de  la  práctica  dadaísta,  la  cual  busca  un
lenguaje de comprensión universal con el fin de evitar la separación, muy
bien expuesta por Gross mediante la metáfora de la Torre de Babel al
final de su artículo “El psicoanálisis o nosotros los facultativos”
(1913). Hay que decir que, pese a las múltiples hipótesis establecidas
acerca del porqué de la estancia de Marcel Duchamp en Munich entre junio
y octubre de 1912, nunca se ha señalado la coincidencia de este artista
en la ciudad con la de Otto Gross. Aunque no sirva de causa inmediata que
explique este viaje, existe una clara ¿coincidencia? con el tema de la
feminidad, pues durante estos meses Duchamp realiza las dos versiones de
la Vierge, Le Passage de la Vierge à la Mariée y La Mariée. Por aquellos
años (1911 y 1912) Otto Gross anduvo entre Berlín y Munich, la ciudad
donde conoció a Franz Jung, instalándose definitivamente en Berlín a
principios de 1913, donde redactó sus principales artículos publicados en
Die  Aktion.  Antes  de  1912,  Gross  ya  había  publicado  Sobre  las
inferioridades psicopáticas (1909) y, aún más importante para este tema
que nos atañe, Violencia paterna (1908), donde ya expone su confianza en
el inconsciente y las terribles consecuencias de la unidad familiar
patriarcal. Aunque Duchamp conociese mal el alemán, no deja de constituir
una coincidencia entre estas inquietudes de Gross (las cuales debieron
estar muy generalizadas en la Alemania de entonces, puesto que este
psicólogo ejerció una importante influencia en su generación) y la obra
que  realiza  Duchamp  durante  su  estancia,  teniendo  en  cuenta  las
constantes  referencias  que  hace  este  autor  a  lo  largo  de  toda  su
producción al hermafroditismo como síntesis de los dos sexos, acerca del
anverso y reverso de un mismo objeto.

Los  argumentos  de  Gross  acerca  del  matriarcado  son  claramente
asumidos en la teoría revolucionaria de Hausmann, como demuestran sus
artículos “Por la revolución mundial” (1919) y “El concepto de posesión
en la familia y el derecho sobre el cuerpo propio” (1919), donde reclama
la abolición directa del matrimonio burgués y donde expone la necesidad
de superación de un código moral imperante, el mismo que ataca Dada en
“Ajuste de cuentas Dadaísta” (1919). Así ocurre con la necesidad de un
cambio de concepción de las relaciones sexuales, tal y como demanda la
declaración colectiva ¿Qué es el dadaísmo y qué quiere en Alemania?
(firmado por Huelsenbeck y Hausmann en representación del Grupo Alemán
Dadaísta, 1919), que incluso programa la instauración de una “central



sexual dadaísta”.
Evidentemente,  todas  estas  inquietudes  son  plasmadas  en  los

collages y fotomontajes, tanto en sus imágenes y títulos (por ejemplo
Madre. De un museo etnográfico de Höch, hacia 1925-1926), como en su
propio proceder, en la acción sobre los objetos preexistentes de la
modernidad que dan como resultado la materialización del gesto en un
nuevo objeto bisexual, procedimiento mediante el cual reconstruye su
propio yo tal y como demuestran la cantidad de retratos y autorretratos
realizados mediante estas técnicas. Tanto es así que en 1967, al formular
su teoría de la sensoriedad excéntrica,  Hausmann definirá el arte por
ser fantástico, y lo identificará con la “capacidad para relacionar cosas
que no tienen un vínculo natural y usual”. En su concepción artística ya
reside la actividad sexual en tanto que unión de dos géneros distintos y,
mediante esta puesta en relación de los objetos, consigue abrir su
opacidad y no interpretar, sino crear una nueva profundidad. Su compañera
Hannah Höch es la que muestra de manera más evidente esta conjunción,
tomando una iconografía remitente a lo femenino y a la maternidad,
construida  mediante  máscaras  primitivas  que  añaden  la  actividad
masculina, llegando a las dualidades paralelas entre primitivo-moderno,
masculino-femenino y objeto-sujeto. 

 
A partir de la concepción que Hausmann enardece acerca del arte, se

entiende perfectamente cómo el concepto de collage no sólo atañe a los
collages propiamente dichos, sino que se extiende a todo tipo de creación
y concepción de la realidad. Hannah Höch lleva su estética, surgida del
encuentro de los fragmentos dispares, a óleos realizados entre 1925 y
1926 tras las convulsiones dadaístas. Antes, el belga Otto Schamalhausen
(cuñado de Grosz y conocido como “Dadaoz”, que pensó incluso en ofrecerse
como profesor de collages dadaístas) utilizó el yeso blanco junto con
diversos materiales, como un bigote extraído de un cepillo para crear su
Mascarilla de Beethoveen expuesta en la feria Dada de 1920 e ilustrada en
la portada del Almanaque Dada, siendo que antes ya elaboró obras cercanas
al collage con fines propagandísticos y bélicos antes de declararse la I
Guerra Mundial. Contamos además con el artista de origen ruso Jesim
Golischev (1897-1970), quien comenzó realizando grabados de madera con
Hausmann, dibujos maquinistas y collages con ilustraciones de Doré y
reproducciones  de  pinturas  a  color  con  elementos  de  actualidad



(principalmente documentos bélicos y sobre el paro laboral), para abordar
posteriormente construcciones con materiales insospechados, incluyendo
animales  tanto  vivos  como  muertos,  recortando  y  coloreando  alas  de
pájaros; hasta colocó un huevo iluminado con bombillas eléctricas que le
conferían una aureola lumínica a modo de pantalla, acompañada de la
inscripción que informaba sobre la finalización de la incubación. Estos
son ejemplos de una multitud de objetos insólitos, algunos expuestos en
1919,  cuya  concepción  Golischev  extendió  a  composiciones  musicales
dadaístas como Anti-sinfonía en tres partes (Guillotina circular musical)
o La cavidad vocal caótica.

Incluso  Heartfield,  el  más  entregado  a  la  conformación  de  un
lenguaje nuevo mediante el fotomontaje, organizador de la exposición
Dada-Messe de 1920 (en la galería del Doctor Otto Buchard), realizó
objetos diversos con materiales encontrados en la vía pública, con la
intención -como señala en el catálogo su hermano Herzfelde, donde expresa
la intención de los dadaístas de tomar directamente los objetos antes
representados  en  la  pintura-  no  ya  de  integrar  nuevos  materiales
encontrados,  sino  de  intervenir  directamente  en  los  sucesos
contemporáneos,  para  lo  que  fue  necesario  hacer  apología  contra  la
profesionalidad del artista y llamar a participar a todos los dadaístas
internacionales, fuesen artistas o no.  

 
No obstante, el camino que desembocó en una apertura de los medios

expresivos propia del dadaísmo, fue la interacción de la letra y la
imagen que surge del collage (visible en uno primero de Hausmann de 1918,
donde aúna los recortes de periódicos con óleos de vivos colores), lo que
en  última  instancia,  trabajando  juntos  Hausmann  y  Johannes  Baader,
permitió evolucionar considerablemente el poema fonético y la tipografía
dadaísta, al poner en relación los caracteres con su pronunciación y
declamación, por lo que, mientras la poesía de Ball tomaba las letras
para formar nuevas palabras, Hausmann partía de la letra, que tuvo su
primera introducción en la creación de collages. De esta manera no sólo
se oponen a la distancia existente entre la tipografía y la entonación
del recital en las poesías de Ball, sino también a la “poesía estática”
de Tzara (aunque hay que tener en cuenta que el poeta rumano no negó el
dinamismo, sino que distinguió la “poesía dinámica” de este otro tipo de
poemas), pues con Hausmann y Baader la poesía fonética aspira a ser un



organismo vivo, estableciendo el mismo camino que tomará la obra de arte
durante la década de 1920 en tanto que máquina.

Baader y Hausmann se conocieron en 1905 y compartieron las mismas
aficiones y los mismos proyectos, incluso antes de la fundación del Club
Dada de Berlín en 1918. Ambos descubrieron la poesía fonética en verano
de 1918 al comprar en una librería unos libros que de inmediato se
pusieron a leer en la calle, derivando poco a poco en una verdadera
declamación mecánica y fonética de una poesía que Hausmann consideraba
“prefabricada” por ser encontrada en libros adquiridos casi al azar
(exactamente  de  Gottfried  Séller  por  ser  aquel  día  su  centésimo
aniversario). Habiendo descubierto Hausmann el fotomontaje ese mismo año,
enseguida comenzó a introducir caracteres, modelo adoptado por Baader al
año siguiente. Baader, con un sexto sentido para inspirarse en la vía
pública, recoge todo lo que encuentra, incluso arrancado carteles de las
paredes para llevarlos a su casa y clasificarlos minuciosamente según el
testimonio de Hausmann aprobado por Herta Wescher, pues ambos mantuvieron
cierta correspondencia durante los años previos a la publicación de la
Historia  del  collage  de  esta  historiadora.  Sin  embargo,  debemos
considerar algún oportunismo en esta información ofrecida por Hausmann en
Courrier Dada, pues habiendo publicado este libro en 1958, los nuevos
realistas franceses ya habían mostrado sus carteles arrancados desde
1949, los cuales fueron conocidos como décollages. De ser cierta la
información de Hausmann, Baader se hubiera adelantado a esta práctica,
algo desmentido por Jacques Villeglé por no considerar sus aportaciones
dentro de la misma naturaleza. Hausmann manifestaría de este modo su
oposición a los nuevos realistas franceses, surgidos de los círculos
letristas, cuyas producciones las consideraba impropias de un verdadero
letrista (lo que le llevó a finales de los años cincuenta y principios de
los sesenta, a establecer contactos con el detractor del letrismo Guy
Debord), pues tampoco duda en considerar la poesía fonética que practicó
con Baader durante los años Dadas, como “letrista” por partir de la
letra.

En cualquier caso, el collage surgió del encuentro con las letras
de los libros, documentos y carteles de la vía pública, y responde así al
principio dadaísta de Berlín consistente en integrar en sus producciones
los acontecimientos de su época; ya no únicamente los objetos ni los
acontecimientos  sociales,  pues  a  éstos  se  suman  las  letras  que,



introducidas en los collages, sugieren la declamación, tal y como ocurre
en ciertos fotomontajes donde aparece Hausmann rodeado de caracteres y
con la boca abierta en disposición de gritar. Todas las producciones de
Baader  fueron  consideradas  por  Hausmann  como  “collage-literatura”  o
“collage-poesía”, y estas actividades marcaron los primeros pasos hacia
una optofonética captada por la simultaneidad de los acontecimientos que
supera  los  conceptos  de  espacio  y  tiempo  preestablecidos,  con  la
intención  de  dirigirse  en  último  término  hacia  una  nueva  impresión
sensorial de la realidad. La producción de Baader es conocida sobre todo
por  sus  collages  tipográficos,  aunque  éstos  se  extendieron  a  sus
compendios  de  collages  titulados  Hado  (Manual  del  Super-Dada)  y
confeccionados con todo tipo de materiales entre 1919 y 1920. Este mismo
principio de disparidad se extendió a toda una columna autorretratística
(precedente  por  ello  del  Merzbau  de  Schwitters)  de  cinco  pisos,
presentada  en  Dada-Messe  (Plasto-Dio-Dada-Drama,  no  conservada),
levantada por acumulación de todo tipo de objetos bajo las pretensiones
propias de una arquitectura monumental (la construcción de objetos y
letras en una misma simultaneidad), y donde Baader incluyó carteles y
tipografías por tratarse también de objetos encontrados. En esta misma
exposición hace un homenaje a la letra, en realidad se trata de una
Conmemoración de Guttenberg. Baader trataba de crear, como los zaumistas
rusos,  un  código  nuevo  aplicable  a  todo,  que  prescindiese  de  sus
significaciones  y  proporcionase  valores  estilísticos  nuevos.  Este
lenguaje, frente a la iconografía comprometida de Grosz y Heartfield,
tendió hacia un arte autónomo, aunque esto no significa que se destinase
al desarrollo en ámbitos meramente artísticos, sino todo lo contrario, en
todo caso autónomo de la razón por surgir del inconsciente -que lo
constituye como un lenguaje sintético y no expresionista-, a partir del
cual buscarán todo tipo de nuevos materiales y medios de expresión. Sin
embargo, el desarrollo de la propaganda por parte de Heartfield encauzó
este tipo de experiencias en la propaganda bajo el signo del realismo
socialista –así como otros representantes del fotomontaje trabajaron en
el ámbito de la publicidad-, una vez atrapadas en la imagen y despojadas
de la solidez física de los objetos (en lo que los medios de reproducción
mecánica tuvieron un protagonismo evidente).

En otras palabras, una vez que se apostó por la disolución de la
obra de arte por no ajustarse a las exigencias técnicas de su entorno,



por corresponder a polvorientas necesidades representativas de clase, el
montaje en general perdió sus capacidades constructivas para ilustrar de
nuevo las penurias ocasionadas por los desajustes y anacronismos de su
tiempo.
 
 
DEL PROCESO CREATIVO AL TEMA
 

… ningún artista,  por grande que sea, deberá nunca considerarse superior al más

humilde trabajador; sus méritos encontrarán compensación en su propio trabajo.

La Junta de Sección, “Arte y artistas, Manifiesto de los dibujantes, pintores y

escultores de la C.N.T. a todos los artistas de Cataluña”, La Vanguardia, 30-

VII-1936.

 

 

En España se asistió a un proceso peculiar donde el anarquismo y
otros  movimientos  sociales,  en  tanto  que  idearios,  suplieron  la
inexistencia de un movimiento unitario de vanguardia tal y como surgieron
en  muchos  países  de  Europa,  singularidad  ésta  ya  apuntada  por  el
historiador Arturo Ángel Madrigal. Fueron los movimientos sociales los
que desde diversas publicaciones periódicas y declaraciones esporádicas
de sus teóricos, llevaron la imagen a su duplicación y democratización
consecuente, acompañado todo ello de un cierto compromiso y rechazo de un
“arte puro” que conformó cierto realismo antes de que llegase a manos de
Josep Reanu el libro de Plejanov El arte y la vida social en 1934, -
paradigma teórico del posterior realismo socialista-, sin escatimar las
influencias alemanas de la “Nueva Objetividad” y del Grupo Noviembre,
dado que las influencias de Heartfield sobre Renau, concretamente, fueron
decisivas (junto con otras corrientes soviéticas y centroeuropeas en el
terreno  del  cartelismo  y  de  la  tipografía,  como  desvelan  sus
composiciones en diagonal de impronta futurista y suprematista), además
de las de Grosz, Otto Dix y Kaete Köllwitz fundamentalmente.

Como ya hemos advertido, la democratización y la unión del arte con
la  vida,  tan  aludida  por  el  último  historiador  mencionado,  reside
únicamente en la cotidianeidad de los temas abordados, en la posibilidad
de convertirse cualquiera por un momento en el protagonista de una
materialización póstuma, mientras que la verdadera “democratización del



arte” late en el proceso mismo de elaboración, en el automatismo de la
cámara  fotográfica  que  permite  su  libre  manejo.  Sin  embargo  y  a
diferencia del dadaísmo, ahora el automatismo ha desaparecido en el
proceso de elaboración, y pasa a concentrarse en la lectura destinada al
“pueblo”, en lo que el famoso director de cine Eisenstein se mostró como
el  maestro  de  maestros,  en  sus  asociaciones  apeladas  en  forma  de
estímulos pávlovianos; algo parecido a lo que ocurre con el collage de
Max  Ernst,  pionero  en  la  plástica  surrealista,  donde  mientras  las
imágenes  aparecen  relacionadas  arbitrariamente  y  exigen  asociaciones
automáticas, este automatismo tan sólo queda relegado en su elaboración
al encuentro con las imágenes a recortar, reducidas al máximo para
concentrar lo maravilloso en las fracturas de los lazos lógicos y no en
las disparidades formales o materiales.

Por esta razón, en la España previa a la Guerra Civil el cartel
acabó prevaleciendo sobre la pintura de caballete y la realización de
obras “aisladas”, encaminadas a la propaganda y agitación, género que
como advierte Renau a Ramón Gaya requiere de una cuidada planificación, y
eso a pesar de que muchos de ellos fueron anónimos, modalidad que encaja
a la perfección con la visión comunista y libertaria de la actividad
artística, aunque nos hayan llegado nombres de fotomontadores como los de
Ángel  Lescarboura,  Esbelt  (Juan  Vera)  o  Manuel  Monleón,  quienes
trabajaron dentro de la temática social esta nueva forma de expresión
encaminada a configurarse como género tras las primeras experiencias en
España  de  Josep  Masana  y  Pere  Català  i  Pic,  aun  habiendo  sido
personificada por la historiografía en la figura de Renau, quien conoció
el medio desde 1929 pero bajo fines más poéticos.   

Esta democratización del tema en detrimento de las capacidades
automáticas  de  la  reproducción  mecánica  en  su  comunión  con  los
automatismos  expresivos  del  hombre,  da  explicación  al  hecho  de  que
ciertos fotomontajes de Renau, sobre todo los de su serie The American
Way of Life (1952-1966), se adelanten a la iconografía pop (tal y como
señala Jacob Bañuelos Capistrán), dado que ambas vertientes -el realismo
social  que  esta  serie  encierra  y  la  banalidad  pop-,  aunque  ambas
ilustrativas a pesar de que una ataque al capitalismo y la otra lo
complazca al acompañarlo con sus imágenes, responden a dos épocas y
ámbitos  absolutamente  diferentes,  ante  todo  separadas  por  el
controvertido artículo de Clement Greenberg “Vanguardia y kitsch” (1939),



así como los que este formalista del arte escribió durante las dos
décadas siguientes en defensa del collage cubista y del desarrollo del
arte contemporáneo como camino hacia la purificación y distinción del
Arte. Estas cuestiones, alejadas de las preocupaciones expresivas e
históricas de las vanguardias, ni siquiera fueron planteadas por éstas en
su momento, como sí justifican en cambio la aparición del pop dentro del
contexto consumista de la sociedad americana, país que acababa de dar por
fundada su propia escuela de arte moderno, sustentada a su vez en la
relectura y crítica feroz de Greenberg dirigida hacia varios de los más
importantes representantes de las vanguardias anteriores por apartarse
del cometido que él mismo había impuesto a la historia. El pop ya fue una
reacción frente a la verdadera Reacción hacia lo que supuso la disolución
de la obra de arte acabada y la asunción de los nuevos medios de
producción mecánica, su definitiva disolución en la vida. La multitud de
autores que caen en el anacronismo consistente en referirse al arte
anterior a partir de Greenberg y su formalismo, así como comparar las
vanguardias  históricas  con  la  evolución  plástica  posterior  a  sus
publicaciones  y  su  reinado  como  principal  teórico  norteamericano,
participa desde la pasividad de Pilatos o desde el ataque compasivo –si
no desde la absoluta conformidad- en la recuperación institucional del
avance técnico inevitable, la misma que separa a la población de sus
propias posibilidades, si bien es cierto que las vanguardias históricas
ya conocieron la reificación del formalismo americano anterior, aquél de
Alfred H. Barr, Jr. desarrollado durante la década de 1930, aun capaz de
prestar su atención al productivismo, al cine y al diseño (siempre atento
a las relaciones entre el arte y la máquina), el mismo que conoció en
Moscú a Rodchenko entre 1927 y 1928 y lo incluyó en la muestra Cubism and
Abstract Art celebrada en 1936 en el Museum of Modern Art de Nueva York,
así como a Hausmann en Fantastic Art, Dada, Surrealism de ese mismo año,
quedando ambos definitivamente irreconciliables.

Con la fundación del MoMA en 1929 y con estas dos exposiciones, se
inaugura la museología del “modernismo” tras escasamente un siglo de
formación y adaptación a las nuevas exigencias, en la formación de una
disciplina -la Historia del Arte Contemporáneo- que poco a casi nada
tenía  que  ver  con  las  verdaderas  ambiciones  globalistas  de  las
vanguardias  ubicadas  más  allá  de  la  producción  artística  y  de  las
carreras profesionales en el seno de las instituciones y del mercado



artísticos.
Hoy, la propia exposición antológica como acontecimiento delimita

artística e institucionalmente la entidad del creador en cuestión, y más
aún cuando se trata de artistas de la naturaleza de Rodchenko, Hausmann o
Renau, quienes han hecho uso de procedimientos automáticos y mecánicos
como la fotografía, el cine experimental, el fotomontaje, el collage, el
ensamblaje, la tipografía, la imprenta, el fotograma, el aerógrafo, etc.,
a lo que estas exposiciones irremediablemente les infunde el voluntarismo
que tanto combatió Pierre Restany en la década de 1960, y aún más en la
reciente exposición celebrada en Londres y Barcelona Duchamp, Man Ray,
Picabia,  donde  estas  tres  personalidades  son  expuestas  como  raros,
excéntricos e insólitos caracteres anartísticos (véase por ejemplo el
texto de la comisaria junto con Jean Hubert Martin, Jennifer Mundy, “El
arte de la amistad”, en el catálogo de esta exposición, p. 57), en contra
de las opiniones vertidas por Apollinaire en relación a su amigo Duchamp
en 1913 en sus Meditaciones estéticas: artista llamado a reconciliar el
arte con el pueblo.
 
 

 
 
 
           


