
Dos  siglos  de  legado
artístico
 

En el devenir  histórico de los tres últimos siglos, las
Diputaciones  tuvieron  un  papel  principal  y  capital  en  la
conservación  del  patrimonio  histórico-artístico  nacional,
especialmente  después  de  los  estragos  causados  por  la
Desamortización de Mendizábal. La colección de la Diputación
Provincial de Zaragoza, no escapa a esa amalgama de épocas,
estilos y tendencias, reflejo de los gustos imperantes, que
toda  colección  artística  institucional  refleja  en  su
configuración.  A  lo  largo  de  su  historia,  la  Diputación
Provincial de Zaragoza, apostó por el progreso de los jóvenes
y prometedores artistas locales, a través de pensionados o
becados,  en  sucesivas  convocatorias,  para  ampliar  estudios
artísticos bien en París o en Roma. Nombres como Eduardo López
del Plano, Agustín Salinas, Mariano Barbasán, Marín Bagües,
Félix Burriel, García Condoy o Pilar Burgues, son algunos de
los beneficiados que, entre los siglos XIX-XX, contribuyeron
con su buen arte, a ampliar el patrimonio artístico de la
institución. En 1970 la institución zaragozana crea el Premio
“San Jorge”, que a lo largo de catorce ediciones, adquirió
pintura,  escultura  y  dibujos,  de  artistas  aragoneses.
Posteriormente llegaría el Premio “Santa Isabel de Portugal”,
heredera  del  anterior  premio  citado,  con  veinticuatro
ediciones. En el año 1981, la institución adquiere el Palacio
de los Condes de Sástago, y compra el Casino de Zaragoza, con
la mayor parte de los bienes artísticos y bibliográficos. A
partir de esa fecha, la política de adquisiciones emprendida
por la institución, toma mayor impulso, destacando entre sus
fondos la Gran Crucifixión, de Saura, o el Gran Profeta, de
Pablo Gargallo. Sin olvidarnos del buen número de obras de
artistas contemporáneos generalmente aragoneses, que en los

https://aacadigital.com/articulos/dos-siglos-de-legado-artistico/
https://aacadigital.com/articulos/dos-siglos-de-legado-artistico/


últimos años, han pasado a la colección de la corporación
provincial, a través de las creaciones de becarios de la Casa
Velázquez, o de legados y donaciones, que todavía no ha visto
el público.

Una selección de esa colección, sesenta y cuatro obras en
concreto. Se puede ver en las salas del Palacio de Sástago.
Legado. De Saura a Ribera. El coleccionismo de la Diputación
Provincial de Zaragoza. La muestra, invita a reflexionar sobre
el papel desempeñado por las instituciones, en el ejercicio
libre del coleccionismo. Como nos encontramos en una revista
de arte contemporáneo, nos centraremos en las obras expuestas
de  este  periodo.  De  Francisco  de  Goya  la  Diputación
Provincial, muestra una selección de su obra gráfica, a través
de  diversas  ediciones,  quedándonos  con  la  obra  titulada
Disparate de bestia (1815-1819), junto a estas estampas, se
muestra también una selección de la serie Ruinas de Zaragoza,
de Gálvez  y Brambila. Del género de pintura de historia,
destacamos  sus  obras  más  sobresalientes,  Pedro  III  en  el
collado de las Panizas, del aragonés Mariano Barbasán, así
como Santa Isabel de Portugal, de Marín Bagües. La Diputación
posee, entre sus obras,  una especie de espejo de los nuevos
géneros. Así pues en pintura costumbrista, Los gitanos de
López  del  Plano,  aparecen  en  contraposición,  a  los  que
aparecen  en  la  escena  La  noche  española,  de  Julio  García
Condoy.

La modernidad, en cuanto al retrato, quedará reflejada en el
admirable  y  recientemente  restaurado,  Retrato  de  Manuel
Dronda, así como en la colectiva Vista de Zaragoza ambos, del
artista turolense Juan José Gárate. A partir de la transición
y establecimiento de la democracia, la Diputación Provincial,
pondrá de manifiesto la necesidad de fomentar una colección de
arte contemporáneo netamente aragonés. Así pues, a  los ya
descritos anteriormente Saura y Gargallo, se unirá la obra de
históricos abstractos como Lagunas, Aguayo, Vera, Victoria,
Orús,  Serrano,  Blanco,  Dorado…etc…  Con  pioneros  de  una



generación posterior: Rallo, Broto, Sinaga o Mira.

Nada nuevo bajo el sol. Se echan de menos en esta muestra,
representantes de las becas de la Casa Velázquez, y alguna
novedad, que podía haberse mostrado al público, a través de
los legados y donaciones de artistas aragoneses recientemente
recibidos. 

Retrospectiva de Manuel Arcón
 

Manuel Arcón es un prestigioso escultor aragonés que bien
merecía ya esta antológica, en la que se pasa revista a su
larga carrera. Dada su avanzada edad, como indica Alberto
Gómez Ascaso en su texto para el catálogo de esta exposición,
tuvo la suerte o la desgracia de nacer en una época en que
todavía  se  aprendía  a  ser  artista  a  la  antigua  usanza,
formándose como discípulo en el taller de algún maestro donde
se adquirían las destrezas del oficio. En su caso pasó primero
por el taller zaragozano de Félix Burriel y luego, gracias a
una beca del Ayuntamiento de Zaragoza, fue uno de los muchos
colaboradores  del  taller  de  Enrique  Monjo  Garriga  en
Barcelona,  especializado  en  imaginería  religiosa.  Nos  lo
cuenta  muy  pormenorizadamente  Rafael  Ordoñez  en  su
documentadísimo texto del catálogo que, por cierto, incluye
muchos pormenores e imágenes de esa vertiente devocional menos
conocida en la trayectoria artística de Arcón, representada
únicamente  en  la  muestra  por  un  expresionista  Cristo
crucificado de 1976 propiedad del artista. Mucho más notorio
es hoy día su abundante trabajo para monumentos y esculturas
en espacios públicos, que en la muestra se ha destacado de
forma especial, dedicándose a esta faceta pública la primera
sala,  donde  los  visitantes  se  deleitan  reconociendo  las

https://aacadigital.com/articulos/retrospectiva-de-manuel-arcon/


versiones  preliminares  de  algunas  populares  estatuas  que
ornamentan las calles de Zaragoza, Huesca y Alcañiz. En la
siguiente sala se han reunido las esculturas figurativas de
formas  redondas  protagonizadas  por  serenas  figuras
preeminentemente femeninas, que han caracterizado a lo largo
de muchos años gran parte de la producción más clasiquizante
del artista, que en esta querencia noucentista se nos muestra
buen continuador del mejor legado de Burriel y Monjo. Pero a
mi juicio la aportación más personal de Arcón son las obras
más tendentes a la abstracción, o que están a medio camino
entre el expresionismo y el cubismo, siguiendo a maestros como
Brancusi o Condoy, como el acurrucado Caín retorcido por el
remordimiento que esculpió en piedra en 1995. Me parece muy
feliz esta idea de agrupar las obras seleccionadas para la
exposición en estas tres categorías estéticas; aunque en el
catálogo  se  haya  optado  por  ofrecernos  su  elenco  en  un
estricto orden cronológico. De esta manera, en la exposición
se  arriesga  a  una  presentación  subjetiva,  escogiendo
determinadas obras según un criterio personal y entablando
entre ellas originales agrupaciones estéticas, mientras que lo
que quedará para la posteridad es un testimonio histórico-
artístico  más  de  rigor,  en  el  que  tras  los  textos
introductorios  e  ilustrados  con  selectas  imágenes
complementarias,  cada  pieza  de  la  exposición  se  documenta
diacrónicamente  con  su  foto  y  datos  catalográficos
respectivos,  con  el  colofón  habitual  de  los  listados
expositivos y bibliográficos. Lo que no me acaba de convencer
es la exagerada coba que se da en esta publicación a un
artista que, como todos, ha tenido obras muy buenas y otras
menos logradas: bien claro está que una exposición antológica
es un momento triunfal en el que todos debemos (con)celebrar
los  bien  ganados  éxitos  de  un  escultor  tan  querido  entre
nosotros, por su entrañable carácter y su destacada valía
artística, pero quizá no era necesario exaltar como aciertos
todas  sus  realizaciones,  pues  hasta  los  mejores  maestros
tienen obras malogradas, y no hace falta caminar muy lejos del
Museo Pablo Gargallo para toparse en otra plaza pública con un



Monumento al cofrade que nos demuestra hasta qué punto Manuel
Arcón tampoco es una excepción a esa regla. 

Entrevista  con  Marcos
Balfagón, diseñador gráfico y
artista multimedia
Estudiaste Publicidad y Relaciones Públicas en la Universidad
Complutense de Madrid, ¿a qué se debió el giro hacia una línea
más artística?

La  facultad  era  un  desastre  y  aportaba  muy  poco.  Comencé
entonces con las clases de dibujo y pintura para complementar
mi  formación  y  descubrí  un  mundo  más  interesante  y
enriquecedor.

 

Tus obras han estado en muchas ocasiones ligadas a las últimas
tecnologías, ¿por qué la elección de las mismas para llevar a
cabo tu trabajo?

Desde  el  momento  que  te  encargan  una  ilustración  estás
trabajando en un proceso industrial, tu obra es un elemento
artístico dentro de ese proceso, y estás condicionado por
plazos, cuestiones  técnicas… Por eso, en muchas ocasiones no
te queda más remedio que utilizar herramientas digitales. Se
puede llegar a resultados  muy interesantes, pero creo que no
se pueden comparar con los medios tradicionales.

 

Has trabajado para la ONCE, Iberia, Santander, Disney, El

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-marcos-balfagon-disenador-grafico-y-artista-multimedia/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-marcos-balfagon-disenador-grafico-y-artista-multimedia/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-marcos-balfagon-disenador-grafico-y-artista-multimedia/


Corte Inglés, Canal+, Siemens, Telefónica, Alfaguara, Espasa,…
¿Cuáles han sido los encargos a los que guardas un mayor
cariño? ¿Y los más complicados?

Hacer series de cupones de la ONCE supuso un trampolín muy
importante en mi carrera, además de ser un trabajo con el que
disfruté mucho, me dio bastante visibilidad y prestigio. Como
trabajo  complicado,  recuerdo  un  encargo  de  El  Mundo  para
ilustrar   qué  ofrecían  los  partidos  en  sus  programas  en
relación a diferentes temas. Presenté el de justicia, les
gustó y tuve que representar el resto de asuntos con manos.
Entonces tenía poca experiencia y lo pasé fatal, pero valió la
pena, este trabajo fue premiado en Estados Unidos. Colaborar
con  el  encuentro  de  Gigantes  de  La  Puebla  de  Híjar,  mi
localidad de origen, ha sido, sin duda, uno de los encargos
que me han hecho más ilusión.

 

Además publicas asiduamente en El País, ¿cómo es trabajar de
ilustrador  de  prensa  para  uno  de  los  periódicos  más
prestigiosos  a  nivel  nacional?

Cuando entré en El País ya había colaborado durante años con
El Mundo. Pero compartir páginas con Forges y el Roto fue
difícil las primeras semanas. Con difícil quiero decir sudores
fríos y retortijones. Me llamaban a las 5 de la tarde, me
decían  sólo  el  tema  del  artículo,  ya  que  éste  se  estaba
escribiendo, y en dos horas tenía que entregar la ilustración.
Trabajar durante estos años en unas 1.500 ilustraciones con
esta dinámica me ha supuesto desarrollar una agilidad mental
que me viene muy bien para abordar otro tipo de trabajos.
Trabajar en El País te da mucho prestigio, aunque con la caída
de  lectores,  la  notoriedad  que  te  aporta  es  mínima.  Esto
también ha supuesto una reducción de páginas en el diario, por
eso ahora sólo publico los domingos.

 



¿Te está afectando la crisis de los medios impresos?

Por supuesto. Además de ver reducida mi colaboración con El
País, otras revistas con las que he colaborado durante años
han cerrado o se han visto reducidas considerablemente. Los
espacios en los que trabajamos los ilustradores no eran muy
abundantes, pero en los últimos años han desaparecido casi por
completo.

 

Frente a ese panorama, ¿has encontrado alguna alternativa?

Sí, llevo varios años haciendo videos de animación. El video
en  internet  está  tomando  el  relevo  del  papel  como  medio
dominante. Por ejemplo, a una pequeña empresa le sale más
barato hacer un video explicando su actividad, cómo trabaja,…
y colgarlo en YouTube que imprimir un folleto y distribuirlo.
Todo lo que he aprendido durante estos años sobre ilustración,
publicidad y márketing lo estoy aplicando en la creación de
videos. Me ha tocado reciclarme y estudiar, pero creo que los
resultados están siendo muy buenos.

 

Otro  de  tus  terrenos  laborales  es  el  denominado  Visual
thinking, ¿en qué consiste exactamente? En tu caso, ¿cómo lo
llevas a cabo?

Es ridículo utilizar palabras en inglés, pero es así como
denominan a explicar cosas apoyándonos en dibujos, diagramas,…
Esto no es nuevo, la pizarra de la escuela lleva muchos años
inventada  y  todos  conocemos  su  potencial.  Lo  que  hago  en
conferencias, presentaciones y eventos es conectar una tablet
a un proyector de video y hacer esos dibujos y diagramas en
directo, es como una traducción simultánea dibujada. En este
caso, la tecnología nos ofrece resultados espectaculares.

 



¿En qué proyectos estás trabajando en la actualidad?

Sigo colaborando con El País, he hecho ilustraciones para el
catálogo y la decoración de la sección de juguetes El Corte
Inglés. Además tengo varios videos entre manos de publicidad,
formación…

 

Muchas  gracias  por  dedicar  parte  de  tu  tiempo  a  esta
entrevista.  

Un  estudio  pluridisciplinar
de  los  artistas  españoles
exiliados en Francia
 

El  interéspor  mostrar  nuevas  perspectivas  en  torno  a  los
artistas del exilio justifica la metodología propuesta en esta
publicación, emprendida por el equipo del Centre d'études et
de  Recherches  sur  les  migrations  ibériques  (CERMI),  de
intercalar diferentes disciplinas en un mismo estudio, con el
objetivo de ensalzar y revalorizar un patrimonio artístico
realizado en el marco de la diáspora republicana. Este trabajo
concluyó con la colaboración de la Asociación para el Estudio
de los Exilios y Migraciones Ibéricos Contemporáneos (AEMIC),
y  ha  dado  como  resultado  al  análisis  de  las  diversas
manifestaciones artísticas y culturales de la diáspora, cuyas
conclusiones han sido publicadas en un número especial de la
revista Exils et migrations ibériques au XXe siècle.

El  análisis  que  se  emprende  de  los  españoles  del  exilio

https://aacadigital.com/articulos/un-estudio-pluridisciplinar-de-los-artistas-espanoles-exiliados-en-francia/
https://aacadigital.com/articulos/un-estudio-pluridisciplinar-de-los-artistas-espanoles-exiliados-en-francia/
https://aacadigital.com/articulos/un-estudio-pluridisciplinar-de-los-artistas-espanoles-exiliados-en-francia/


republicano se prolonga con el testimonio de aquellos otros
que,  descendientes  de  los  primeros,  realizan  sus  propias
aportaciones incorporando nuevas vertientes a este capítulo
histórico. Una perspectiva que se complementa con el análisis
de  diferentes  disciplinas  culturales  como  la  escultura,  a
través  de  la  figura  de  Baltasar  Lobo;  la  arquitectura,
mediante  el  estudio  de  Domingo  Escorsa,  Gabriel  Pradal  y
Mariano Marcos; el diseño de prensa, con Joan Call Bonet; la
música, donde se rescatan nombres como Enrique Casal Chapí o
Pau Casals o la escenografía y el diseño, mediante la figura
del escultor Joan Rebull o del pintor Emilio Grau Sala.

Esta publicación no sólo pretende recuperar un listado de
figuras de la cultura del exilio, sino además abordar desde
otros puntos de vista la diáspora española. De tal forma que,
favorece un estado de la cuestión y una actualización de los
últimos estudios y teorías vertidas en torno a este capítulo
histórico.  En  este  sentido  destacar  la  aproximación  que
realiza Dolores Fernández Martínez a los artistas españoles en
el exilio francés, donde se estudia en primer lugar el término
y las diferentes clasificaciones y dificultades que existen
sobre el mismo, para posteriormente pasar a revisar la Escuela
de  París,  la  representación  española  en  los  campos  de
concentración  y  sobre  la  Retirada,  como  experiencias  que
afectaron a los modelos de expresión, y los museos españoles
de los artistas exiliados en el marco de los homenajes tardíos
y a destiempo. Sin embargo, dada la brevedad con la que se
trata cada tema, se refleja una visión generalizada y esbozada
del panorama histórico que aconteció la diáspora española.  

Asimismo,  esta  publicación  también  presta  atención  a  la
iconografía del exilio, a través de dos momentos relevantes en
el camino del éxodo que fueron fotografiados por Robert Capa,
Auguste Chauvin o Manuel Moros, representándose la llegada  a
la  frontera  francesa  y  el  ingreso  a  los  campos  de
concentración. Un estudio que se profundiza con el análisis de
Agustí Centelles y Guillermo Zúñiga cuyas aportaciones en la



plasmación  ilustrativa  y  testimonial  del  movimiento
poblacional y su internamiento en los campos de Bram, Argelès
o Montolieu se convierten en testimonios vivos. El ámbito
cinematográfico es otro de los campos que ha sido abordado
para presentar las diferentes reflexiones que se han tejido
sobre el exilio y donde a través de producciones como La
guerra est finie se refleja la confusión de tiempos y de
sentimientos.

Por otra parte, esta publicación consigue sacar a la luz una
docena de cartas inéditas dirigidas a la actriz María Casares
y  conservadas  en  la  colección  que  lleva  su  nombre  en  la
Biblioteca  Nacional  de  Francia.  Esta  correspondencia,  que
abarca  desde  1945  hasta  1988,  fue  escrita  por  varios
dramaturgos  exiliados  como  Rafael  Alberti,  José  Bergamín,
Alejandro  Casona,  Jean  Cassou,  Jacinto  Grau  y  la  actriz
Margarita Xirgu; y que se enmarca dentro del ámbito de la
interpretación  y  del  compromiso  político  con  la  España
republicana y el exilio.

Sin embargo, hay otras manifestaciones que son más visibles,
como el arte del exilio en el espacio público francés mediante
la  participación  de  los  refugiados  españoles  tanto  en
exposiciones colectivas e individuales como la salvaguarda de
este  patrimonio  en  las  colecciones  de  los  museos  e
instituciones  francesas.  Sin  olvidar,  aquellas  otras
expresiones  artísticas  intercaladas  de  forma  permanente  en
otros espacios, tomando como podelo la población de Quercy
dada la presencia que hubo de artistas españoles y el circuito
histórico y memorial que se ha tejido en torno a la región
Midi-Pyrénées, convirtiéndose Toulouse como capital del exilio
republicano español.

Una amplia nómina de especialistas en la materia han compilado
sus  investigaciones  en  esta  publicación  abanderada  por
Geneviève-Armand  y  Dolores  Fernández  Martínez,  donde  han
tenido  cabida  los  trabajos  de  Violeta  Izquierdo,  Henry
Vicente,  Idoia  Murga,  Manuel  Aznar  Soler,  Alicia  Díez  de



Baldeón, o Sylvie Call-Fidan, entre otros. Asimismo, se exalta
el interésporabrir nuevas líneas de estudio aún pendientes de
abordar, como la influencia de las manifestaciones artísticas
y culturales de los españoles refugiados en Francia en las
generaciones siguientes, un capítulo que se deja abierto y que
deberá ser analizado posteriormente. 

Papel,  tinta  y  acción:  Las
revistas  de  cine  españolas
(1910-2015)
 

            En el ocaso del verano, la Academia de las Artes y
las  Ciencias  Cinematográficas  de  España  sorprendió  con  la
inauguración de la exposición “Papel, tinta y acción: Las
revistas de cine españolas (1910-2015)”, una exquisita muestra
de  las  principales  publicaciones  españolas  dedicadas  al
séptimo arte, desde sus comienzos hasta la actualidad.

            Organizada por la librería El Grifilm (Urueña-
Villa del Libro) en colaboración con la Academia de las Artes
y  las  Ciencias  Cinematográficas  de  España  y  la  Fundación
centro etnográfico Joaquín Díaz (Diputación de Valladolid),
cuenta con más de cien ejemplares distintos, entre los que se
encuentran títulos tan relevantes dentro del mundo fílmico
como la barcelonesa Arte y Cinematografía (nacida en 1910, se
considera la primera revista especializada), Nuestro Cinema o
Dirigido por….

            La exposición se encuentra perfectamente
organizada cronológicamente, lo que facilita al visitante una

https://aacadigital.com/articulos/papel-tinta-y-accion-las-revistas-de-cine-espanolas-1910-2015/
https://aacadigital.com/articulos/papel-tinta-y-accion-las-revistas-de-cine-espanolas-1910-2015/
https://aacadigital.com/articulos/papel-tinta-y-accion-las-revistas-de-cine-espanolas-1910-2015/


correcta comprensión de la misma. No solo revistas originales,
que sin duda ayudan a contextualizar y completar gráficamente
la muestra, sino también paneles explicativos que aportan la
información  necesaria  para  comprender  plenamente  la  época
señalada en cada caso.   

            Se insiste en la idea de que, desde los comienzos
del  cine,  las  revistas  lo  han  acompañado  durante  toda  su
historia, ya sea a través de publicaciones genéricas, en las
que, en mayor o menor medida, se destinaba una sección al
séptimo arte, u otras más específicas (Primer Plano, Cinema
Universitario, Film Ideal). De hecho, es en las páginas de las
primeras donde nace la crítica cinematográfica española.

            Un reconocimiento a este tipo de publicaciones
merecido y necesario, ya que, no solo sirven para comprender
la evolución del mundo cinematográfico en España, sino que
también fueron testigos de todo tipo de cambios en el pasado,
testimonio del devenir de una sociedad. Tal y como recoge la
propia  exposición:  “unas  imágenes  pasadas  que  quedaron
atrapadas en papel y palabras durante la agitada historia
española del siglo XX”.

            El ambiente diáfano y ligero en el que se envuelve
la muestra otorga a su vez una gran libertad de movimientos al
usuario, que puede no solo perderse por las páginas de estos
ejemplares, sino también contemplar algunas de sus portadas
más representativas de los mismos. El recorrido se adereza
además con un interesante video situado delante de la propia
entrada de la sala de exposiciones, perfecto complemento del
resto de elementos fílmicos.

            En  definitiva,  un  modesto  y  a  la  vez
imprescindible  viaje  a  través  de  las  que  quizás  son  las
grandes olvidadas del séptimo arte nacional: las revistas de
cine españolas.   



La  contemplación  de  piedras
evocadoras  como  disciplina
artística contemporánea
 

1. INTRODUCCIÓN

En determinados espacios naturales, fundamentalmente de tipo
kárstico, sobresalen por su singularidad y rareza, imponentes
formaciones  rocosas  que,  desde  siempre,  han  cautivado  al
espectador y han llamado su atención. Paisajes cuyo modelado
de las superficies ha sido causado por la erosión durante
millones  de  años,  propiciando  la  aparición  de  verdaderos
prodigios geológicos de todo tipo de formas y tamaños, entre
los  cuales  se  encuentran  los  considerados  monumentos
naturales, algunos de ellos declarados patrimonio natural de
la  humanidad.  Pero,  de  entre  todas  esas  formaciones
asombrosas,  sólo  una  clase  constituye  el  objeto  de  esta
investigación: se trata de las rocas calizas erosionadas con
formas  extrañas  y  evocadoras  que,  por  su  tamaño  y
portabilidad, puedan ser objeto de colección y exposición.

https://aacadigital.com/articulos/la-contemplacion-de-piedras-evocadoras-como-disciplina-artistica-contemporanea/
https://aacadigital.com/articulos/la-contemplacion-de-piedras-evocadoras-como-disciplina-artistica-contemporanea/
https://aacadigital.com/articulos/la-contemplacion-de-piedras-evocadoras-como-disciplina-artistica-contemporanea/


Fig.1. Formaciones rocosas de aspecto evocador. Proyecto
fotográfico de Evaristo Cabrera: Petrificados, 2000.

Contemplar piedras es el arte de apreciar montañas, animales,
personajes misteriosos, seres mitológicos o entidades de la
más  diversa  índole.  Del  encuentro  casual  o  inquirido  del
paseante, excursionista o coleccionista con uno de estos raros
ejemplares de la naturaleza, surge la tendencia a buscar un
sentido  a  su  forma,  mediante  la  asociación  de  ideas  o
"correspondencias". Se trata del reconocimiento de las formas
accidentales y el mecanismo de la proyección mental, un modo
particular de clasificar relacionado con la memoria, partiendo
de la experiencia personal de haber visto antes algo parecido,
como sucede al observar las imágenes en las nubes, las manchas
en los muros o como sucedía en el test de Rorscchach. Supone,



en definitiva, un tributo a la imaginación y la fantasía, una
visión que depende de la capacidad de interpretación de cada
individuo.

Manette  Gerstle  ha  revisado  el  panorama  contemporáneo
internacional  resultante  de  la  actual  convivencia  de  las
antiguas  artes  asiáticas  de  contemplación  de  la  piedra,
derivada de siglos de evolución en China, Japón y Corea y su
reciente continuación en Occidente. El suiseki japonés fue la
primera  manifestación  artística  de  este  tipo  que  conoció
Occidente en los años sesenta, como complemento que acompañaba
a los bonsáis, que ya eran muy populares por entonces. Pero la
primera  consecuencia  que  advierte  esta  autora,  como  “un
obstáculo que impide la revitalización de estas artes” se debe
a que “Gran parte de Occidente sigue bajo la errónea idea de
que el suiseki japonés es, si no el único representante de las
antiguas  artes  asiáticas  de  la  piedra,  por  lo  menos  el
representante superior” (GERSTLE, 2006: 15).

Resulta particularmente sorprendente y desconcertante el hecho
de que la Historia del Arte occidental haya obviado este tipo
de arte asiático milenario de apreciación de la piedra hasta
hace relativamente muy poco tiempo. En Occidente, salvo la
estética surrealista del objet trouvé o la inspiración en los
modelos naturales del movimiento biomórfico en escultura, no
se había conocido otra forma moderna de apreciar las piedras
de formas evocadoras. No obstante lo anterior, es notoria la
creciente tendencia del arte actual a incluir estas rocas en
exposiciones de arte.

En los últimos años museos y galerías occidentales han
dedicado  cada  vez  más  atención  a  las  “rocas  de  los
eruditos" chinos. Estas rocas, con sus formas complejas y
texturas  superficiales,  producen  a  menudo  expresiones
desconcertantes  en  las  caras  de  los  visitantes
ocasionales. Los observadores se sorprenden al ver tales
objetos naturales no en los jardines o en colecciones de
historia natural, sino en los museos de arte, no expuestos



junto al arte sino como arte. El efecto se ve reforzado
por los elegantes soportes y cuidados expertos. Aunque tal
vez algo novedoso en Occidente, ver estas rocas como arte
representa una tradición que se remonta a más de mil años
en  China  y  ha  sido  durante  mucho  tiempo  un  aspecto
importante del enfoque chino del arte.(SCOGIN, 2001: 5).

             

2. EL OBJETO

Se trata de un objeto formado naturalmente y que ha sido
captado  por  un  sujeto  al  advertir  en  él  algún  rasgo
particular,  como  su  rareza,  algo  que  puede  suscitar  un
sentimiento determinado y lograr adquirir una significación
especial nueva, distinta y, en su caso, un valor artístico que
inicialmente no poseía.

Este  tipo  de  objeto  existía  por  la  propia  acción  de  la
naturaleza antes de ser hallado por el hombre, pero debe su
condición actual a la influencia de éste: De la percepción
inicial se pasa a una suerte de intervención que comienza con
la extracción del objeto de su ámbito natural y su traslado a
otro espacio diferente, pasando por la articulación de un
discurso que le otorga un valor estético y culminando con su
exposición como objeto artístico.

Estos objetos encontrados logran, por alguna razón, atrapar la
mirada del espectador, centrar su atención, siendo pensados
nuevamente.  Desencadenan  una  serie  de  ideas  asociadas  que
hacen  volver  a  mirar  las  cosas  de  un  modo  diferente.
Reconsiderar, descubrir lo nuevo, ver más allá de las meras
apariencias: Atribuir, interpretar, proyectar.

El interés especial por el objet trouvé deriva, precisamente,
del “carácter único” al que aludía Duchamp y en el que puede
basarse el siguiente argumento: El objeto natural encontrado
guarda cierta relación con las fuentes de la creatividad, las
cuestiones acerca de la autenticidad en el arte y el valor de



lo original. A la pregunta: ¿qué se elabora?, cabe responder:
"aquello que no se encuentra". Un planteamiento que parece
olvidarse con bastante frecuencia.

Fig 2. Objet
trouvé. Tridente del

viento. 10,6 x 7,3 x 3,52,
cm. Colección personal.  E.

Cabrera.

Fig 3. Objet trouvé.Cabeza
enigmática. 8,6  x 12,2 x 10,4

cm. Colección personal.E.
Cabrera.

 

La  elección  responde,  fundamentalmente,  al  hecho  poco
frecuente de apartarse del tipo de información esperado en
clase de objetos, ya que muestran ciertas "correspondencias"
con otros objetos o seres, así como la posibilidad de ofrecer
respuestas alternativas al uso y función que le son propias.

Estas piedras pueden cambiar de identidad y aportar otro tipo
de conocimiento diferente al ofrecido como objetos geológicos.
La presentación de la realidad objetiva de la piedra como tal
puede ser sustituida por otra realidad creada por el sujeto.
Las posibilidades de concepción son tan variadas como el tipo



de  relación  existente  entre  el  sujeto  perceptor  y  estos
objetos, algo que depende de la propia subjetividad, de las
motivaciones e intereses particulares. El ámbito cultural, la
formación artística recibida y la experiencia personal son el
punto de partida para explicar el sentido de dichos objetos.

 

3. LA FORMA

El papel de la forma es central, ya que es la cualidad más
sobresaliente en la percepción de un objeto. Asimismo, abre la
posibilidad de establecer asociaciones, así como la vía de su
interpretación. Las mismas formas que, en un primer momento
llaman la atención del sujeto perceptor, de entre la caótica
extensión  del  roquedo  y  propician  su  encuentro  son,
posteriormente,  el  criterio  esencial  para  seleccionarlas  y
evaluarlas. En última instancia, lo sugerido será un valor
determinante de su consideración artística.

Las formas examinadas determinan el contenido y los límites de
estas piedras, los rasgos espaciales y, en consecuencia, la
calificación de estos objetos naturales como "raros, extraños
o  fantásticos".  Sus  formas  accidentales  estimulan  la
imaginación del espectador, la libre asociación de ideas, el
recurso a la analogía… La piedra hace así de pantalla para la
proyección mental del sujeto que la contempla.

Su  aspecto  externo  presenta  una  muestra  variada  sobre  el
estudio  de  la  forma  en  un  sentido  global,  no  sólo  como
elemento plástico de la imagen, sino como elemento perceptual
que puede implicar cierto carácter semántico. Constituyen así
una fuente de posibilidades y alternativas para la creación
artística: Ofrecen una verdadera lección de morfología, un
caudal  de  ideas  sobre  la  articulación  del  espacio  y  la
configuración de la materia. Pero los volúmenes y formas no
agotan su sentido en sí mismas, ya que existe toda una cadena
de procesos psicológicos ligados al sujeto que las aprecia.



Arnheim aborda la distinción entre forma material (shape) y
forma  en  general  (form)…  expresándola  del  siguiente  modo:
"Dondequiera  que  percibamos  una  forma,  consciente  o
inconscientemente  suponemos  que  representa  algo,  y  por  lo
tanto que es la forma de un contenido". Sostiene que la forma
sirve, en primer lugar, para ofrecernos información acerca de
la naturaleza de las cosas a través de su aspecto exterior.
Esto implica, según su opinión, algo fundamental: "toda forma
es  semántica,  esto  es,  que  sólo  con  ser  vista  ya  hace
afirmaciones sobre clases de objetos. Al hacerlo, sin embrago,
no se limita a presentar réplicas de ellos…" (ARNHEIM, 1999:
115-116).

En  esta  misma  dirección,  Focillón  sostiene  que  “siempre
tendremos la tentación de buscar a la forma otro sentido del
que tiene por sí misma y de confundir la noción de forma con
la de imagen -que implica la representación de un objeto- y,
sobre todo con la del signo"(FOCILLÓN, 1983: 10), algo que
sucede cuando la forma determina uno de los muchos posibles
sistemas de clasificación, como por ejemplo, el sistema "por
estilos" del suiseki japonés, distinguiendo las piedras más
figurativas o "representacionales" de las abstractas, según el
grado de concreción e identificación con otros tantos objetos
o seres existentes en la naturaleza. Por otra parte, Focillón
retoma el pensamiento de Heráclito al sostener que "las formas
están sometidas al principio de las metamorfosis, que las
renueva continuamente…"  (FOCILLÓN, 1983: 13), como ocurre con
las formas naturales de las piedras, sometidas a los procesos
erosivos, ya que todo fluye en la naturaleza.

Cuando  Wasenberg  centra  la  comprensión  de  las  propiedades
estudiadas  sobre  el  objeto  en  la  forma,  propone  una
clasificación  en  base  a  la  selección,  que  “sólo  puede
corresponder a una de las siguientes clases -o combinaciones
de ellas-…Formas fundamentales, naturales o culturales”. En
este sentido,  se puede deducir que las formas de las piedras
analizadas tienen mucho de forma espontánea, nada de forma



viva y algo de forma cultural [el parecido con "algo", su
poder de evocación, sugerencia, etc] (WAGENSBERG 2004: 126 y
131).

En el arte chino de contemplar las piedras, la trascendencia
de la forma se evidencia en su consideración como una de las
cualidades  más  importantes  a  la  hora  de  su  evaluación
estética,  tal  como  puede  apreciarse  en  los  principales
catálogos de piedras tradicionales, conocidos como shipu.

 La forma es un criterio fundamental. En el Catálogo de
Piedras  de  Su  Yuan  se  dedica  mucha  descripción  a  las
formas, lo demuestra en frases como "exquisitamente hueco",
"una larga cadena de colinas," y así sucesivamente. Algunas
piedras no sólo presentan formas encantadoras, sino que
también  invitan  al  juego  de  la  imaginación,  solicitan
respuestas  inteligentes  o  inspiran  vivos  concepciones
artísticas (HU, 2002:104).

Para Richard Rosenblum, "en el arte chino de la naturaleza la
forma  no  sólo  es  un  problema  estético,  sino  una  mística,
siempre  que  contenga  en  su  interior  la  posibilidad  de
transformación  –  un  concepto  enraizado  en  la  cosmología
taoísta y la metafísica Zen" (ROSENBLUM, 2001:15).

 

4.  EL  PAPEL  DE  LA  PERCEPCIÓN  Y  LOS  PROCESOS  MENTALES
IMPLICADOS  EN  LA  CONTEMPLACIÓN  DE  LAS  PIEDRAS  CON  FORMAS
EVOCADORAS

El  denominador  común  de  los  factores  asociativos  y  los
procesos psicológicos implicados es la relación de semejanza
entre lo que se ve y lo que se interpreta, algo que viene
propiciado por la correspondencia de rasgos esenciales, ya que
en las formas de las piedras no se puede hablar de identidad.
Y la semejanza, a su vez, depende del contexto. Mediante la
semejanza  se  crean  asociaciones  mentales,  en  las  que
interviene la memoria, relacionando lo visto en el pasado con



lo percibido en el momento presente. Esto implica un carácter
reflexivo.  Aunque  la  semejanza  sea  necesaria  para  la
referencia, nunca implica que suponga representación, luego
también es diferente de la denotación.

Las formas de estas piedras pueden significar algo para el
sujeto que las percibe y, en este sentido se aproximan a un
concepto o contenido, luego, la captación no puede separarse
de la interpretación, algo que se apoya en las experiencias y
la forma de ser del sujeto. El sentido de la forma percibida
no es unívoco, sino que puede implicar una multiplicidad de
sentidos y la realidad plástica recreada en estas piedras, por
medio  de  las  percepciones  externas,  está  directamente
relacionada con la riqueza de la fantasía inconsciente, asi
como de la proyección de algún tipo de contenido más o menos
claro.

En  el  acto  creador  intervienen  determinadas  operaciones
mentales  en  virtud  de  la  mayor  o  menor  destreza  del
pensamiento  desarrollada  por  el  artista,  que  permiten
desarrollar  en  el  individuo  la  capacidad  para:  observar,
analizar,  reflexionar,  establecer  analogías,  hacer
inferencias…,  en  definitiva,  ser  creativos.



Fig 4. Objet trouvé. Perro rechoncho.28,5 x 34 x 10,5
cm.Colección personal.: E. Cabrera.

Arnheim propone para estos casos la inclusión de los problemas
relativos  al  reconocimiento  e  identificación,  "condiciones
concretas que hacen que un espectador acepte un esquema como
imagen de otra cosa…," (ARNHEIM, 1986: 31), por ejemplo, la
forma de la piedra como la imagen de un animal. Para Arnheim
“percibir es abstraer en el sentido de que se representan las
cosas  individuales  mediante  configuraciones  de  categorías
generales…” Y, más adelante señala, “percibir una cosa, lo
mismo que representarla, significa encontrar una forma en su
estructura” (ARNHEIM, 1986: 40  y 45).

Pero, en relación con lo percibido en las piedras hay que
precisar que las piedras no representan, la representación
implica una intención. La piedra sólo muestra -a quien las
observa- una apariencia que le es propia, ajena a cualquier
búsqueda  deliberada  de  parecido.  Otra  cuestión  es  la
autoinducción  del  espectador  a  “ver”  en  la  piedra  la
apariencia  de  otras  cosas  -animales,  objetos,  paisajes,
personas…-, en cuyo caso se trataría de puras proyecciones de



la  psiquis  del  que  mira.  Un  caso  distinto  es  el  de  la
intervención  de  la  piedra  encontrada  para  mejorar  su
apariencia o buscar un mayor parecido con algo, en cuyo caso,
hay detrás una voluntad de re-presentación, a través de una
mímesis intencionada que busca una duplicación del modelo,
como por ejemplo, el tallado juicioso en determinadas piedras
que llevan a cabo algunos artesanos chinos para lograr el
parecido con el modelo deseado.

El reconocimiento de las formas accidentales y el mecanismo de
la proyección de imágenes son los dos aspectos que constituyen
el eje central del tema de la psicología de la percepción, en
relación  con  las  piedras  evocadoras,  y  son  la  clave  para
comprender los argumentos en favor de la posible relación
existente entre el objeto natural encontrado y las propias
raíces del arte. Cuando Gombrich estudia la aportación del
espectador,  al  referirse  a  la  imagen  en  las  nubes,  hace
alusión a la siguiente cita: “Aquellas formas de las nubes no
tienen por sí mismas significado, surgen por mero azar; somos
nosotros  los  que  estamos  inclinados  por  naturaleza  a  la
imitación  y  que  articulamos  aquéllas  nubes…  la  mente  del
contemplador también participa en la imitación”. Seguidamente,
se refiere a la célebre frase de Alberti: “el arte se origina
en las formas accidentales”, a fin de dar una idea de la
extraordinaria importancia que tienen los objetos naturales
encontrados para la "imaginación creadora" (GOMBRICH, 1998:
154 y 159).

En Lo imaginario, Sartre dedica un capítulo a este tema, cuyo
ilustrativo título, Caras en la llama, manchas en las paredes,
rocas con forma humana, pone de relieve una visión sumamente
clarificadora  sobre  la  actitud  imaginante  y  las
interpretaciones de las formas. Para Sartre “…Se trata todavía
de  movimientos  que  interpretan  formas.  Pero  existe  una
considerable diferencia en las actitudes de posición de la
conciencia”. Se refiere a los movimientos libres efectuados
con  los  ojos  sobre  determinados  contornos,  mediando  casi



siempre el azar. Así, laimagen está definida por su intención.
Desde este planteamiento, se puede inferir que la intención,
al  contemplar  rocas  evocadoras,  es  lo  que  hace  que,  por
ejemplo, la imagen de una roca sea conciencia de una montaña.
Respecto al papel fundamental del saber y su relación con la
intención, Sartre nos aclara: “yo percibo siempre más y de
manera distinta a lo que veo” y “más bien, es el deseo el que
constituye el objeto en su mayor parte" (SARTRE, 1962: 58-59).

Para Wolheim, el sentido de ver una cosa como otra distinta,
se basa en el hecho de la semejanza, concepto que, por su
parte, depende del contexto (WOLHEIM, 1972: 39). Asimismo,
destaca  la  importancia  de  la  intención  en  el  tema  de  la
representación.

Por otra parte, en relación a la posible atribución de ciertas
cualidades  al  objeto-piedra,  como  su  carácter  “sagrado”,
propio de ciertas culturas precolombinas y de Extremo Oriente,
algunos investigadores hablan de fenómenos psicológicos tan
interesantes y poco difundidos, como la Hierofanía (del griego
hieros = sagrado y phainomai = manifestarse). Término que,
según el eminente historiador de las religiones Mircea Eliade,
“no expresa más que lo que está implícito en su contenido
etimológico,  es  decir,  que  algo  sagrado  se  nos  muestra”
(ELIADE, 1998: 15).

Otro  fenómeno  psicológico,  menos  tratado  en  la  literatura
científica, asociado a estos peculiares estados perceptivos es
el de Pareidolia (prefijo par = junto a – eidolon = figura,
"imagen  implícita").  En  este  sentido,  resultan  sumamente
interesantes y apropiadas, por su estrecha relación con el
tema que nos ocupa, las aportaciones de Bustamante Díaz:

 

Frecuentemente el ser humano al observar un objeto, una
nube  o  una  mancha,  tiende  de  manera  inconsciente,  a
reconocer en estos objetos con formas caóticas, patrones



asimilables a objetos conocidos. Este fenómeno es conocido
como pareidolia (…) La pareidolia permite explicar una
respuesta instintiva, a ciertas formas sugerentes, que en
nuestra mente son transformadas en figuras reconocibles…
En determinadas ocasiones y de acuerdo con los patrones
culturales  de  cada  época,  estas  formas  sugerentes,
pudieron  llevar  a  determinados  pueblos  a  valorar  como
sagrados, ciertos lugares (BUSTAMANTE, 2006).

 

5. CAOS Y ORDEN

Entre las particularidades encontradas por algunos estudiosos
de esta clase de objetos naturales, en base a las relaciones
de  semejanza,  destaca  la  curiosa  repetición  de  patrones
estructurales  en  diversas  relaciones  de  escala,  algo  que,
desde  diferentes  esferas  del  conocimiento,  como  las
matemáticas,  la  física,  la  geología,  la  informática  o  la
filosofía, deriva en una serie de planteamientos relativamente
próximos,  entre  los  que  cabe  mencionar:
autosemejanza;fractalidad;  la  comparación  entre  micro  y
macroestructuras o microcosmos y macrocosmos, la convergencia
de formas en la naturaleza, etc., que llevan a sugerir una
suerte de “orden oculto” en la naturaleza.

Parece ser que las formas de estas piedras no siempre obedecen
al puro azar. Cabe dejar abierta la hipótesis de la relación
existente entre las investigaciones llevadas a cabo por los
geólogos, quienes han reparado en la "convergencia de formas"
al estudiar el karst y la opinión de algunos expertos en el
arte de contemplar las piedras, como Richard Rosenblum o Félix
Rivera, al observar que dentro de los diferentes resultados
obtenidos de la cantidad de variables que intervienen en los
procesos erosivos y su aleatoriedad, aparecen resultados lo
"suficientemente similares" como para divisar un denominador
común  en  las  formas  emergentes,  ya  que  se  observa  cierta
repetición de modelos. Esta manifestación de un “orden dentro



del  caos”  supone,  por  ejemplo,  que  pueda  establecerse  un
sistema de clasificación basado en las diferentes tipologías
apreciadas en la forma de las piedras, como sucede en el caso
del  suiseki  japonés,  al  distinguir  “piedras-paisaje”  (con
formas de montaña, refugios, arcos…) y “piedras objetos” (con
formas de persona, animal, construcciones humanas e incluso
formas abstractas).

Cuando se aplica al suiseki, la teoría del caos nos ayuda
a entender cómo es que, fuera de la irregularidad y el
desorden de las fuerzas naturales como la erosión, calor,
la presión sobre el suelo, el tiempo y la temperatura,
conseguimos resultados muy diferentes que sin embargo son
lo  suficientemente  similares  como  para  permitir  a  los
japoneses  crear  un  sistema  de  clasificación  de  piedra
basado en la forma.(RIVERA, 1997: 78).

El profesor Eraso se refiere a “la Semejanza Dinámica de los
Modelos”  al  observar  ciertas  relaciones  comunes  entre  las
causas que intervienen en estos procesos, tal como el grado de
solubilidad de algunas rocas frente al agua, atendiendo a las
características hidráulicas de ésta y al grado de solubilidad
de aquéllas (cada tipo concreto de roca: sal yeso, caliza).
Observaciones  que,  en  el  caso  del  karst,  encuentran  una
explicación  en  “la  Convergencia  de  Formas  como  Modelo
Natural”.

El fenómeno de la convergencia de formas es tan abundante
en la naturaleza, que no puede ser considerado como algo
meramente  casual.  A  nuestro  juicio  obedece  a  una
significación profunda sumamente importante, que nos hace
pensar ante la semejanza de afectos, en una semejanza de
causas en virtud de una cierta dependencia funcional, es
decir  en  un  modelo  natural  del  que  sólo  vemos  los
resultados.  (ERASO,  1981:  7,  9  y  11).

Para  Rosenblum,  muchas  de  las  ideas  expresadas  por  los
matemáticos, como F.J. Dyson y Benoit Mandelbrot, reflejan



principios sorprendentemente similares a los del arte chino de
la  naturaleza”  (ROSENBLUM,  2001:  45).  La  idea  del  título
Worlds Within Worlds, para la gran exposición internacional de
su  colección  de  “piedras  de  los  eruditos  chinos”,  surgió
precisamente  de  su  concepción  de  escala,  derivada  de  la
observación  de  “las  piedras  con  agujeros  en  los  agujeros
dentro de los agujeros”, algo que "permite por extensión la
posibilidad de presentar el infinito dentro de un espacio
finito". Rosemblum muestra su sorpresa al encontrar ciertas
coincidencias  entre  estas  teorías  modernas,  sus
representaciones  fractales  en  programas  informáticos  y  la
antigua práctica china de contemplar piedras con forma de
montaña como si fueran paisajes enteros. Este planteamiento
coincide con la idea de Lorenz de “ver el mundo en un grano de
arena”. En este setido, podría afirmarese que “el arte es la
facultad de que está dotado el hombre para separar una forma
del caótico torbellino de sus sensaciones, y contemplarla en
su singularidad” (READ, 1965: 7).

 

6. SOBRE LA CONSIDERACIÓN ARTÍSTICA DE LAS PIEDRAS

En este punto, hay que establecer una clara diferenciación
entre las concepciones Occidentales y la de Extremo Oriente.
En  rigor,  para  la  perspectiva  occidental,  el  placer
experimentado  al  contemplar  los  objetos  formados  por  la
naturaleza  no  es  estético.  La  naturaleza  es  ajena  a  la
creación  de  belleza,  ya  que  no  tiene  conciencia  y  los
calificativos que se le atribuyen no le son propios. Luego, el
sentido  de  las  piedras  no  se  halla  en  éstas,  sino  que
dependerá del sujeto que realiza tales apreciaciones. Y lo que
decida  ese  sujeto  estará  influenciado  por  su  formación,
motivaciones  e  intereses  personales,  algo  que,  a  su  vez,
vendrá condicionado por las variables culturales en que se
halla inmerso.

El  arte  se  sirve  de  estos  objetos  naturales  a  los  que



incorpora  un  sentido  humano.  Este  elemento  humano  sí  es
estético.  Pero  cabe  advertir  que  cada  sujeto  ve  cosas
distintas en los mismos objetos, de ahí el carácter de obra
abierta  en  la  aplicación  de  la  propia  subjetividad.  En
definitiva, el modo de ser del sujeto y sus circunstancias
definen al propio objeto.

Las piedras como objetos son una creación de la naturaleza
pero es de la mirada y la intención del artista de donde
procede su valor artístico, mediante la selección y su juicio
estético. A partir de aquí, son muy variadas las posibilidades
de sugestión de las formas halladas en estas piedras.

Fig. 5. Imagen de una piedra y recreación de una escena
imaginada a partir de la imagen anterior, en base a la
analogía o "correspondencia" apreciada con la figura de
una geisha.  La geisha desnuda y la geisha vestida. E.

Cabrera, 2015.
 



Sin embargo, desde la antigüedad los chinos han considerado a
la propia naturaleza como un artista, y sus creaciones, otra
forma de arte. Tal es el caso de las "piedras fantásticas". Se
trata de una concepción más perceptiva y sensitiva, en la que
el sentido espiritual es muy importante, algo que no sucede en
Occidente.

La materia y la forma de estas piedras constituyen una unidad
armoniosa que se manifiesta en su exterioridad. Estos objetos
logran  despertar  en  quienes  las  contemplan  ciertos
sentimientos, como la empatía, en la medida en que identifican
en ellos ciertas cualidades de su propia personalidad, sus
estados de ánimo o su espíritu, algo mucho más frecuente entre
los coleccionistas experimentados de Extremo Oriente que entre
los occidentales.

El arte asiático de contemplar piedras extrañas y fantáticas
supone un viaje imaginario a otro lugar, en el que subyace la
nostalgia del paraje ideal y el anhelo más profundo del ser
humano  de  alcanzar  la  inmortalidad,  lo  cual  conlleva  la
transformación  de  la  conciencia  y  la  visión,  así  como  la
experiencia del tránsito. Implica la elevación de la mente y
la  búsqueda  del  paraíso  dentro  de  uno  mismo,  un  sentido
trascendente  que  solo  es  posible  alcanzar  a  través  de  la
integración con la naturaleza.

 

7. CONCLUSIONES

El objeto puede ser investido de un nuevo sentido, si el
sujeto  le  atribuye  algo  de  sí  mismo,  ya  que  opera  una
transformación de su significado original por otro nuevo y
distinto.

Las imágenes resultantes de las formas apreciadas en estas
piedras  son,  a  la  vez,  una  muestra  de  objetividad  y  de
abstracción, en tanto que presentan el objeto tal como es y,
por otra parte, ofrecen la posibilidad de ver más allá de



estas formas concretas otra serie de apariencias latentes.
Pero lo importante no está en lo figurativo o lo abstracto,
sino en el contenido, su aspecto psicológico, el poder de
atracción y absorción, aquello que seduce al espectador y
despierta su empatía, la transmisión de sensaciones propias de
su  “sonido  interno”,   “lo  que  dice”.  Esto  es  lo  que  se
identifica con su “espíritu”.

La extrañeza conlleva la sorpresa. La forma de estas piedras
no se corresponde con el resto de propiedades esperadas en
esta clase de objetos. Pero la imagen que se proyecta sobre la
forma de una piedra no es inherente a la piedra, es una
construcción mental propia del que las mira. Cada una de estas
piedras o rocas puede ofrecer una o varias configuraciones
reconocibles.  El  común  denominador  es  la  semejanza  y  el
artífice es la memoria.

Aunque las piedras son una manifestación de orden y desorden,
las explicaciones de estas afinidades como debidas al azar o
la casualidad deben revisarse por otras que tengan en cuenta
la hipótesis de su relación con los procesos dinámicos que
intervienen en los modelados kársticos, algo que supone una
dependencia  funcional,  debida  a  las  características
constitutivas de la materia y la acción simultánea de los
agentes  ambientales  que  producen  modelos  de  patrones
semejantes.

En la actualidad, este tipo de piedras pueden suponer tanto
una fuente de estímulos como un recurso muy eficaz para la
localización  de  figuras  o  patrones  alternativos  en
determinados  proyectos  creativos.  Las  formas  naturales  de
estas piedras son como los signos de un lenguaje implícito
dentro el arte.

Cuando el parecido creado por la ilusión permite ver cosas
distintas en el objeto, éste transporta al espectador a otros
lugares imaginados, un recurso que suele emplear el artista al
servirse de lo metafórico y operar una transformación sobre el



objeto, creando mundos alternativos.  

El individuo, el género y las
pililas al viento
 

 

For Christmas, I mostly always got colored picture – or
storybooks, which I liked, and chicken for dinner. I disliked
turkey and still do, but I’ll eat it if I can’t get anything

else

Henry Darger, History of my life, 1968-1972

 

Resumen del estado de la cuestión

 

El portero (lo que hoy llamamos “agente administrativo”) de
hospital Henry Darger (Chicago, 1892-1973) recibe este año, -a
título  póstumo  como  no  podría  ser  de  otro  modo-,  un
reconocimiento artístico europeo con la muestra ofrecida por
el Musée d’Art Moderne de la Ville de Paris (MAM) con motivo
de la donación de 45 obras suyas por parte de Kiyoko Lerner,
viuda del profesor y diseñador Nathan Lerner, -propietario
además del último apartamento de Darger y descubridor de su
obra-, después de que lo recibiera dos años antes en Nueva
York en función también de una donación similar al MoMA, si
bien en el continente americano Darger ya fue descubierto con
anterioridad  en  otoño  de  1977  gracias  a  una  importante

https://aacadigital.com/articulos/el-individuo-el-genero-y-las-pililas-al-viento/
https://aacadigital.com/articulos/el-individuo-el-genero-y-las-pililas-al-viento/


antológica  celebrada  en  Hyde  Park  Art  Center  de  Chicago
impulsada por el mismo Nathan Lerner, aunque su consolidación
vino justo después de la muerte de este último con la donación
de toda la habitación de Darger, -comprendiendo el conjunto
heteróclito  de  objetos,  muebles,  scrapbooks,  material  de
dibujo, recortes, etc.-, al recién creado Intuit Center of
Chicago, lo que aseguró su conservación y permitió poco más
tarde, en 2001, celebrar la definitiva apertura de un centro
de estudios dedicado en exclusiva a él en el American Folk Art
Museum  de  Nueva  York,  mientras  se  celebraban  importantes
muestras de su obra, tanto en el país como en el extranjero.
   

Critica historiográfica y materialista a la psicología

Sin embargo, no se debe pasar por alto que esta acogida de la
obra del excéntrico de Illinois en dos centros representativos
del arte contemporáneo y actual como son el MoMA de Nueva York
y  el  MAM  de  París,  supone  la  transfiguración  en  Arte
institucionalizado de un fenómeno por lo poco bastante más
amplio que este restringido vado, pues tampoco debemos olvidar
que sus ilustraciones mantienen complicadas relaciones con su
obra escrita, igualmente ocultada con recelo hasta el final de
su vida, siendo que se trata -aunque sean escasas- de algunas
de las obras más extensas de la historia, la primera de ellas,
–The Story of the Vivian Girls, in What is known as the Realms
of the Unreal, of the Glandeco-Angelinnian War Storm, Caused
by the Child Slave Rebellion(iniciada en 1912 y finalizada en



los  años  treinta)-,  de  nada  más  y  nada  menos  que  15.143
páginas. Tal y como coinciden los autores que lo han tratado,
Darger nunca se preocupó por las cuestiones estéticas y, a
pesar  de  las  dificultades  que  encontramos  a  la  hora  de
identificar  las  ilustraciones  con  los  pasajes  de  los
argumentos  narrados,  jamás  podremos  escindir  su  producción
gráfica de su literatura, ya que ambas conforman un mundo de
mitos propios capaces, -por qué no-, de dar sentido incluso a
nuestras dudas.  

De hecho, en su obra prima el contenido (de ahí el triunfo
definitivo de la figuración), sin que con ello afirmemos que
Darger  haya  roto  la  unidad  forma-contenido  cuyo  carácter
compacto la hace capaz a su vez de ser ampliada en todos sus
extremos. Es evidente que su producción no es hermética. La
cultura  popular  contemporánea,  el  cómic,  las  sagas,  las
novelas infantiles y por entregas que todo lo disuelve en la
incertidumbre entre la creatividad y la ideología, le han
servido de modelo. De sus ilustraciones ha extraído Darger las
imágenes  necesarias  mediante  el  calco  con  el  fin  de
confeccionar sus figuras y paisajes. Es él quien es hermético
y no su producción, y no nos referimos de este modo a su
persona en tanto que artista, sino a una voluntad que ha dado
origen a una obra cuya continuidad –cronológica, histórica,
narrativa,  formal,  identidades  cruzadas  constantemente,
personajes,  etc.-,  resulta  por  su  dispersión  más  que
cuestionable. Quizás venga ofrecida por su propia vida. Al fin
y al cabo la enorme extensión de sus cinco libros, -sobre todo
el primero de ellos citado poco más arriba junto con Further
Adventures of the Vivian Girls in Chicago escrito entre 1939 y
1943-, hace que las historias que nos cuentan se confundan con
la propia experiencia vital de Darger, ahí precisamente donde
la dimensión ética adquiere un protagonismo irreprochable, lo
que también es visible en sus narraciones biográficas (Book of
Weather Reports on Temperatures correspondiente a los años
comprendidos entre 1957 y 1967, Diary e History of My Life,
estos dos últimos redactados entre 1968 y 1972), donde la



experiencia vital pronto da paso a la ficción sin que logremos
localizar  con  exactitud  una  barrera  que  separe  estos  dos
ámbitos. Hace tiempo que el libro absoluto, que la obra total,
ya no es no sólo imposible como en la época de Mallarmé, sino
incluso inconcebible.  

Como en todos los fenómenos destacables, tanto sus cuentos
como su vida son el resultado de un encuentro de contrarios,
en  su  caso  de  manera  tremendamente  radical:  ciencia  y
literatura, continuidad y simultaneidad, el anacronismo, la fe
y la razón, dulzura y espanto, piel y vísceras, libertad y
esclavitud,  libertad  y  dogma…  hasta  alcanzar  la  unión
alquímica de los dos géneros: lo que más ha chocado de las
ilustraciones  de  The  Story  of  the  Vivian  Girls…,  son  los
genitales  masculinos  con  los  que  ha  dotado  a  las  niñas
protagonistas, lo que ha disparado una vez más un sinfín de
teorías  psicoanalíticas  o,  por  lo  pronto,  de  naturaleza
psicológica (la de la homosexualidad, la pedofilia por parte
de Robert Hughes, el sadismo sexual de Holland Cotter, etc.)
que, lejos de disipar el valor de su aportación (y no hablo de
cantidad ni de calidad, sino de cualidad), ya sea escrito o
calcado  y  coloreado,  vienen  una  vez  más  a  condenar  los
mecanismos de estructuración de nuestro interior.

Por todo ello, antes que preguntarnos por la calidad artística
de  estas  ilustraciones,  cuestión  de  respuestas  objetivas
imposibles dada la naturaleza arbitraria y abstracta de la
institución  “Arte”  en  los  términos  establecidos  por  Mario
Perniola en La alienación artística en 1977, debemos rastrear
el proceso creativo a través de las imágenes presentadas y sus
apariencias, ya no como una unidad entre forma y contenido
pero sí como un cruce constante entre la ficción y la realidad
de quien las ha concebido. La propia historia que le ocupó el
grueso de su vida, la de las “vivian girls”, acontece en un
planeta que “tiene nuestra tierra por luna”. De esta manera no
nos  chocará  tanto  concebir  la  creatividad  en  términos
culturales e incluso arquetípicos, como el encuentro entre la



masculinidad  del  acto  y  la  feminidad  del  material
preexistente, tal y como ocurre con la Fountain de Duchamp o
urinario femenino invertido de tal modo que la orina masculina
salpica sobre su procedencia, así como el conjunto de sus
ready-mades, si bien en este autor la unión de contrarios es
un encuentro posterior a la intervención artística, mientras
que en Darger, bien diferente a este último aunque se hayan
mantenido ambos en los márgenes del arte, -cada uno a su
manera-, el encuentro no sólo es armónico a pesar de lo que
nos sorprenda en el cuerpo desnudo de las niñas, sino que
además  pertenece  al  ámbito  de  la  inocencia.  Se  trata  de
genitales pálidos aún sin oscurecer por la pubertad. Todavía
no están cubiertos por el bello, no guardan connotación sexual
alguna. Por ello entendemos que tal inocencia se localiza más
bien en un a priori, lo que concuerda con la Historia misma,
dado que estas niñas que conforman la infancia de la nación
cristiana  Calveriana  ocupada  por  Glandelina,  van  a  ser
secuestradas por los adultos esclavistas de esta última nación
atea  y  en  guerra  constante  contra  el  reino  cristiano  de
Abbieannia.

 

Darger y la Historia del Arte

Pero antes de continuar con la historia de Vivians Girls, me
gustaría detenerme en las diferencias entre Darger y Duchamp,
así como con otros protagonistas de la vanguardia histórica
que desarrollaron todo un proyecto de investigación abierto a
lo largo de toda su vida, -como Kurt Schwitters y su merz, o
el proun de El Lissitsky a modo de ensayo de unas nuevas
matemáticas materialistas-, apartándose de la noción del arte
como una realidad aislada para recuperar la creatividad y sus
valores de uso. La unión de forma y contenido acontece en
ellos negando el mensaje separado y acogiendo sólo aquel que
emana de la forma. Se trata de una concepción creativa que
imperó en el conjunto de la vanguardia histórica, desde el
dadaísmo hasta el constructivismo y el productivismo de la



Bauhaus, mientras que en el caso de Darger ocurre todo lo
contrario,  es  decir,  la  forma  deriva  de  unos  contenidos
obsesivos que en ocasiones conciernen al propio proceder: la
adopción de unas imágenes preexistentes que él colecciona día
a día. Quizás por ello se aleje todavía más del Arte, porque
ni tan siquiera es consciente de mantener relación alguna con
él.  Lo  que  importa  a  Darger  es  la  historia,  aquella  que
maquinada  por  él  mismo  no  sólo  le  pertenece  sino  que
constituye la suya propia, confundiéndose constantemente con
la realidad a través de engranajes que siempre le cautivaron,
como son la geografía o más concretamente las condiciones
meteorológicas  y  climáticas  extremas.  Éstas  son  detalladas
exhaustivamente  tanto  en  su  autobiografía  como  en  sus
historias ficticias e ilustraciones, cuyas nubes, las cuales a
veces adquieren la figura y los perfiles de los personajes, -
preferentemente de las niñas-, son calcados y así extraídos de
cómics con el fin de mantener la exactitud necesaria, ya que,
aunque conformada con fragmentos de la realidad, esta nueva
unidad donde se ubica el reino de Abbieannia pasa a primer
término, al planeta del que depende el satélite que habitamos.
Es así que gracias a que Darger permanece siempre y de manera
“inconsciente” al margen del Arte, logra una unidad que nos
cautiva,  como  la  naturalidad  con  la  que  presenta  el
hermafroditismo  de  los  protagonistas.  No  está  lejos  del
espíritu antiartístico de la vanguardia histórica, tanto de su
poética como de su funcionalismo. Su propio descubridor Nathan
Lerner fue uno de los primeros alumnos de la Nueva Bauhaus de
Chicago, condición que no le impidió, -sino todo lo contrario-
, apreciar su legado como un bien que debía ser preservado
para las generaciones futuras, aunque sin duda pertenezca al
ámbito del mito más que al de la racionalidad de la Bauhaus.
¿Acaso no fueron los espiritualistas Klee y Kandinsky dos de
los primeros alumnos de esta institución formativa profesional
en materia de artes plásticas, antes que Moholy-Nagy o Josef
Albers?   

En este sentido y aunque a través del calco practique una



“pintura de precisión” próxima a la de Duchamp o a los métodos
automáticos ejercitados por los dadaístas Man Ray, Picabia,
Jean Arp o Max Ernst entre otros, la forma emana del contenido
tal  y  como  estudiaron  y  valoraron  las  manifestaciones
primitivas los pintores expresionistas de CoBRA, porque la
obra de Darger, a pesar de sus procedimientos automáticos o
pseudoautomáticos  como  el  collage  o  el  calco  mismo,  se
aproxima más a esa otra Bauhaus Imaginista impulsada en 1956
por los italianos Pinot-Gallizio, Piero Simondo, Enrico Baj y
Sergio Dangelo (estos dos últimos procedentes del Movimiento
Nuclear), junto con el danés Asger Jorn y su hermano Jorgen
Nash entre otros relacionados con el movimiento imaginista
CoBRA y el incipiente situacionismo, contrario al aparente
racionalismo de la Bauhaus de Ulm fundada por Max Bill y auto-
considerada heredera de la primera Bauhaus alemana de Gropius.
En verdad fue el surrealismo el que comenzó a trabajar desde
los  contenidos,  movimiento  éste  despreocupado  siempre  por
cualquier  cuestión  formal  y  ansioso  por  descubrir  los
misterios  de  la  subconsciencia.  De  hecho,  la  primera
exposición de Darger, -“The Realms and the Unreal. The work of
Henry Darger”-, se celebró en 1977 -como ya hemos apuntado- en
el Hyde Park Art Center de Chicago, el cual, fundado en 1939
para exponer la obra de artistas locales, estuvo desde los
años sesenta relacionado estrechamente con el revolucionario
surrealismo de la ciudad (muy próximo a la federación sindical
internacional IWW) representado en parte (además del grupo
oficial liderado por Franklin y Penelope Rosemont) por la
plástica  de  los  antiguos  estudiantes  del  School  of  Art
Institute of Chicago, como los imagists de la ciudad (Roger
Brown, Ed Paschke, Christina Ramberg, Barbara Rossi, Rihard
Wetzel, Ray Yoshida…), los Monster Roster (Nancy Spero, Cosmo
Campoli, George Cohen, Leon Golub…) y los Hairy Who (Arthur
Green, Gladys Nilsson, Jim Nutt, Suellen Rocca, Karl Wirsum…),
caracterizados todos por su interés por el arte bruto (en
principio del “hombre del común” en palabras de Jean Dubuffet)
y el empleo de cómics y otras manifestaciones de masas, tal y
como procedió en solitario Henry Darger al margen de todas las



manifestaciones  artísticas  que  aquí  venimos  citando.  No
tengamos miedo a la hora de entroncar a este tipo de artistas
presentados  como  “outsiders”  en  la  historia  del  arte  más
reciente.  A  pesar  de  todo,  sus  grandes  guardianes
–historiadores, comisarios, museos, galeristas, etc.- lo hacen
constantemente por negación para mantener el interés por unos
nuevos “pocos elegidos”.

 

Un doble contexto cultural

Tanto para Darger como para los surrealistas y los grupos
afines de Chicago, se trata de un empleo de los modelos e
imágenes de los medios de masas muy diferentes al pop art tal
y como los propios imagists han sostenido. Tanto ellos como
Darger se sirven de estos pedazos de cultura masificada como
una  realidad  exterior  en  la  que  indagar,  al  margen  de
cualquier preocupación temática o institucional. De este modo
recatamos el ambiente donde la obra de Darger fue descubierta,
aquel donde reinaba una sed por la investigación capaz de
devolver el mito a la razón tal y como reclamaba el joven
Hegel  en  1797  en  su  Primer  programa  de  un  sistema  del
idealismo alemán. No obstante –y esto debe tenerse siempre en
cuenta-, en este primer descubrimiento ya están implícitos los
gérmenes de las dos vertientes de recuperación, las cuales se
presentan  no  sólo  contradictorias  sino  dialécticas  además,
según  algunos  argumentos  recurrentes,  deviniendo  así
complementarias  por  coincidir  precisamente  en  multitud  de
valores.  La  consideración  como  artista  es  clara,  su
aislamiento del resto de la sociedad, su exclusividad en el
comportamiento,  en  la  apreciación  de  la  realidad  y  en  su
apropiación en nuevas historias y composiciones. Todo ello
asegura la distancia y la exclusividad del arte, algo que
podría contradecir la otra vertiente presente en el ambiente
que rodeaba en la década de 1970 los círculos próximos al Hyde
Art Park Center de Chicago, -el arte  bruto-, que no hacía
muchos años, en 1972 concretamente, conoció la formulación de



su versión anglosajona bajo el concepto de arte “outsider” de
Roger Cardinal, en lo que participó con su reconocimiento
institucional, la primera apertura por parte de Nathan Lerner
del apartamento de Darger a los posibles interesados en 1973
tras  su  muerte.  No  hay  que  olvidar  que  antes  del
reconocimiento  de  Darger  como  artista,  fue  considerado  un
representante  del  arte  bruto  u  outsider,  primeramente  en
Estados  Unidos  y  luego  en  Europa  bastante  antes  de  su
acogimiento en el MAM de París, concretamente en 1996 por la
Institución más importante en esta materia: la Colección de
Arte Bruto de Lausanne fundada por Jean Dubuffet en 1976, por
lo que pronto podremos deducir cómo el arte bruto, en tanto
que manifestación artística propia de la posguerra de finales
de los años cuarenta -es decir, en un momento crucial de
recuperación del Arte tras la tormenta de las vanguardias
históricas-, iniciada una vez más no a partir de la práctica
artística sino del coleccionismo, sirvió de asimilación de
fenómenos culturales bien presentes pero que en un principio
vienen  a  cuestionar  los  límites  del  cofre  artístico  y
museístico.     

 

Dialéctica  abstracta  y  dialéctica  fenomenológica  del  arte
bruto y del arte outsider

Si bien la consideración de las manifestaciones plásticas del
hombre del común que deviene artista al margen del arte, puede
resultar contradictoria, en el momento en que se localizan en
los  sanatorios  y  manicomios  la  exclusividad  se  recupera,
terreno  éste  que  ha  ido  ganado  una  ventaja  significativa
frente al arte de los niños por ejemplo, sobre todo en el
momento de crear las primeras colecciones de este tipo de arte
“liberado”, mientras que el llamado arte primitivo carecía de
la innovación del “arte de locos y marginados”, dado que sus
valores  formales  ya  fueron  rescatados  por  una  primera
generación de artistas nabis y simbolistas, seguidas por el
cubismo  y  las  vanguardias  históricas  en  una  constante



confusión o entrecruzamiento con manifestaciones artísticas de
la Antigüedad como el arte sumerio, el arte íbero, el egipcio
o, sin ir más lejos, el periodo arcaico griego y, aún más,
aquel anterior tremendamente primitivo, localizado en lo que
se entendía como “años heroicos”, cuando los conflictos se
solucionaban  en  un  combate  entre  “héroes”  antes  del
desencadenamiento  de  los  acontecimientos  propiamente
históricos. Y es que la Historia y la Prehistoria no vienen
separadas por un telón de acero. El devenir se acelera y se
agudiza con la toma de conciencia, tal y como ocurre a nivel
individual  con  la  espacialización  del  tiempo  como  diría
Bergson. El tiempo establece por diferencia una inocencia, ora
prehistórica ora infantil (el arte naïf sirve de precedente,
surgido a partir del famoso ensayo del crítico y coleccionista
alemán Wilhelm Uhde, -primer marido de Sonia Delaunay-, a
partir de la calificación que atribuían a la pintura de Henri
Rousseau Alfred Jarry, Apollinaire, Picasso, etc., y que tomó
forma cuando Udhe descubrió en 1912 las pinturas de Séraphine
Louis), de la misma manera que cuando definimos un arte “no
institucionalizado”  reforzamos  de  inmediato  el  concepto  de
institución artística así como su capacidad de reificación. Ya
no se trataba tanto del “hombre del común” de Jean Dubuffet en
el momento en que el líder surrealista André Breton le apoyó
en el proyecto junto con otros diletantes como el íntimo de
Duchamp Henri-Pierre Roché, el abogado y bibliófilo Edmond
Bomsel  –copropietario  además  de  las  ediciones  Sagitario
dirigidas por Philippe Soupault-, Jean Paulhan -quien había
dirigido durante años La Nouvelle Revue Française (también
asesoró  a  Dubuffet  otro  próximo  a  esta  revista:  Raymond
Queneau)-, el galerista y marchante de arte próximo a los
surrealistas Charles Ratton, y el formulador del “un arte
otro” Michel Tapié. De hecho, fue el crítico de arte suizo
Paul Budry quien dio a conocer a Dubuffet los círculos médicos
de  su  país  durante  aquellos  años  de  la  fundación  de  la
Compañía del Arte Bruto, por lo que pronto se relacionó su
proyecto con la colección de arte psicopatológico iniciada en
1922 por el psiquiatra Hans Prinzhorn, cuyos estudios inspiró



tanto  a  artistas  como  Paul  Klee  o  Max  Ernst,  como  a  la
exposición de “arte degenerado” organizada por los nazis en
1937 en Munich y en la que incluyeron dicha colección con el
fin de ridiculizar aún más el arte moderno (no conocían por
entonces el enorme beneficio que le rendirían, sobre todo a
marchantes y coleccionistas próximos como nuestro conocido el
Barón Thyssen Bornemisza). Claro está que en este ambiente de
excesivo cosmopolitismo y doble moral burguesa, el arte del
“hombre del común” pronto se identificó y se estigmatizó en la
locura, en los presidiarios y en demás sacos sin fondo donde
se han lanzado, escindidos, desde la sexualidad femenina hasta
el azar, en suma todo aquello que no entra dentro de los
estancos de un lenguaje tremendamente ideologizado a lo largo
de la historia y especialmente en los últimos ciento cincuenta
años (recordemos Las palabras y las cosas de Michel Foucault),
teniendo en cuenta aún más que la colección del médico alemán
Prinzhorn compartió con el psicoanálisis de Freud (el mismo
que denigró la sexología clitoridiana como infantil) un mismo
precedente: Jean-Martín Charcot, en su caso no tanto por sus
investigaciones  sobre  la  histeria  femenina,  sino  por  sus
experiencias con arte psicoterapéutico en el Hospital de la
Salpêtrière de París hacia 1875. El trabajo anónimo de las
“artes primitivas”, extraño al culto del artista, resultó al
final  más  incómodo  que  la  psique  de  los  enajenados,  más
propicia  para  crear  nuevos  artistas  “degenerados”,  lo  que
resulta excesivamente perverso cuando se trata del arte de los
niños cuyas personalidades se encuentran en pleno proceso de
construcción. El arte bruto sólo pudo desarrollarse tras la
segunda mitad del siglo XX, época de enorme reacción contra
las ideas socialistas, en un clima generalizado de “vuelta al
orden” y de renuncias a los proyectos de aquellas vanguardias
históricas –ahora tachadas de utópicas-, más inclinadas por el
anonimato de la creación para poder equipararla y fusionarla
de nuevo con la producción, ambas escindidas en la modernidad
capitalista  y  liberal  (el  emprendedor  y  las  masas
trabajadoras). Al fin y al cabo, tal y como advierten Ernst
Kris y Otto Kurz en su obra conjunta La leyenda del artista,



la formación de un genio se nutre de su propia biografía, lo
que permite considerar su creación como una extensión de sí.
Se  trata  de  la  sustitución  de  las  relaciones  entre
representación  y  representado  en  la  obra  artística,  por
aquellas que laten entre el artista y su propia y endogámica
producción.   

La  forja  mitológica  del  loco  individuo  excéntrico,  fue
agudizándose en el ámbito institucional artístico con otros
términos y propuestas como son el “arte outsider” de Cardinal
como respuesta al constante paralelismo entre Paris y Nueva
York, aunque en este caso se trate más bien de Chicago, -
precisamente-, al haber organizado la ciudad la exposición
colectiva en 1979 bajo el término “Outsider art in Chicago”
(Henri Darger, Lee Godie y Joseph Yoakum fundamentalmente,
además  de  piezas  procedentes  de  las  colecciones  de  los
imagists, quienes no dudaron en exponer las suyas propias),
gracias a la cual el concepto adquirió el cuerpo necesario
para establecerse, al tiempo que el propio Cardinal organizaba
en Londres junto con Victor Musgrave y la Hayward Gallery, la
exposición  “Outsiders  :  An  Art  without  Precedent  or
Tradition”. De hecho no lo hizo de una manera inequívoca, sino
según la dialéctica de la institucionalización en la que se
basaba,  en  lo  que  participaron  otras  propuestas  y
formulaciones intermedias, como el “arte singular” de Michel
Ragon y la “Neuve Invention” del director de la Colección de
Art  bruto  de  Lausanne  Michel  Thévoz,  ambos  para  acoger
aquellos artistas que no se encuentran ni en un ámbito ni en
otro,  como  por  ejemplo  el  rumano  Zoltan  Kémény  por  su
materismo o los franceses Robert Tatin (muy apreciado por los
surrealistas) y Gaston Chaissac, descubierto este último por
Jean Paulhan, Raymond Queneau y el propio Dubuffet. De hecho,
tal y como afirman los expertos, el término “arte outsider”
permite hoy en día paradójicamente, una mayor apertura que el
“estrecho” concepto europeo de arte bruto con el que Dubuffet
se refirió con motivo de la primera exposición de “art brut”
en la galería Drouin de Paris en 1949, a aquel producido por



personas libres de cultura artística, lo que según él era
visible en el poco valor que otorgan al mimetismo y a la gran
variedad  de  medios  abordados:  “temas,  medios  materiales
elegidos y empleados, métodos de transposición [por ejemplo y
avant-la-lettre,  el  calco  de  Darger  y  sus  ampliaciones
fotográficas], ritmos, maneras de escritura, etc.” Sobre todo
la  primera  de  estas  dos  características  (si  bien  ambas
comprometían al arte de vanguardia desarrollado en la primera
mitad del siglo XX; de hecho fueron sus artífices los primeros
en prestar atención a las artes primitivas, al de los niños y
a  la  psicoterapia  plástica)  centraba  las  apreciaciones  
estéticas en la forma. Por ello y aunque el concepto en un
principio fue propuesto como una traducción directa del arte
bruto dubuffiano tal y como aclara el historiador Colin Rhodes
por ejemplo, el concepto de “arte outsider” acabó por ser más
amplio  gracias  a  la  aplicación  que  recibió  por  parte  de
críticos e historiadores posteriores, sobre todo a la hora de
adaptarse a las circunstancias norteamericanas que necesitaban
de  una  consideración  de  las  manifestaciones  populares
afroamericanas, tan importantes como el jazz en el ámbito
musical sin ir más lejos. Es decir, el calificativo “outsider”
ampliaba  la  capacidad  de  absorción  del  arte  bruto.  No
obstante, cuando nos referimos a una mayor amplitud lo hacemos
en términos abstractos, dado que “arte outsider” no se limita
tanto  a  la  forma  o  las  circunstancias  biográficas  de  los
creadores, sino que desde un principio se propuso desde su
relación con el arte institucionalizado, el cual se había
regenerado respecto a las manifestaciones del siglo XX y en
función de la museística y de la historiografía, en Estados
Unidos  antes  que  en  París  gracias  especialmente  a  los
esfuerzos del MoMA y de sus directores, desde su fundador
Alfred Barr Jr. hasta William C. Seitz, quien organizó en 1961
la importante exposición Art of Assemblage en este centro con
la asistencia teórica de Jean Dubuffet precisamente. La mayor
amplitud  del  término  “outsider”  se  debe  entonces  a  una
respuesta institucional más clara, en un momento posterior en
el que el concepto de arte institucionalizado se encontraba



mucho más evolucionado. Este proceso deviene más evidente aún
gracias al porqué la obra de Darger no fue incluida en la
primera exposición de arte outsider de 1979 en Londres cuando
se entendía por este concepto todavía una traducción literal
del  arte  bruto  de  Dubuffet,  mientras  que  hoy  en  día  es
considerado como uno de sus principales exponentes. El propio
Musgrave  consideró  en  la  introducción  al  catálogo  poco
propicio incluirlo en esta muestra por la naturaleza cultural
de sus fuentes -comics, revistas y viejos álbumes-, como si
fuesen  incompatibles  con  la  idea  dubuffiana  del  arte
“indemne”. Aun con todo esto último poco concordaba con la
realidad de la cultura popular norteamericana, pionera en el
despliegue de los mass media en tanto que emanación cultural
de  la  sociedad  capitalista.  El  propio  Darger  en  su
autobiografía se cita a él mismo en calidad de artista, aunque
este  hecho  es  en  verdad  muy  común  entre  los  artistas
representados  en  la  colección  de  arte  bruto  de  Dubuffet
conservada  en  Lausanne.  En  realidad  no  existe  diferencia
alguna  entre  “bruto”  y  “outsider”,  sino  que,  refiriéndose
ambos  a  vertientes  diferentes  de  un  mismo  interés
institucional, participan del mismo proceso de reificación de
uno de los mayores intereses de las vanguardias históricas
desarrolladas antes de la Segunda Guerra Mundial: el arte del
hombre  del  común,  incluyendo  las  artes  primitivas  e
infantiles, tal y como le pudieron interesar por ejemplo al
uruguayo Joaquín Torres García. Por ello y una vez considerada
esta realidad desde la colección y el museo que selecciona
entre una infinitud de muestras, el arte outsider subraya la
realidad institucional de este interés. Es así cómo entiende
la implicación de ciertos protagonistas de aquella vanguardia
legendaria dispuesta a cambiar el mundo, en la Compañía de
Arte Bruto promovida por Dubuffet, pintor de su generación
que, junto con Michel Tapié, Simon Hantaï, Henri Michaux (“La
palabra es tan sólo una ilusión. Los artistas que trabajan con
sus  manos  son  mucho  más  felices”,  replicó  Michaux  en  el
estudio de Picasso en 1943 según las memorias del fotógrafo
Brassaï) o el crítico Charles Estienne (sin nombrar a los



expresionistas  y  neodadaístas  norteamericanos  dispuestos  a
vivir su propia aventura moderna entre los años 1940 y 1950),
estaba firmemente dispuesto en el fondo a recobrar el valor
individual  del  artista  al  liberarlo  de  la  formación
profesional, sólo que con ello también eliminaba la dimensión
teórica de la vanguardia histórica: “no más ideas; expresión,
expresión…”,  a  lo  que  las  instituciones  respondían
entusiasmadas: “¡más cuadros, más ventas, más cultos, menos
reflexión, más religiones!”. Éste es en realidad el verdadero
sentido  ideológico  del  assemblage  de  Dubuffet  frente  al
collage de la vanguardia histórica, de la superposición de su
“untar”  a  la  yuxtaposición  del  encolado,  de  la  imagen
reproducible hasta la recuperación de la obra única.    

 

El héroe contra el mito

En este estado de cosas no es de extrañar que la siguiente
exposición de Henri Darger, quien ya se había convertido en un
mito  de  la  cultura  reciente  de  Chicago  y  de  los  Estados
Unidos, tuviese lugar a modo de antológica en la galería de
Nueva York Phyllis Kind, -la segunda tras aquella celebrada en
Chicago en 1977-, ahora bajo el título “Los dibujos de Henry
Darger”, lo que ya supuso un reconocimiento como artista junto
a su supuesta condición de outsider. Esta última apreciación
se restringió a Chicago donde se celebró en 1979 la exposición
dedicada a este tipo de artistas “marginados”, en este caso
todos autóctonos de la ciudad, sobre todo ante el hecho de que
Darger no fue incluido en la exposición celebrada en Londres
ese mismo año (a pesar de los argumentos de Musgrave, este
hecho posiblemente se debiera más a su reciente descubrimiento
que no permitió a los organizadores valorar su obra), mientras
que su renombre como artista alcanzaba ya cuotas nacionales.
Aun  con  todo,  su  producción  fue  acogida  en  1996  en  la
Colección de Arte Bruto de Lausanne, llegando pronto a ser
considerado como uno de los grandes de esta vertiente del arte
abierta por Dubuffet, así como nuevamente del propio arte



outsider, ahora y por fin a nivel internacional, al haber sido
representado cuatro años antes en la exposición itinerante
“Parallel Visions. Modern Artists and Outsiders” organizada
por Los Angeles County Museum of Art (LACMA), concretamente
por Maurice Tuchman y Carol S. Eliel, y que pudo verse también
en el Museo Reina Sofía de Madrid, además de en Tokio y
Basilea,  si  bien  de  manera  ambigua,  dado  que  la  muestra
contraponía  artistas  consagrados  del  siglo  XX  con  los
denominados “outsiders”, en un proceso al que ya hemos aludido
de  complementariedad  y  que  desembocaría  en  la  nominación
“Musée d’art moderne, contemporaine et d’art brut” en 1999 al
recién abierto centro de arte contemporáneo de Lille. ¿Dónde
queda Darger en todo esto?, ¿en el arte propiamente dicho o en
el recinto creado por Dubuffet para el “hombre del común”?
Aunque a estas alturas quizás debamos reformular la cuestión:
¿dónde queda el hombre del común?

De esta manera y a modo de contextualización de la obra y
legado de Henry Darger, hemos probado cómo gracias a que el
arte del “hombre del común” ha ido restringiéndose a lo que
hoy entendemos por locura sin apenas cuestionarlo (para lo
cual habría que definir antes la razón imperante que la define
por contraposición), se ha ido reforzando en el fondo no sólo
la obra del artista como genio y ser superior destacado del
resto  de  la  sociedad  tal  y  como  desean  presentarse  los
empresarios emprendedores que protagonizan la sociedad actual
de mercado, también la obra de arte independiente de todo
valor de uso conservado aún en las imágenes prehistóricas y de
las  denominadas  “artes  primitivas”,  como  reflejo  de  las
inquietudes interiores del artista más allá de la mímesis. El
arte ya no estudiaba mediante la representación la realidad,
algo que en verdad tuvo su fin en el siglo XVIII tras siglo y
medio de presión trentina directa o indirecta, sino que la
representación pasó a ser un valor en sí mismo tal y como
ocurrió con el lenguaje en el momento en que comenzó a ser
estudiado en los términos expuestos por Michel Foucault en Las
palabras  y  las  cosas,  con  una  función  resuelta  en  dos



vertientes concernientes al artista y a la obra artística, a
la producción y a la ideología emanada: convertir la obra de
arte en un modelo de puro valor de cambio para el mercado, un
cheque en blanco amparado en el hecho de que sólo se le
permite al artista (los barbudos con gafas de pasta de la
España franquista y de la Europa actual de hipsters) trabajar
de manera simultánea –sea cierto o falso, da igual- la idea y
su materialización. De esta manera el Arte se presentaba por
primera vez como lo contrario al trabajo, dado que fue en la
Revolución  Industrial  cuando  se  desligó  el  diseño  de  la
fabricación, el trabajo intelectual del manual, en el momento
en que nacía la clase trabajadora y el trabajo automático (que
las diferentes vanguardias históricas quisieron actualizar a
las manifestaciones culturales, como la espontaneidad de las
palabras  en  libertad  futuristas,  la  construcción  del
constructivismo  y  del  funcionalismo,  y  los  automatismos
dadaístas  y  surrealistas),  encontrando  pronto  respaldo
legislativo  en  el  Décret  d’Allarde  y  la  Loi  Le  Chapelier
decretados  en  1791  en  el  primer  periodo  monárquico
constitucional de la Revolución Francesa, por los cuales se
suprimían todas las corporaciones de oficios y trabajadores
mientras  se  garantizaba  la  libertad  de  comercio  y  de
industria. Como los Bisontes paleolíticos o las pirámides de
Egipto, nuestro concepto de Arte que imponemos al resto de la
Historia  responde  a  una  ideología  concreta  necesitada  del
emprendedor, -ora artista ora empresario-, aunque este último
no ha dejado nunca de ver el primero como una persona que por
su  excentricidad  ha  orientado  su  exclusividad  hacia  la
“libertad  artística”,  la  cual  siempre  es  subjetiva  (Los
placeres de la imaginación de Joseph Addison y del empirismo
inglés, La crítica del juicio de Kant, etc.) como las propias
capacidades del empresario para elegir sus inversiones. En
principio la burguesía echó mano de la mímesis del arte para
disfrazarse de lo que en el fondo deseaba ser –aristócratas-,
para luego tratar el cuadro como una representación del alma
individual del genio a partir de finales del siglo XIX y el
surgimiento de la idea de un arte autosuficiente (“el arte por



el  arte”),  gracias  a  lo  cual  alcanza  el  valor  de  cambio
“absoluto” (esto es: independiente del valor de uso, de donde
surge la idea de que el arte es siempre inútil materialmente
hablando): “La actitud que consiste en ver el arte como arte,
como un dominio autónomo de la actividad creadora (…), emerge
desde que crece el deseo de asociar el nombre del maestro a su
obra”, señalan acertadamente Ernst Kris y Otto Kurz en La
leyenda del artista (Viena, 1934). Mediante el arte, lleno de
complejos  victorianos,  bismarckianos  y  bonapartistas,  el
burgués se proyecta en el alma del artista y juega por un
breve momento como cuando va al prostíbulo, a ser un loco
embriagado  por  sus  propios  dones,  sin  que  jamás  haya
desaparecido la representación, no sólo en el arte sino en el
conjunto  de  la  sociedad  una  vez  fortalecida  gracias  a  la
disociación entre trabajo “intelectual” y trabajo manual o
material, ahora reducido al automatismo de la fábrica con el
fin de incrementar los beneficios y desproveer de su fuerza a
la única fuente de riqueza real, que no es otra que la mano de
obra, hablando en serio y en los términos economicistas de
Ricardo. 

De  este  modo  entendemos  cómo  el  hombre  del  común  ahora
estigmatizado en la locura, –para lo que no sólo aceptamos el
discurso definido por Foucault, sino también el concepto de
locura expresado históricamente en su Historia de la locura en
la época clásica-, vuelve al culto biográfico de Vasari, él
mismo artista y por tanto burgués emprendedor, aunque todavía
previo a la escisión del trabajo manual del intelectual propio
de nuestra era capitalista. El artista a través de la “locura”
recupera sus facultades mágicas de las que nos hablaban Kris y
Kurz, mientras que el arte infantil pierde fuerza. Al fin y al
cabo y siendo que todos lo hemos sido, todos los niños pintan;
o más bien dibujan, al menos hasta que dejan de hacerlo a la
edad de los 10 años más o menos, ante la evidencia de que sus
moños y garabatos poco tienen que ver no con la realidad, sino
con las ilustraciones de museos y publicaciones que han pasado
por la aprobación de la imprentan (nos referimos irónicamente



a  la  división  profesional).  Es  entonces  cuando  el  niño
comienza a centrase en una sexualidad ideologizada y escindida
del resto de su cuerpo y de su comportamiento (tal y como
define Michel Foucault la sexualidad en la introducción al
segundo volumen de su Historia de la Sexualidad, El uso de los
placeres), la misma que pronto dirigirá hacia la procreación
de más mano de obra. El resto no es más que un persistente
estado infantil de la sexualidad según los argumentos del
psicoanálisis y de la economía de la libido. Es entonces, y
sólo entonces, cuando alcanzamos una verdadera “crisis de la
realidad”.  Por el contrario, en los relatos biográficos de
artistas  se  subrayan,  según  las  fases  propias  del  héroe
mitológico,  las  primeras  manifestaciones  de  las  supuestas
dotes artísticas del “elegido” creador en su infancia, que ya
entonces lo diferencian de la cantidad de garabatos de los
restantes niños (y sigo con ello una vez más los argumentos de
Kris y Kurz). 

Sea como sea, Henry Darger ya ha constituido un mito que debe
ser  reconocido  de  alguna  manera  por  la  cultura
institucionalizada. Klaus Biesenbach argumenta muy bien en la
monografía  que  le  dedica  en  2009,  su  conformación  en  los
Estados  Unidos:  ya  en  1979,  tres  años  después  de  su
descubrimiento,  el  guitarrista  de  country  experimental
asentado en San Francisco y colaborador con The Residents,
Snakefinger, dedicó un tema a The Vivian Girls, seguido de la
ex-cantante de 10.000 Maniacs Natalie Merchant con su “Balada
a Henry Darger” de 2001, a lo que hay que añadir “The Vivian
Girls are visited in the Night by Saint Dargarius an his
Squadron of Benevolent Butterflies” de Sufjan Stevens (2006)
y, sin ir más lejos, el grupo de punk pop femenino bautizado
directamente The Vivian Girls en 2007, junto con la pieza
teatral  As  Told  by  The  Vivian  Girls  de  Devon  de  Mayo  e
interpretada por la compañía The Dog & Pony’s Theatre, sin que
enumeremos aquí los reiterados homenajes y citaciones en el
ámbito del cómic y de la literatura en general.



Nosotros vamos a intentar volcar en sentido contrario las
aportaciones de Darger en tanto que individuo. No es nuestra
intención expresar una crítica fácil, vacía de utilidad y que
pueda condenar al olvido una serie de cuestiones capaces de
aportarnos una enorme trascendencia. Pero como hemos hecho
hasta el momento vamos a centrarnos en la ficción, -en la
producción relegada en verdad-, con el fin de detectar los
síntomas de realidad que subyacen, antes que mitificar una
vida, ya sea por su intensidad (Los picassos y los dalís) o
por su monotonía (como el propio Darger). Al fin y al cabo
nuestro  autor  en  tanto  que  creador  individual  y  aislado,
representa muy bien la sociedad actual y su cultura surgida
del sistema de mercado que rige los destinos del mundo desde
hace  dos  siglos,  hecho  que  queda  plasmado  en  caracteres
precisos  de  su  producción  interdisciplinar,  capaces  de
devolver –como ya hemos advertido al principio-, una visión
mítica de la que la razón se ha visto despojada desde el
momento  en  que  ella  misma  se  vio  convertida  en  simple
mercancía.  Recordemos  que  tan  sólo  en  España,  uno  de  los
periódicos “de mayor tendencia” se ha apropiado de su nombre,
uno de aquellos agentes empeñados en despojarla, a ella y a la
vida, de su propia magia, la cual han concentrado en aburridos
barbudos con gafas de pasta. Sí, hay mucho que recuperar, y en
este  estado  de  cosas,  en  ocasiones,  no  sabemos  si  por
casualidad o no, se descubre la insistencia de algún solitario
como Darger. Para poder apreciarlo debemos alejarnos de la
psicología reificadora y tratarlo tal y como se presentaron
los auténticos plásticos y creadores del difícil siglo XX: en
calidad de investigadores de una realidad alejada.  Dicho todo
esto concerniente acerca de nuestra metodología, prosigamos. 
 

 

Arte y conocimiento de la realidad

Las historias de Darger resultan conmovedoras. Profundamente
maniqueas  chocan  con  la  moral  adquirida  por  cada  uno  de



nosotros. Con el detalle con el que trata a esta última,
Darger ha logrado disociarla por un momento de la excitación,
del placer y de la violencia y, con ello y sin saberlo,
desvelar el funcionamiento de la ideología así como liberar
los mecanismos de nuestro interior, tal y como pudo hacerlo
Sade  en  su  momento.  ¿Acaso  la  historia  desmembrada,  sin
continuidad, plagada de cruces de nombres y personajes, de
causas y efectos, no es la misma que la que vivimos en una
constante imposibilidad de aportar datos objetivos libres de
la  ideología,  ni  de  establecer  una  cadena  lógica  de  los
acontecimientos, y mucho menos en función de una moral? Tal y
como Darger reubica de un golpe la tierra en la órbita de un
nuevo  astro  haciéndola  descender  hasta  la  categoría  de
satélite, nos sitúa no a él mismo como podríamos pensar, en
unos  estados  segundos  que  permite  vislumbrar  realidades
inaccesibles al resto de los mortales, sino a nosotros que
devenimos  lo  que  en  realidad  somos:  unos  desterrados  de
nuestra propia realidad. ¿Qué es lo que nos ciega, lo que no
nos deja ver la verdad de la historia que Darger nos narra? De
repente los penes pre-pubertosos de las niñas cobran sentido
en una nueva unidad que se ha visto ultrajada por las fuerzas
esclavistas  de  los  adultos,  a  pesar  de  la  existencia  de
algunos  de  ellos  aliados  y  que  en  realidad  dirigen  el
conflicto. Los términos se invierten. El ensamblaje de las
diferentes  partes  antecede  a  lo  que  antes  veíamos  como
unidades  autosuficientes.  Nos  faltaba  abandonar  nuestro
“planeta” para descubrir que se trataba del satélite de otro
astro mucho mayor donde la continuidad cobra un nuevo sentido,
donde los personajes se entrecruzan en plena simultaneidad,
porque como en el platónico cuento Flatland de Abbott, se
trata  de  una  toma  de  conciencia  de  que  las  diferentes
dimensiones no son más que el reflejo de una misma realidad,
nada inocente en una época que antecede a la gran revolución
astronómica  que  estamos  viviendo  y  en  la  que  los  ejes
cartesianos son ridiculizados por el espacio, el tiempo, la
gravedad y la energía a la espera de una nueva unidad aún más
orgánica si cabe. Sin embargo, no vamos a caer con este nuevo



platonismo en la figura del artista como visionario fácilmente
recuperable, pero sí devolvemos con ello el estado primero a
la creación plástica, llamémosla estética o incluso arte, en
tanto que ciencia de las apariencias. Los aparentes “errores”
en la narrativa de Darger devienen de este modo tomas de
conciencia de nuestra propia realidad.

 

La unidad entre materia y forma, entre realidad y ficción

A partir de esta premisa recorremos el sentido inverso de la
obra, no a través de los datos biográficos rescatados a duras
penas, sino del proceso material y técnico creativo, tanto de
la literatura como de las ilustraciones de Darger. Si abordó
al final de su vida relatos autobiográficos –Historia de mi
vida, su diario y los estudios meteorológicos-, no fue para
heredarnos el conocimiento de sus propias vivencias; esto no
cuadra con una persona que ha dado tan escasas muestras de
voluntad de dar a conocer su obra, sino con el objetivo de
entrecruzar y así unir la realidad de Calveriana con la de la
tierra. La cuestión radica en la frontera entre el ensamblaje
y la unidad. Si logramos pasar de uno a otro recobramos el
origen  perdido,  la  inocencia.  Lo  que  creíamos  posterior
deviene  anterior,  aunque  a  nosotros,  ciegos  todavía,  nos
choque  como  los  diminutos  miembros  de  las  Vivians.  Esto
resulta correlativo a la alquimia, a la creación a partir de
la  nada  como  superación  de  la  forma,  remitiéndonos
definitivamente a la materia olvidada. La frontera entre la
ficción y la realidad se desenvuelve de manera simultánea en
la Historia entre un dios demiúrgico y griego que moldea una
forma eterna, y otro semita que crea a partir de la nada,
dualidad que se ha repetido infinidad de veces en todas las
culturas.  Recordemos  que  tanto  MacGregor  como  Choghakate
Kazarian, -en un nuevo acercamiento paternalista al artista
outsider-, afirman que Darger recurría primero al collage y al
calco  porque  era  incapaz  de  crear  ex-nihilo.  Aunque  esta
afirmación  constituya  ya  un  tópico  cuando  se  trata  de



collagistas, no deja de manifestar este drama que en el fondo
subyace en toda creación, ya sea la de Miguel Ángel Buonarroti
o la del hijo del vecino. Al fin y al cabo, las diferencias de
género afectan tan sólo a la forma de una misma materia que es
la  carne  humana,  siendo  que  el  hermafroditismo  en  la
figuración –formal siempre-, es capaz de unir en términos
tradicionales el modelo con el creador, la obra como reflejo
del artista, y éste como reflejo de sus objetos y obsesiones
que, en Darger y gracias a su capacidad de invertir las causas
y los efectos, pasan a primer término, esto es, a un origen
perdido (el Génesis bíblico en su concepción cristiana) por
haber sido desfragmentado y escindido por la corrupción adulta
e ideológica. No. Como suele ser habitual, los diferentes
procederes  de  Darger,  antes  que  obedecer  a  supuestas
incapacidades técnicas (yo lo desconozco francamente; tampoco
me inquieta demasiado), albergan muy ricos significados. 

De esta manera arribamos a los dos procedimientos creativos de
Darger correspondientes a la materia y a la forma, porque,
como  ya  hemos  advertido,  la  unión  de  lo  femenino  y  lo
masculino no responde para nosotros en la visión de la obra
como una extensión psicológica de la vida del autor tal y como
narran Kris y Kurz, aunque sí una materialización creada a
partir de la correspondencia de su interior con el exterior
objetual, tan misterioso como el primero. A fin de cuentas, si
bien este procedimiento podría antojarse próximo al de Breton,
el  surrealismo  nunca  ha  dejado  de  ser,  –a  pesar  de  las
apariencias-,  una  lucha  ciega  y  sin  cuartel  contra  la
arrogancia.  Por  esta  razón  última  resulta  especialmente
revelador subrayar el contexto cultural de Chicago donde fue
descubierta la obra de nuestro autor.

 

De la ficción del mundo a la mecánica del cuento: de los
medias al collage o al médium

Gran collagista al inicio de su carrera solitaria, lo que



luego canalizó en el arte del calco, la primera distinción
entre la materia y la forma ya viene ofrecida en el catálogo
de la exposición recién celebrada en el MAM de París por
Choghakate Kazarian y que, tal y como demuestro en mi libro El
collage. Historia de un desafío, ocupa a todo collagista que
se  tercie:  la  recogida  y  selección  de  material,  y  la
disposición  de  estos  materiales  en  un  nuevo  conjunto.  En
realidad es lo que el artista plástico ha realizado a lo largo
de toda la Historia del Arte, sólo que antes, en vez de
tomarlos directamente, los representaba mediante el dibujo y
modelado en una homogeneidad material que le permitía crear
unidades ficticias, porque se trata, antes y ahora, no tanto
de  las  limitaciones  técnicas  a  las  que  recurren  los
historiadores con asiduidad, -especialmente cuando se trata de
“outsiders”-, sino de alcanzar una última correspondencia e
identificación entre el acabado y el proceder que, en términos
temporales diferentes, corresponde a la unidad materia-forma
que sustituye a la anterior unidad ficticia de la mimesis.
Así, el creador recoge los materiales en función tanto de sus
intereses como de sus objetivos, los cuales deben corresponder
con  los  primeros  para  salvar  el  estado  de  alienación,  es
decir, la copia en el vocabulario clásico y mitificado del
artista genial que para nosotros se torna en metodología que
combate el estado de escisión en el que se desenvuelve la vida
moderna  desde  el  momento  en  que  los  fragmentos  llegan  a
nosotros  sin  que  conozcamos  sus  procedencias.  Darger  los
recogía concretamente de las basuras como mercancía desechada
y así liberada de sus valores de cambio. Los almacenaba hasta
encontrarles un nuevo sentido, un nuevo valor de uso en sus
composiciones. De este modo comprendemos por qué sus historias
no  mantienen  la  continuidad  a  la  que  tan  acostumbrados
estamos,  sino  una  simultaneidad  inaudita  que  nos  permite
vislumbrar nuestra condición segunda en calidad de satélite de
mundos  nuevos.  Mediante  este  procedimiento  y  sin  recurrir
todavía al calco, confeccionó entre la década de 1910 y 1920
mediante el collage, las banderas, los generales y los países
que iban a intervenir en la historia que le iba a ocupar toda



su  vida:  la  guerra  Glandeco-Angelinniana.  Éstos  iban  a
conseguir la unidad necesaria de sí mismos mediante el calco y
la  acuarela  antes  de  formar  parte  de  las  composiciones,
cobrando  y  desvelando,  como  ya  hemos  dicho,  nuevas
significaciones  y  contenidos.

 

Hacia el automatismo y la unidad material: del collage al
découpage

En este paso históricamente inverso desde el collage hasta el
dibujo “guiado”, Darger reemplazó el recorte por el calco,
para el cual empleaba directamente el papel carbón -ideal para
este proceder-, lo que amplió con los años a ampliaciones
fotográficas de los modelos antes de ser calcados, con el fin
de alcanzar las escalas necesarias para la verosimilitud de
las composiciones previstas, y ello a pesar del elevado coste
del  procedimiento,  hecho  que  también  niega  las  posibles
teorías acerca de sus limitaciones en la elección de recortes
de la prensa, de cómics, álbumes y catálogos, muchos de ellos
infantiles, y cuyas imágenes recatadas de estos medios de
masas  iban  a  conocer  nuevas  direcciones  gracias  a  estos
procedimientos.  La  diferencia  de  las  tijeras  con  el
delineamiento es que este último extrae la imagen. Con ello
sublima las figuras al tiempo que las dispone para participar
en nuevas composiciones junto con otras figuras rescatadas
bajo el mismo proceder. Se homogeniza el material de la misma
manera que hacían los clásicos con el empleo de la pintura y
la escultura antes que el collage, sólo que ahora Darger ha
logrado eliminar la mano creadora y moldeadora del artista
para facilitar su comunión con lo preexistente y dotar a la
vez  y  por  definición,  a  los  trazos  voluntarios  de  unos
significados  nuevos.  En  este  sentido  adopta  procedimientos
automáticos próximos a los dadaístas, aunque  hoy sabemos que
muchos de ellos ya estaban presentes en la cultura popular, en
las artes decorativas consideradas “menores” (por su cantidad
de  recursos  técnicos,  Darger  se  presenta  como  un  “gran



decorador”, tal y como demostraron ya algunas de sus aficiones
infantiles narradas en su autobiografía) y otras aplicaciones
funcionales, desde el collage y el ensamblaje mismo hasta la
fotografía sin objeto. Es así que hoy debemos considerarlo
como uno de los collagistas estadounidenses previos al gran
desencadenamiento del “arte moderno” norteamericano, junto con
Arthur Dove y Joseph Cornell fundamentalmente. Claro está que
en este proceso de sublimación de las imágenes (mediante la
homogenización  del  material)  y  de  su  re-contextualización,
participa un tercer paso que es la coloración, la cual ayuda -
tal  y  como  señala  nuevamente  Kazarian-  a  la  calificación
dentro del sistema maniqueísta de sus nuevas historias como si
de un tablero de ajedrez se tratase: los malos, los buenos,
los inocentes y los adultos, los grados militares, los colores
de las banderas, etc. En este sentido debemos afirmar que en
la dialéctica materia-forma Darger apuesta por la imagen, lo
que lo acerca todavía más a los intereses surrealistas como
los de Chicago. Es a través de ella que integra y reconcilia
las variadas posibilidades, así como los diferentes estratos
de una realidad escindida: interior-exterior, sujeto-objeto,
anverso-reverso (piel-vísceras), femenino-masculino, natural-
artificial, naturaleza-historia, continuidad-ensamblaje, etc.

En este proceso desde la materia hasta la imagen a partir de
la dialéctica materia-forma, Darger anduvo de una manera bien
particular el mismo recorrido que la vanguardia internacional,
desde  la  anulación  de  la  “voluntad  artística”  como  diría
Restany, haciendo uso de procedimientos que alejan la mano
como las tijeras, hasta ciertos automatismos como el encuentro
con los materiales prestados o el seguimiento de un trazo
preexistente, en el caso del autor que nos ocupa más allá
incluso del automatismo supuestamente libre de toda conciencia
o  determinación  volitiva,  de  Arp  y  Magnelli  o  del  último
Matisse, ya que confía su dirección a lo preexistente. De este
modo, una vez que hubo abandonado el trazo voluntario mediante
los recortes de sus primeros collages, retomó el lapicero,
posiblemente olvidado en su infancia como nos ha ocurrido a la



mayoría, ahora mediante el calco que considera antes que nada
las imágenes encontradas (en la basura, en las publicaciones
periódicas; identificación que lo aleja de los artistas pop
tal y como ocurre con los imagists de Chicago), con lo que
reinventa el dibujo y la gráfica a un mismo tiempo, es decir,
la imagen orgánica y la imagen industrial o mecánica, ambos
ámbitos  reconciliados  en  los  desastres  al  establecer  una
equivalencia definitiva en torno a las consecuencias, entre
las tormentas y otros fenómenos atmosféricos extremos con las
guerras  y  sus  batallas,  en  una  definitiva  unión  de  lo
preexistente  con  la  creación,  y  de  una  contundente
presentación  a  posteriori  del  misterio  de  esta  última
contenido en la nada que a nuestros sentidos queda oculta a
modo de nóumeno. Como vemos, tanto en la temática como en la
adopción de unas técnicas libres de toda habilidad necesaria,
desde las cajas que coloreaba de pequeño hasta los Blengins, -
esos  seres  mitológicos  conformados  a  partir  de  distintas
partes rescatadas de aquí y de ahí, ya sea mediante la memoria
o mediante la adopción mecánica del calco y del collage-, la
historia de Darger ya no se antoja individual y bizarra. Es la
historia  de  todos  nosotros.  Es  la  historia  de  toda  una
civilización que se enfrenta aún hoy al reto que supone la
Revolución Industrial y a la que todavía no hemos sido capaces
de adaptarnos económica y socialmente para beneficiarnos de su
rendimiento y de sus servicios, lo que quizás comporta la
necesidad  de  una  reconciliación  del  estado  primitivo  y
moderno, del estado infantil y adulto, que la mayoría de los
comentaristas de la obra de Darger encuentran precisamente
patológica.

 

La reconciliación

No obstante, no pensemos que esta producción queda libre de
toda discordancia anómala. Existen puentes entre el trazo del
calco y el dibujo volitivo, pequeñas reacciones destinadas a
retomar  la  iniciativa  del  pulso.  Si  bien  las  motas,  las



escamas, las alas y las colas de los híbridos Blengins se
presentan de manera más o menos armoniosa, la línea continua
del calco propio de Ingres, -sus desnudos femeninos copiados
del mismo modo por multitud de académicos-, irrumpen de manera
violenta cuando se trata del binomio artificial-natural de las
guerras y tormentas. Siendo una de las muertes más habituales
el estrangulamiento, los gestos de asfixia de las víctimas son
rupturas  de  este  trazo  continuo  para  dar  una  pequeña  y
limitada cabida al trazo volitivo de la mano, -ya adulto-, así
como  cuando  se  trata  de  las  vísceras  de  aquellas  niñas
destripadas. Con ello Darger nos ofrece una definición muy
ajustada de la violación: la irrupción de la mano experta -que
ya conoce- en el trazo continuo mecánico falto de esa pérdida
de inocencia, lo cual remite, en su mentalidad de ferviente
católico, a la expulsión del Paraíso, el cual localiza ahora
tras  cierta  inversión,  -debido  sin  duda  a  su  perfección
mecánica-,  en  las  imágenes  de  los  medios  de  reproducción
mecánica que producen los mass media y la actual naturaleza
artificial, industrial, al menos la suya propia en su estado
de  aislamiento  y  alienación  que  comparte  con  cada  uno  de
nosotros en una sociedad basada en el poder del individuo para
concentrar el máximo de capital en detrimento de sus iguales.
Por el contrario, cuando se trata de la naturaleza anterior -
las  tormentas  de  los  clásicos  venecianos  a  través  de  las
cuales alcanzaron en el siglo XVI la coloración de las sombras
y  la  recreación  de  la  atmósfera  desde  el  empirismo  y  la
observación-, ésta se torna violenta. Aun tratándose de un
puente claro, de un intento de matrimonio entre los dos trazos
–el mecánico y el orgánico-, la yuxtaposición frente a la
atmósfera  ficticia  triunfa  de  manera  terrible.  Calcadas  y
rescatadas así del mundo de la ilustración reproducible, en un
ejercicio próximo a aquel aconsejado por Botticelli, narrado
por Leonardo da Vinci y consistente en lanzar una esponja
sobre  un  muro  para  leer  a  continuación  las  imágenes
resultantes o, más bien, estimulantes para nuestros sentidos,
las nubes sirven en la obra Darger –libre de toda habilidad,
recordémoslo-,  para  anunciar  e  ilustrar  los  terribles



acontecimientos  de  las  civilizaciones,  del  enfrentamiento
entre fieles e infieles, entre los que conservan la fe y
aquellos otros que la han olvidado, lo que en el fondo se
trata de nuevo de una pérdida de la inocencia. Es más, la
repetición  y  reiteración,  dos  de  los  procedimientos  más
ejercitados por Darger según Kazarian, comprobables en las
multitudes de los personajes por las que –como las espigadoras
de Millet- no sabemos si se tratan de figuras yuxtapuestas o
de  imágenes  traslapadas  con  el  fin  de  crear  tan  sólo  un
movimiento  estereotipado,  en  la  reiteración  las  escenas
devienen signos, -sellos o tampones-, tal y como ocurre sin ir
más lejos con el estrangulamiento y las vísceras, los cuales
son capaces de repetirse hasta la saciedad, hasta habituar al
lector y conformar unos contenidos estables que, a pesar de su
significado, conlleven la tranquilidad de la univocidad. Y lo
mismo ocurre con las formas, –cabezas en su mayoría tal y como
advertían tanto Da Vinci como Henri Michaux acerca de sus
experiencias con peyote-, las cuales emanan de las nubes sin
poder romper nunca la yuxtaposición. Son signos que anuncian y
transcriben la escena, de la misma manera que las letras y los
trazos  explicativos,  –aunque  solapados  en  el  fondo-,  que
intervienen  en  las  escenas  conformadas  y  estructuradas  en
función del calco y la yuxtaposición, se deben a la caligrafía
del propio Darger. En este caso la violencia se ejerce en el
nivel de la representación, tal y como ocurre en verdad con
todo el conjunto de la producción de Darger, dado que esta
dimensión  es  la  que  alcanza  el  impulso  creador  mismo.  Es
atacando directamente la capacidad referencial de las imágenes
cómo las roba o las recupera, dependiendo esto último del
bando que adoptemos. Las discordancias producidas en el eje
cronológico  y  narrativo  clásico  –esto  es,  aristotélico-,
responden  a  esta  dimensión,  de  la  misma  manera  que  los
apacibles Blengins, los cuales no afectan para nada al curso
de los acontecimientos, no consiguen participar de la escena.
Se solapan, son estériles, como las Vivians girls bisexuales
que  sienten  la  necesidad  -como  la  desnudez  de  los  héroes
clásicos- de mostrar esta condición suya mediante pequeños



genitales masculinos todavía sin desarrollar, porque en su
estado de inocencia atacada por los adultos infieles, -tal y
como ocurría en el Paraíso antes de la expulsión-, no había
conciencia de género, no se distinguían mujeres de hombres.
Antes que patológico es indiferente, término que no gusta nada
a los intérpretes, -aspirantes a la ciencia o no-, así como la
afasia que late bajo todo lenguaje. Estos genitales devienen
signos, símbolos del origen y la gracia de quien los porta,
comparables ante todo a las medallas (que por el contrario
reconocen una experiencia) de los generales de la Gran Guerra
Glandeco-Angelinniana  denominada  por  Darger  “Batalla  –
Tormenta” en un definitivo y apocalíptico último ensayo de
reconciliación  entre  lo  natural  y  lo  artificial,  sin  que
podamos nosotros escindir nada de estos dos ámbitos a ciencia
cierta. Se trata de devolver la historia a su origen, a su
negación, por lo que no podría presentarse de otro modo más
que como una nueva y definitiva Gran Guerra: los genitales
masculinos en el cuerpo de unas dulces niñas.        

La obra única se violenta. El momento de individualizar la
obra reproducible rescatada mediante el collage, el calco y la
reproducción fotográfica, se torna belicoso y tormentoso. El
deseo de querer reconciliar aquello que no encuentra lugar,
corresponde,  -antes  que  al  lenguaje  impuesto  sobre  la
humanidad-, a la necesidad de manifestar un estado de escisión
interior.  Cualquier  intento  mimético  sucumbe  al  sentido
unilateral del signo, a pesar de que las técnicas mecánicas
recurridas constituyan ensayos para superar tal imposibilidad.
En  el  momento  en  que  la  voluntad  interviene  el  signo
impositivo  aparece.  Pero  antes  hemos  aludido  a  nuestra
incapacidad para discernir lo natural de lo artificial. Y es
que  en  verdad,  en  el  mundo  de  hoy  en  día  de  ferviente
individualismo paradójico ante el gran despliegue tecnológico,
es  la  realidad  que  llega  a  nuestros  hogares  en  forma  de
imágenes y objetos reproducibles procedentes de una industria
desconocida (ya no una Naturaleza tal y como la entendían
desde  los  chamanes  primitivos  hasta  los  materialistas



mecanicistas del siglo XVIII, entre ellos Sade) la que se
presenta inocente y natural. Es de la intervención volitiva
que  desea  individualizarla,  -a  ella  y  a  cada  uno  de  sus
fragmentos posibles-, que emana lo artificial interiorizado
como un vago, ligero e incierto ser-en-el-mundo. De ahí que,
tras tanto cuidado por mantener los procedimientos mecánicos
de reproducción, a la hora de establecer una unidad original
más allá de la yuxtaposición –como si de una nueva alquimia se
tratase-, la torpe mano del “artista” hace caer el castillo de
naipes. De las copias al original se produce el rapto de las
“vivians girls”; la distribución de la obra de Darger debía
ser preservada en su originalidad, el “consumo privado” al que
se refiere Michel Thévoz respecto a su obra. No debía ser
mostrada al público del que procedían los fragmentos que lo
componen. Una vez acontecido este desvelamiento un año antes
de su muerte, el pidió que todo fuese quemado. Todo debía
desaparecer. Sin embargo parece que al final comprendió que
ese  todo  pertenecía  a  su  descubridor,  propietario  de  su
apartamento y por lo tanto de todo lo que él contenía: el
Señor Lerner. Y esto es importante, porque lo que ahora vemos
no  es  la  obra  de  Darger  sino  de  aquellos  que  la  han
descubierto, la han valorado, la han reivindicado y la han
conservado.  Si  queremos  que  esta  producción  retorne  a  la
desconocida naturaleza humana y con ello a todos nosotros,
debemos reconstruir mediante la arqueología de un Foucault, el
estado anterior de esta obra original, tan inmaculada que
residía aún para todos nosotros en estado nouménico. Como muy
bien dijo Darger antes de morir acerca del descubrimiento de
sus  álbumes:  “Ahora  ya  es  demasiado  tarde”.  Prosigamos
investigando otras tantas manifestaciones paralelas que hoy
residen todavía en aquel estado de pureza engulléndose a sí
mismas  como  las  galaxias  de  este  universo  nuestro.  
              



Mariano Castillo. Casa de luz
 

Mariano Castillo expone Casa de luz en el casino de Zaragoza. 
Es una muestra del trabajo de recopilación de faros gallegos,
llevado a cabo durante el verano de 2015.  Presenta 9 grabados
al  aguafuerte  y  barniz  blando,  iluminados  posteriormente,
acompañados  de  13  dibujos  preparatorios,  y  de  las  series
Calendario 2016 y Tierra.

El grabador inicia un recorrido a lo largo de la costa gallega
realizando bocetos y fotografías, conversando con fareros y
conociendo  cual  es  su  labor  en  la  actualidad.   Nos  lo
imaginamos  como  a  los  acuarelistas  del  XIX,  sin  tiempo,
dibujando de día y contemplando de noche.

No  es  la  primera  vez  que  Castillo  se  interesa  por  estas
edificaciones, ya había llevado a cabo grabados de diversos
faros de la península e islas, algunos iluminados, si bien
ahora, como acostumbra desde hace algún tiempo, el color es
muy importante en su obra.

Edificios solitarios, misteriosos, inspiración de leyendas y
relatos románticos, de aventuras, góticos.  Pintados a lo
largo de los siglos de su existencia en todos los estilos
posibles y fotografiados infinidad de veces.  Nos atraen como
un imán, igual que su luz a los barcos desorientados. 

Mucho  ha  cambiado  la  navegación,  sobre  todo  en  el  último
siglo, los GPS han quitado importancia a los faros, aún siendo
necesarios acabarán siendo vestigios, su imagen se volverá más
potente y serán más evocadores.  Han evolucionado desde las
hogueras que había que mantener vivas en las playas, a los
primeros faros sencillos en los que el farero tenía que velar
toda la noche para que no se apagase la linterna, faros en los
que tenía su vivienda, hasta el momento en que irrumpe la
electricidad, cambiando el modo de vida y hasta la necesidad

https://aacadigital.com/articulos/mariano-castillo-casa-de-luz/


de existencia de los fareros.

En la exposición que nos ocupa, vemos los minuciosos bocetos a
lápiz de color, que servirán de base para la preparación de
los  grabados,  estos  reproducen  fielmente  el  edificio
contrastando  con  la  expresividad  de  los  imposibles  cielos
gallegos y de los roquedales en que se asientan en muchas
ocasiones.

En Fisterra desde un punto de vista bajo, el faro emerge de
las rocas de un acantilado iluminando la noche, rasgando con
su luz un encapotado cielo plomizo.                           
                      

Torre de Hércules,el faro más antiguo, data del siglo I de
nuestra  era,  fastuoso  gigante  construido  por  los  romanos,
antigua  torre  vigía,  representado  en  una  suave  colina
herbácea, destacado en una hermosa noche, con una luna llena y
un cielo plenamente estrellado.  Contrasta con el más moderno
de  Punta  Frouxeira  de  finales  del  XX  y  muy  modificado  a
principios  del  actual  siglo,  creado  para  funcionar  sin
necesidad de la persona de un farero.  Con un aspecto muy
diferente de los faros a los que nos hemos habituado, prisma
de base rectangular, anclado sobre un acantilado, dominando
sobre un mar tan gris como el cielo.

Imágenes nocturnas o de atardeceres, en las que los cielos
toman protagonismo, a veces encapotados, turbios, en ocasiones
veteados de nubes, como en Faro Estaca de Bares, a modo de
fortaleza que soporta una construcción cilíndrica sobre la que
se asienta la especie de jaula acristalada que contiene la
luz.

En  Faro  Cabo  Vilan  la  composición  se  divide  en  diagonal,
siendo  el  faro  de  base  poligonal  una  mera  excusa  para
representar una mole rocosa sobre la que se abalanza un airado
celaje.

Faro de Punta Nariga y Faro Corrubedoambos de planta circular



asentados sobre otras construcciones, y Faro de Laxe en el que
cielo y mar están totalmente en calma, contrapunto al Faro
Prioriño  Chico contemplado desde un mar embravecido.

Un título muy poético para describir lo que son en realidad,
luz que guía en la noche a los marinos para alertarles de la
cercanía a la rocosa costa o alentarles con la proximidad a
tierra firme.

Cuadros  de  Dayra  Madrona  y
Adrián Segura
 

En la galería de Arte Kafell, desde el 24 de septiembre, se
inaugura la exposición de los pintores Dayra Madrona, nacida
en Alicante el año 1986, y Adrián Segura, nacido en Cáceres el
año 1985, ambos licenciados en Bellas Artes. Antes de nuestra
crítica conviene sugerir a ambos pintores que el montaje es un
desastre,  es  decir,  lo  que  entendemos  como  originalidad
forzada. Veamos. Como el tema común es el miedo, el terror, lo
lógico es que los cuadros de Madrona estuvieran seguidos en un
espacio y los de Segura en otro, para de esta forma poderlos
valorar sin problemas. Pues no. En un gesto de sorprendente
imaginación están mezclados, con el agravante de que, por
ejemplo, colocan una cartela en medio de dos cuadros y no hay
individuo capaz de saber a qué artista corresponden. El título
de la exposición es Be Afraid y los títulos de los cuadros,
como matiz negativo, son en inglés, olvidándose de algunas
extraordinarias  películas  de  terror  alemanas,  francesas,
italianas y españolas. ¿Será por desconocimiento? Así, pues,
tenemos títulos de cuadros tipo The Hills hace eyes o Children
of the corn. Como da la casualidad de que cuando en España se

https://aacadigital.com/articulos/cuadros-de-dayra-madrona-y-adrian-segura/
https://aacadigital.com/articulos/cuadros-de-dayra-madrona-y-adrian-segura/


proyectan  las  películas,  los  títulos  son  una  traducción
literal  en  español  o  cambiados  es  imposible  averiguar  la
película en relación con el cuadro. A sumar que  la inmensa
mayoría  de  los  españoles  no  domina  el  inglés,  como,  por
fortuna,  es  nuestro  caso.  Idioma  irracional  y  auténtico
peñazo. Dicho esto, la obra de ambos pintores está muy bien,
si encima añadimos la dificultad de tener una idea temática y
desarrollarla con eficacia creativa.

Sobre la obra de Dayra Madrona queda evidente el impecable
color  al  servicio  del  tema,  los  planos  oscuros,  incluso
negros,  que  posa  en  cada  fondo,  con  la  intención  de  que
resalte cada figura. Valoramos mucho las figuras femeninas de
adolecentes como mezcla de inocencia y terror, ni digamos el
cuadro Carol Anne, uno de los mejores, basado en un rostro de
mujer  sobre  una  abstracción  geométrica  con  variado  color,
suaves  bandas  paralelas  a  la  base  y  planos  irregulares.
También entre los más destacables, como variante temática,
tenemos The thing y Baby, con fondo oscuro el primero citado 
y negro el segundo. Asimismo, incorpora una especie de corazón
en The thing y una forma muy difícil de precisar en Baby que
destaca por su fuerza invasora del espacio.

Sobre Adrián Segura tenemos dos variantes temáticas. En un
cuadro  la  pierna  gigante  y  en  otro  la  mano  gigante,  que
recortados  sobre  fondos  neutros  simbolizan  el  terror  sin
definir a través del anonimato. Miedo acrecentado en la otra
variante con un rostro terrorífico en varios cuadros, véase 
por ejemplo Frankestein, o dos rostros de adolescentes con
expresión de miedo sin control.    



Pedro  Bericat:  100
Intervenciones 45 rpm
 

Ni se duda sobre la total categoría y originalidad artística
del zaragozano Pedro Bericat, siempre con absoluto criterio
natural para sorprender. En la galería Pilar Ginés, desde el
24 de septiembre, se inauguró 100 Intervenciones 45 RPM, con
Pedro Bericat al mando de su equipo musical capaz de posar
múltiples  canciones  de  diversos  países,  razón  para  el
estupendo ambiente con el público bailando. Cualquiera sabe la
variada e infinita capacidad evocadora de la música, pero
desde ahora pueden añadirse las portadas de los discos con sus
muy variados diseños. ¿Y el sobrio pero elegante montaje de la
exposición? Cien discos colocados a la misma altura y unidos
entre sí, hasta el punto que ni se podía ver la pared entre
disco y disco. Afirmábamos sobre la capacidad evocadora de las
portadas. Basta con citar títulos tan dispares y sorprendentes
como Don Pepito, Mirinda, Micky, Lyne Anderson, Mario Cruz
Soriano, Mike Kennedy, Fernando Esteso, Los coros del ejército
ruso,  Rafaela  Carrá,  Los  Zafiros,  Alberto  Rivero,  Julio
Iglesias, Manolo Escobar, Disco Sorpresa Fundador, Robin Gibb,
José Feliciano o Tío Pepe. Sol de Andalucía Embotellado.

https://aacadigital.com/articulos/pedro-bericat-100-intervenciones-45-rpm/
https://aacadigital.com/articulos/pedro-bericat-100-intervenciones-45-rpm/

