
Retrospectiva de José Manuel
Ruiz  Monserrat,  Cuadros  y
dibujos de Fernando Estallo
En la sala de exposiciones de la Biblioteca de Aragón, desde
el 11 de septiembre, se inaugura la exposición Ruiz Monserrat.
Retrospectiva: 1969-2017, con cuadros y dibujos de su periodo
surrealista. Comisariado de Eugenio Mateo Otto. Después de las
monografías de Antonio Fernández Molina, la primera, y la
nuestra  poco  y  mucho  que  decir.  Poeta  con  numerosas
publicaciones que guardan un marcado vínculo con sus cuadros.
En su estudio, como dato muy significativo, tiene un busto de
Buda  y  un  retrato  de  Salvador  Dalí.  Espiritualidad  y
surrealismo como claves en su obra artística que definimos
dentro de un muy singular neosurrealismo. Antes de abordar su
obra neosurrealista conviene recordar que Ruiz Monserrat fue
primero  un  buen  paisajista  y  al  mismo  tiempo  autor  de
impecables esculturas abstractas. Dos destalles que significan
el muy destacable cambio hacia  la obra que le representa
desde hace años.

Veamos, muy en síntesis, su gran período neosurrealista, que
se apoya en un gran dominio técnico y de la línea, sin obviar
el  fascinante  sentido  del  color.  Todo  al  servicio  de  una
radical  imaginación  con  más  de  500  cuadros  y  numerosos
dibujos. El artista aborda múltiples temas, como la fascinante
arquitectura  inventada,  la  religión  católica,  la  figura
femenina, desnuda o no, como gran protagonista, el Nirvana o
la vida de la muerte.

***

    En la sala Ibercaja Actur, desde el cinco de septiembre,
se inaugura la exposición Lo que dejan los días, con cuadros y
dibujos de excepcional categoría. Pintor y poeta que vive en

https://aacadigital.com/articulos/retrospectiva-de-jose-manuel-ruiz-monserrat-cuadros-y-dibujos-de-fernando-estallo/
https://aacadigital.com/articulos/retrospectiva-de-jose-manuel-ruiz-monserrat-cuadros-y-dibujos-de-fernando-estallo/
https://aacadigital.com/articulos/retrospectiva-de-jose-manuel-ruiz-monserrat-cuadros-y-dibujos-de-fernando-estallo/


Barbastro,  de  modo  que,  según  nuestro  criterio,  ambas
disciplinas  respiran  conectadas  hasta  un  grado  difícil  de
precisar. Lo afirmado y su marcado carácter vital. Prólogo de
Juan Ignacio Bernués Sanz.
    En los dibujos proliferan los collages, mientras que en
los  cuadros  se  dan  en  menor  número.  Sus  cuadros  se
caracterizan por los micro espacios y el cuadro dentro del
cuadro, sin olvidar la alta riqueza matérica, tan atractiva, y
el  marcado  movimiento  a  través  de  múltiples  planos  y
cambiantes trazos atravesados de azar. Todo indica que el
subconsciente del artista perfila el gesto del pintar. Armonía
generalizada sin pausa con profundas dosis poéticas.

Luis Buñuel: Entre estrellas
y mendigos
Cuando el fotógrafo Ramón Masats acude en el año 1961 al
rodaje de Viridiana, Luis Buñuel era ya un director de cine de
prestigio, que está a punto de conseguir la Palma de Oro en el
Festival de Cannes- transcurrido más de medio siglo desde su
rodaje, sigue siendo el único largometraje español que ha
conseguido la máxima distinción en dicho festival-. En aquella
época, Ramón Masats intenta abrirse camino poco a poco, como 
fotoperiodista en el Madrid de los años cincuenta. Su trabajo
forma  parte  de  una  generación  que  cambió  radicalmente  la
fotografía española. Su cámara se convierte al fin, en una
herramienta de comunicación,  que mediante imágenes de calidad
define en buena medida lo que somos.

A  comienzos  de  los  años  sesenta,  diversas  circunstancias
hicieron  viable  el  retorno  a  España  de  Luis  Buñuel  para
acometer la filmación de una película, una idea que fue bien

https://aacadigital.com/articulos/luis-bunuel-entre-estrellas-y-mendigos/
https://aacadigital.com/articulos/luis-bunuel-entre-estrellas-y-mendigos/


acogida por el régimen. La España que Buñuel había dejado
atrás, nada tenía que ver con lo que se iba a encontrar.
Nuestro país estaba batiendo récords de visitas de viajeros
extranjeros,  gracias  en  buena  medida  a  los  atractivos
naturales y culturales del país, había empezado una campaña
perfectamente  orquestada  a  través  de  la  prensa  para
reivindicar la españolidad de Picasso y porqué no, de paso, la
del  propio  Buñuel.  Y  por  si  fuera  poco,  España  estaba
preparando su solicitud de ingreso en la Comunidad Económica
Europea.  A  partir  del  guión  literario  escrito  por  Julio
Alejandro, Luis Buñuel desglosó visualmente en la película 
Viridiana las preguntas planteadas por Galdós a lo largo de su
obra literaria, combinado con el tono crítico y crueldad de
Baroja.  Recogiendo cinematográficamente hablando  elementos
provenientes de la picaresca en la pintura del Siglo de Oro,
así como obsesiones visuales aludidos a Stroheim y a Bergman.
No  olvidemos  lo  que  afirmaba  Max  Aub:  “Buñuel,  era  un
escritor,  que  había  encontrado  en  el  cine  su  manera  de
expresarse, reemplazando la pluma por la cámara”.

Las imágenes que por primera vez ven la luz, y que se pueden
apreciar en la exposición Masats/Buñuel en Viridiana, muestran
a  un  Masats  que  realiza  un  trabajo  de  fotorreportero:
observar, mirar y disparar. En sus instantáneas, el fotógrafo 
guarda las distancias, se hace invisible ante el director
turolense.  En  ellas  vemos  a  un  Buñuel  de  sesenta  años,  
dirigiendo a los actores, solventando problemas técnicos y
tratando de adaptarse a las restricciones de un espacio que le
venía dado, donde apenas cabía el equipo de filmación y que
tenía muchas limitaciones. En algunas instantáneas es posible
verlo en distintas actitudes y estados de ánimo. Pero lo que
más sorprende es cómo Masats ha captado al genio de Calanda
concentrado, absorto, ausente del resto del mundo. Un retrato
de la soledad de uno de los grandes directores del cine de
todos los tiempos



Aragón  en  la  vida  y  en  la
pintura de Marcelina Poncela
La Universidad de Zaragoza organizó, en el año 2014, una
exposición titulada Pintoras en España, 1859-1926, en la que
figuraron algunas de las más conocidas obras de Marcelina
Poncela,  que  son  las   correspondientes  a  su  periodo  de
formación y que fueron realizadas durante la etapa de su
participación en la Colonia Artística de Muros de Nalón. A
partir del mes de septiembre del presente año, se podrán ver
otras,  en  la  exposición  que   prepara  el  Ayuntamiento  de
Zaragoza con el título Poncella´s Offic, ya que, no sólo fue
una mujer adelantada a su época y una pintora interesante,
que luchó por hacerse un hueco en el difícil mundo artístico
de finales del siglo XIX,  sino que, también, contribuyó a
forjar la personalidad de uno de los escritores importantes
del siglo XX: Enrique Jardiel Poncela.

Marcelina Poncela (1864-1917) fue una pintora realista de
finales del siglo XIX y principios del XX, que nació en
Valladolid  donde  inició  sus  estudios  de  Magisterio,  que
compaginó simultáneamente con los artísticos en la Academia
de Bellas Artes de la Purísima Concepción (Cid, 2014:23-30). 
En 1882, al quedarse huérfana de padre, se trasladó a Madrid
donde completó sus estudios de Magisterio y de Bellas Artes
en la Escuela Especial de Pintura, Escultura y Grabado(Diego,
 2009:269-273). El número de alumnas de esta escuela era muy
reducido ya que, en el momento en el que Marcelina inició y
terminó  sus estudios, únicamente estaban matriculadas seis
mujeres y tenían vedado el estudio de dibujo del natural, lo
que  les  impidió  poder  realizar  cuadros  de  historia,  una
situación que era común en toda Europa (Freixa, 1996: 78-80).

https://aacadigital.com/articulos/aragon-en-la-vida-y-en-la-pintura-de-marcelina-poncela/
https://aacadigital.com/articulos/aragon-en-la-vida-y-en-la-pintura-de-marcelina-poncela/


Su profesor de paisaje fue Carlos de Haes (1826-1898), que
influyó  decisivamente  en  su  formación  (Gutiérrez,  2002:
92-121) y en su trayectoria profesional, ya que le enseñó a
adquirir una visión nueva de pintar paisajes a plein air
(Díez, 2002: 134), un  modo de pintar que  había nacido en la
escuela  de  Barbizón  en  1850  y  consistía  en  “captar  las
impresiones  visuales  y  los  efectos  transitorios  de  la
naturaleza con una pincelada fresca” (Reyero,  1992:33). Su
afán  perfeccionista  fue  tal  que  se  matriculaba  repetidas
veces en asignaturas que tenía aprobadas.

Fue pensionada por la Diputación Provincial y el Ayuntamiento
de  Valladolid  y  fue  la  única  mujer  en  esta  ciudad  que
consiguió ayudas oficiales durante el siglo XIX para realizar
sus  estudios  artísticos  en  Madrid.   Cuando  terminó  los
estudios oficiales, acudió a  recibir clases particulares,
para  perfeccionar  sus  conocimientos,  con  pintores  famosos
como  Sebastián  Gessa  (1840-1920)  y  Alejandro  Ferrant
(1843-1917). También asistió a las clases que se daban en el
Círculo  de  Bellas  Artes  de  Madrid,  que  igualmente  eran
diferenciadas  para  los  dos  sexos.  Por  las  mañanas  se
impartían para las mujeres y por las tardes para los varones
que recibían clases de desnudo al natural.

Asimismo fue la única pintora que perteneció a la Colonia
Artística de Muros de Nalón, una experiencia plenairista que
se desarrolló a partir de 1884 en ese lugar asturiano, de la
mano  de  Casto  Plasencia  (1846-1890)  que  desarrolló  esta
práctica  con  sus  alumnos  del  Círculo  de  Bellas  Artes
madrileño, casi todos pertenecientes a la generación de los
sesenta y que terminó en 1890 por su repentina muerte. En
esta  experiencia  no  sólo  participaron  pintores,  sino  que
también lo hicieron literatos y diletantes.  Marcelina estuvo
en Muros durante tres veranos y su estancia fue muy positiva
para la pintora ya que realizó numerosa obra que presentó a
concursos y certámenes porque, en este momento,  únicamente
se dedicaba a estudiar y a pintar.  A este momento pertenecen



los  cuadros  que  se  pudieron  conocer  en  Zaragoza  en  la
exposición  del  año  2014.

 
Marcelina Poncela pintando, dibujo del pintor asturiano Félix

González-Nuevo (1865-1956)
 

Conoció a Enrique Jardiel Agustín, estudiante de Ingeniería
de Caminos, Canales y Puertos)y empezaron a salir juntos ya
que les unían sus aficiones artísticas y literarias y el ser
los dos algo bohemios (Jardiel, 1999: 24). La familia de
Marcelina se opuso al  noviazgo y esta fue la causa de que la
pintora  se  emancipase  al  cumplir  los  veinticinco  años.
Marcelina compartía ciertas ideas con los krausistas ya que
consideraba que la educación era fundamental como motor del
cambio social, por lo que impartió docencia en El Fomento de
las Artes, una asociación laica y obrera que se dedicaba a la
formación cultural de los obreros a su salida del trabajo y
en la que los profesores daban clase altruistamente o por un
sueldo  muy  reducido.  Marcelina  impartió  docencia  en  esta
sociedad de 1892 a 1894 (A., 1892:3), entre cuyos profesores
destacó  Emilio  Castelar.  Para  poder  vivir  daba  clases
particulares de pintura y dibujo a señoritas, a la vez que
preparaba  oposiciones  para  ingresar  como  profesora  en  la
Escuela Central de Maestras de Madrid,  lo que consiguió en
1894 con un sueldo anual de dos mil pesetas.



En  diciembre  del  mismo  año,  Marcelina  Poncela  contrajo
matrimonio, en Madrid, con Enrique Jardiel Agustín, natural
de Quinto de Ebro (A., 1894:3 y 1895:3). Tuvieron cuatro
hijos,  de  los  que  sobrevivieron  tres.  Marcelina,  para
complacer a su suegro, fue a dar a luz a Quinto de Ebro a dos
de sus hijas,  la primogénita y la tercera, mientras que la
segunda y el último, un varón, nacieron en Madrid. 

A partir de su matrimonio sus veranos se desarrollaron en el
pueblo aragonés de Quinto de Ebro, al que la familia acudía
durante uno o dos meses y en los que ella se sentía feliz
porque se alejaba de sus clases y de las labores del hogar y
se dedicaba a pintar. Era tal su vocación que incluso se
olvidaba  de  comer  cuando  trabajaba.  Durante  sus  paseos
descubría lugares que inmortalizó con sus pinceles y que son
un documento histórico en la actualidad, ya que muchos de
ellos han desaparecido porque en esta zona estuvo el frente
del Ebro durante la guerra civil de 1936. Por este motivo se
han perdido obras de la autora que se encontraban en Quinto,
como una Maternidad, que aún es recordada en el lugar. No
sólo realizó paisajes de los alrededores de Quinto sino que
también  pintó  el  interior  de  la  iglesia  de  la  Asunción,
recuerdos de sus calles y  sus fiestas así como espacios de
la casa familiar de los Jardiel.

El puesto que ejercía Marcelina,  en la Escuela Central de
Maestras de Madrid, era provisional y, en 1898, la plaza
salió a concurso y fue destinada a la Escuela Normal de
Zaragoza (A., 1899:162). Hizo distintas reclamaciones, que
fueron  desestimadas,   y  tuvo  que  renunciar  a  su  carrera
profesional de maestra (A., 1914:5), ya que tenia cuatro
hijos y, en estos momentos, la mujer tenía que vivir en el
domicilio del marido, que era su representante legal, el
administrador  y  propietario  de  los  bienes  gananciales  e
incluso de los que ella aportase con su trabajo, según el
Código Civil de 1889,  derivado del napoleónico. A partir de
este momento impartió clases particulares de dibujo y pintura



con las que ayudaba al mantenimiento del hogar.

Marcelina Poncela en torno a 1900
 

Participó en las Exposiciones Nacionales de Bellas Artes, 
desde  1892  hasta  1915,   en  las  que  obtuvo  menciones
honorificas  en  1892,  1895  y  1899  y  una  consideración  de
tercera medalla en 1901 por un bodegón titulado Poesía y
realidad. Asimismo concurrió a las muestras organizadas por
el Círculo de Bellas Artes de Madrid donde presentó en 1907 y
1909 obras de temática aragonesa como Zagalillo aragonés y El
mejor guardián, que era la representación de León, el mastín
de su suegro, que pintó en Quinto de Ebro y que obtuvo
elogios de la crítica (Solís,  1910:4),

Dedicaré un sincero elogio al cuadro que expone la señora
doña Marcelina Poncela de Jardiel. El guardián de la casa,
se llama, y reproduce la cabeza, de frente, el pecho y el
medio cuerpo anterior de un hermoso mastín sujeto por una
cadena. El tono ligeramente claro de la piel del can y la
colocación de este en actitud airosa que hace resaltar
doblemente la figura, ofrecen en este cuadro, además de lo
exquisito del dibujo y lo acertado del color, su nota más



interesante  y  bella.  Los  visitantes  de  la  Exposición
elogian  mucho,  y  muy  justamente,  el  cuadro  de  esta
distinguida  artista.

 

La mayoría de los cuadros realizados en Aragón, que se han
localizado, son paisajes aunque debió ejecutar otros temas ya
que  en  Quinto  se  recuerda  una  Maternidad,  como  ya  hemos
indicado, y posiblemente el bodegón Después de la veda, que
obtuvo una mención honorífica en la Exposición Nacional de
1899, fuese planteado en Quinto y elaborado posteriormente en
estudio, ya que sus medidas son de 62 x 100 cm.

Se empiezan a tener noticias de su obra aragonesa en 1898,
momento en el que presentó el dibujo titulado Castilla y
Aragón  al  concurso organizado por La Revista Moderna, en el
que alcanzó una mención honorifica (A., 1898:15)  y del que
se desconoce el tema y su paradero.

Exposición de dibujos del concurso organizado por La Revista
Moderna en 1898, en el Círculo de Bellas Artes de Madrid

(Fotografía de Medina)
 



En las obras realizadas en Quinto, que corresponde a su época
de madurez, se pueden observar las distintos momentos de la
producción de Marcelina Poncela. Entre 1895 a 1906 hay un
primer momento que es plenairista,  en la que la luz incide
en  las  figuras,  el  cielo  se  refleja  en  las  aguas  o  se
descompone al pasar  a través de las ramas de los árboles,
para posteriormente  evolucionar hacia una pintura luminista.
 De esta época se han localizado las siguientes obras:

El Ebro a su paso por Quinto, óleo s/lienzo 23 x 43 cm. (c.
1900)

 

El Ebro a su paso por Quinto, es un paisaje con protagonismo
de los efectos de la luz del cielo reflejada en el agua. El
agua y el cielo ocupan la mayor parte del lienzo, en una
composición con diagonales que dan profundidad al cuadro,
contrarrestadas  por  la  horizontalidad  del  fondo  y  la
verticalidad  de  los  árboles.

Es una obra plenairista de un día veraniego tomada desde un
punto de vista bajo y desde un lugar central. Paleta de tonos
verdes y ocres junto con azules y blancos que la complementan
y pinceladas ligeras y rápidas, en la representación del



reflejo del cielo cambiante de nubes y de los árboles en el
agua, con  una clara influencia de su maestro Carlos de Haes,
aunque con una factura más suelta.  Al fondo, casi plano y
difuminado con toques de tonos grises azulados, se vislumbra
el Sistema Ibérico, mientras que la presa esta representada
con toques horizontales de pinceladas blancas. Un hombre y su
barca están apenas esbozados con ligeras pinceladas. Estas
pequeñas figuras que, introduce muy a menudo en sus pinturas,
rompen la soledad del paisaje y son herederas de la tradición
flamenca.  Es  una  pintura  realizada  a  plein-air  por  su
inmediatez , frescura y formato.

Paisaje con acequia, óleo s/lienzo, 43 x 20 cm. (c. 1900)
 

En  Paisaje  con  acequia  muestra  un  paisaje  de  arboleda
tamizada por la luz, con un encuadre tomado desde un punto de
vista bajo. Colorido con predominio de verdes y grises en
todas  sus  gamas  y  pincelada  poco  matérica  y  de  gran
precisión. Corta la altura de los árboles y no permite ver su
fin, lo que les confiere un aspecto grandioso. En el extremo
de la composición aparece una acequia de madera colocada en



diagonal y un campesino realizado con apenas unos toques de
pincel.  Unas  lajas  de  piedra,  colocadas  horizontalmente,
nivelan el terreno sobre el que descansa la conducción. Este
tipo de construcciones son típicas de lugares llanos, como lo
es Aragón.

De 1900 a 1905 hay un vacío de obra realizada en Quinto, que
se puede interpretar como que se ha perdido por la guerra
civil  o  que  se  encuentra  en  paradero  desconocido.
Posiblemente,  en  colecciones  particulares  aragonesas,  se
conserven cuadros que están sin localizar y en este año de
2017 sería deseable que aflorasen a la luz, en homenaje a
esta artista en el centenario de su fallecimiento.

En 1907 y 1909  realizó obras de temática aragonesa como
Zagalillo  aragonés  y  El  mejor  guardián,  que  fueron
presentadas a las Exposiciones Nacionales y a las del Círculo
de  Bellas  Artes  de  Madrid,  que  no  se  han  localizado  y,
posiblemente,  fueran ejecutadas en Quinto.

Desde mi ventana, óleo sobre tabla de 9 x 20 cm. (c. 1905)
 

Desde mi ventana es una obra de pequeño tamaño, que encuadra 
el paisaje que se divisaba desde la casa de los Jardiel en la
calle Mayor nº 15 de Quinto de Ebro.

La iglesia, situada en un alto, domina todo el pueblo aunque 
en  esta  obra  sus  torres  aparecen  cortadas.  Tejados  con
predominio de tonos ocres y anaranjados, mientras que aplica



pinceladas  violáceas  en  la  representación  de  la  iglesia.
Encuadre en el que no se vislumbra el remate de las torres ni
las paredes de las casas situadas en primer término. Cielos
rojizos, típicos de los días veraniegos, con una luz cegadora
que se refleja en los tejados y en el adobe de las paredes
mas  alejadas.  Juego  de  claroscuros.  Representación  muy
detallada de la iglesia mudéjar donde se puede apreciar su
planta,  la  galería  corrida  y  hasta  algunos  restos  de  la
piedra de las ventanas. La horizontalidad de los tejados
contrasta con la  verticalidad de la iglesia y la colocación
en diagonal de las tejas. Pinceladas sueltas y  matéricas,
con predominio de los tonos ocres y azulados.

A partir de 1906, por influencia de las obras presentadas en
las  Exposiciones  Nacionales  de  Bellas  Artes,  su  pintura
deriva hacia un regionalismo simbolista(Pérez y García 1984:
80), en el que la luz se transforma en color para desembocar
en un pre impresionismo tardío.  A este momento corresponden
las siguientes obras:

Interior de la iglesia de Quinto de Ebro, óleo s/cartón, 19 x
25 cm. (c. 1914)

 
 

Interior de la iglesia de Quinto de Ebroes un cuadro que



presenta un juego de semicírculos en el arco de la iglesia y
el que cobija la puerta de entrada, lugar por el que entra
del exterior una luz vibrante, intensificada por la de la
lámpara colgante, ya que  en este momento todavía no había
luz eléctrica en los pueblos aragoneses. La pila del agua
bendita centra la composición en la que destacan unos cuadros
religiosos en la pared. La horizontalidad del suelo esta
contrarrestada por  la verticalidad de la puerta y la pila.
El juego de luces y sombras está realizado con una paleta de
tonos  verdes,  ocres  y  blancos  que  dan  luminosidad  a  los
objetos.  Pincelada  suelta  y  rápida.  Está  muy  lograda  la
calidad de los metales en la puerta y la lámpara. Se puede
datar en la primera década del siglo XX, por el estudio que
su autora realiza de la luz que transforma en color.

Se ha localizado una reproducción fotográfica del óleo que se
ha  titulado  Mujer  en  una  terraza,  firmado  en  la  parte
inferior izquierda que, por su estilo, puede fecharse en
torno a 1913.

Mujer en una terraza (c. 1913)
 

La horizontalidad de barandilla y el paisaje se equilibran
con la verticalidad de las plantas y de los barrotes de la
barandilla. Una cortina protege la figura de la exuberante
luz veraniega, vuela y proyecta sombras sobre la terraza. La
mujer, vestida con ropa de tonos cálidos, está abstraída en



su tarea de hacer bolillos.

Rica gama de verdes con pincelada precisa en las plantas y
difusa  en  el  resto  para  conseguir  profundidad  espacial.
Dibujo detallado del mobiliario sobre todo el pie torneado
del bastidor. Transparencias producidas por la luz en la
cortina batiente al viento, que recuerdan a los luministas
valencianos en su juego de luces y sombras. Las plantas son
semejantes a las que aparecen en  su representación del patio
de Quinto, por lo que podríamos pensar que está pintada en
ese lugar y también por las montanas lejanas que podrían ser
estribaciones del Sistema Ibérico.

De este cuadro sólo existen reproducciones y no se conoce su
paradero, aunque no  hay duda de su autoría ya que aparece en
una fotografía de su hija María del Rosario en el salón de la
casa familiar.

El abuelo, óleo s/lienzo, 115 x 205 cm. (c.1914)
 

El abuelo es una pintura plástica, realizada a plein-air, que
representa al suegro de la pintora en el patio de su casa en
Quinto, durante el verano,  un momento que ella aprovechaba
para poder pintar lejos de Madrid, alejada de sus deberes
cotidianos.

Paleta  rica  y  variada,  con  unos  toques  de  color,  casi,



impresionistas.  La  figura  está  realizada  con  precisas  y
pequeñas pinceladas.  La luz solar, tamizada por las hojas de
los árboles, provoca un brusco contraste entre la zona de luz
y la de sombra. Consigue profundidad espacial, al  dejar en
total penumbra el interior de la zona que puede tratarse del
espacio que reflejó en su cuadro titulado El lagar.

Manchas de color en la representación de las hojas de la
parra y una pincelada muy suelta en paredes, con sombras
violáceas,  a  la  manera  impresionista.  Empleo  de  figuras
geométricas similares de distinto tamaño para dar profundidad
y movilidad al espacio, en el que los toldos, colocados entre
los árboles,  crean efectos de lumínicos,  a la vez  que
centralizan y dividen el espacio. Entre las parras se puede
ver el tejado y un cielo azul  cristalino.

El abuelo murió en 1917, unos meses antes que Marcelina, por
lo que este cuadro se puede  fechar entre 1910 y 1915. A
pesar de su pequeñísimo tamaño, en esta obra la autora da,
casi, el paso al  impresionismo.

La obra titulada Patio de Quinto está tomado desde un ángulo
opuesto al del óleo anterior. Una tapia  baja separa la
propiedad  del  exterior  y  nos  permite  contemplar,  en  la
lejanía, una zona arbolada y una parte de las casas del
pueblo detrás del emparrado.

Armonía de colores ocres y verdes con unas ligeras pinceladas
rojas en la  representación de las flores. La horizontalidad
se rompe con la colocación en diagonal del  tronco del árbol
y los arbustos y con la verticalidad de las viñas trepadoras.
Un juego de diagonales da profundidad a la composición y 
armoniza el conjunto con  una rica paleta, con radiantes y
vivos tonos amarillos y verdes en una amplia gama y variedad.



Patio de Quinto, óleo s/lienzo, 20 x 28 cm. (c. 1914)
 

El movimiento semicircular de la composición está logrado por
los  arbustos,  con  una  técnica  de  pincelada  imprecisa  en
semicírculo con poca materia y viveza de color, en primer
término  y en diagonal, mientras que en el fondo y en el
lateral derecho mezcla una variada gama de tonos verdes y
blancos, mientras que la lejanía  está conseguida con una
pincelada muy diluida en la representación de las casas del
pueblo.

Es un paisaje plenairista tomado desde un punto de vista bajo
durante  un  día  veraniego  en  el  que  la  luz  incide  con  
brillantez en el colorido de los arbustos y plantas y que, al
pasar a través de las ramas y hojas del árbol, descompone la
luz que se proyecta en la pared con tonos  violáceos y
blancos. Dan profundidad a la obra los soportes curvados de
ascenso y  en disminución para las parras que exceden el
marco de la obra, lo mismo que el árbol, del que sólo se
puede ver el inicio de la copa.

Es una obra muy fresca, tomada del natural y a pesar de su
pequeño tamaño consigue mostrar la capacidad de su autora en
el uso de la perspectiva tanto lineal como atmosférica así
como el empleo de colores con una ejecución directa y rápida.



Los juegos de claroscuro confieren volumen a los elementos de
la composición y  la luz se trasmuta en color.

Esta obra fue heredado por Enrique Jardiel Poncela, que se lo
regaló a su hija Evangelina. Cuando estaba enfermo de muerte
le pidió que lo colocara enfrente de su cama, porque quería
recordar los años felices que había pasado en este lugar.

Marcelina también realizó obras de tipo costumbrista tomadas
directamente del natural según se ha podido conocer por un
artículo de La Correspondencia de España donde relata como,
mientras se celebraba el festejo, Marcelina lo pintaba desde
un balcón(Jardiel, 1914:5), noticia  que ha permitido datar
esta obra.

Fiestas en la Plaza Mayor de Quinto, óleo s/lienzo, 23 x 30
cm. (1914)

 

Fiestas  en  la  Plaza  Mayor  de  Quinto,  es  una  escena
costumbrista, en el que una figura de espaldas, con un buen
dibujo, nos introduce en la composición que está  construida
con  líneas  diagonales  que  fugan  hacia  el  fondo  de  la
composición.  Paleta  con predominio de una gama  cálida con
ligeros toques de rojo, azul  y verde. Cielo ocelado con
pinceladas sueltas y matéricas en tonos blancos y azules. Los



tablados están repletos de pequeñas figuras representadas con
toques de pincel, son de distinto tamaño y están colocadas en
distintas posiciones para  dar movimiento a la obra.

Este cuadro apareció  en el mercado del arte en 2014 en la
Sala  de  Subastas  Durán  de  Madrid,  y   se  desconoce  su
paradero.

Subida al Piquete desde la calle Mayor, óleo s/lienzo, 29 x
44 cm. (c.1914)

 

En  Subida  al  Piquete  desde  la  calle  Mayor  aparecen  unas
figuras, apenas esbozadas con pinceladas negras, colocadas en
diagonal  y  situadas  hacia  el  fondo.  Distintos  planos
espaciales dirigen la composición hacia lo alto donde se
encuentra  la  iglesia.  El  juego  de  verticales  está
contrarrestado por la horizontalidad de las escaleras y del
muro que rodea la iglesia.

Un carro, bien dibujado con pinceladas cortas y prietas,
destaca del resto. Pinceladas amplias y ligeras de materia 
en una paleta de rica gama de tonos ocres y blancos. También 
emplea  tonos   rojos  y  verdes,  para  dar  viveza  a  la
composición, junto con tonos azules en el escaso cielo, con
unas mínimas nubes blancas algodonosas. Es un día veraniego
en  el  que  las  sombras  están  representadas  con  tonos
violáceos. Se trata de una obra de tipo intimista, en la que



la forma se transforma en color por efecto de la luz.

Representa la subida a la iglesia de la Asunción de  Quinto
de Ebro, desde la calle Mayor donde estaba situada la casa
familiar de los Jardiel y donde nacieron dos de sus hijas.

El lagar, óleo s/lienzo (c.1915), en paradero desconocido
 

Interior de un lagar  es la representación de un espacio
interior con una ventana al fondo, por la que entra una luz
cegadora que sirve para iluminar un interior umbroso y se
observa el exterior. Cuadro apaisado en el que la prensa
ocupa el lugar central de la composición y da verticalidad al
conjunto junto con el cesto y las jarras que están realizados
detalladamente.

Predominio  de  tonos  cálidos  con  pinceladas  sueltas  y
desdibujadas en la mayoría de la composición, en contraste
con  el  dibujo  preciso  de  los  objetos  de  primer  termino.
Lejanía que se puede contemplar a través de la ventana, por
la que se advierte la silueta de las casas, alguna de ellas
en construcción. Los objetos están representados empleando
una pincelada pequeña y precisa mientras que en el resto del
espacio interior usa una pincelada suelta y  de mancha, que
casi  se  disuelve  en  la  lejanía.   Por  su  composición  y
colorido se puede datar en torno a 1915.



Este cuadro fue pintado en Quinto de Ebro, y podría tratarse
del espacio situado cerca del patio de la casa de su suegro,
y que se observa en  el fondo del óleo titulado El abuelo y
recuerda a la titulada Interior de la iglesia de Quinto

Se tiene noticia deesta obra por una foto tomada en casa de
Evangelina Jardiel Poncela, que era su propietaria a finales
del siglo XX, por lo que no se pueden aportar datos de su
localización actual, ni de su tamaño y soporte, posiblemente
fue vendido en el Mercado del Arte.

A la Exposición Nacional de Bellas Artes de 1915 Marcelina
presentó tres obras, una de ellas fue Interior de una fragua,
de la que un  crítico (A., 1915:4) escribió:

Al pasar por una de las salas veo colgado un cuadrito que
atrae mi atención; la vista busca el equilibrio natural en
sensaciones  más  reposadas.  Y  el  lienzo  es  bello  de
entonación;  representa  el  interior  de  una  herrería  de
pueblo, minuciosa y pulcramente pintado hasta en sus más
nimios detalles; en el fondo la llamarada rojiza escapa
del horno y proyecta sus resplandores sobre todos los
útiles que hay en la herrería; es un estudio de luz muy
bien observado que ha traído a este certamen la notable
pintora Marcelina Poncela y que confirma sus brillantes
condiciones artísticas. No se puede dar una impresión más
exacta  del  natural  en  un  lienzo  de  tan  reducidas
dimensiones.

 

   Esta obra, por su temática y tamaño, se puede considerar
que se gestó y posiblemente se realizó en Quinto de Ebro.

La última obra que realizó Marcelina Poncela es la titulada
El Arco de San Roque  que fue ejecutada en Quinto. Está
inacabada ya que la tuvieron que operar y al año siguiente
falleció. Este óleo nos permite ver la preparación que usaba
como  base  de  sus  cuadros  y  como  en  este  último  periodo



pintaba sin dibujo previo.

Arco de San Roque, óleo s/lienzo, 29 x 44 cm (1916)
 

Se trata de una vista de la entrada a Quinto de Ebro por uno
de  sus  arcos,  el  de  San  Roque.  Obra  inacabada  con  la
preparación  del  lienzo  en  tono  gris,   que  era  el  que
acostumbraban a usar los miembros de la Colonia de Muros de
Nalón, a la que ella perteneció.

No hay dibujo previo, sino que está ejecutada directamente
del natural, ya que en el remate de la iglesia y  en la casa
de  la  izquierda  no  se  aprecia  ningún  dibujo.  La
horizontalidad  del  fondo  es  contrarrestada  por  la
verticalidad de la torre que corona el arco y por la diagonal
en la que  sitúa la calle. Abocetamiento general de la obra 
con  pincelada  sueltas  y  matéricas,  en  el  que  la  luz  se
vuelve  color. El cielo de un día de estío es representado
con  pinceladas  empastadas  horizontales  de  tonos  rosas  y
grises.  Preferencia por  colores cálidos con tonalidades
ocres en toda su gama y verdes en la representación de la
vegetación de primer término



Esta obra salió al mercado del arte en 2014, en la sala de
Subastas Durán de Madrid.

Marcelina  Poncela  fue  una  pintora  acorde  con  su  época  y
género.  Realizó  la  pintura  que  les  fue  permitida  a  las
mujeres  durante   el  periodo  de  entre  siglos-  paisajes,
flores, retratos y bodegones- aunque se diferenció de ellas
en  la  ejecución  de  temas  costumbristas.  Evolucionó  desde
obras  muy  dibujadas  y  de  pincelada  invisible  hasta  una
pintura  con  pincelada  suelta  y  de  mancha.  La  producción
realizada en Quinto es plenairista por los que sus tamaños
son de pequeño o de muy pequeño formato  aunque son muy
auténticos  porque  captan  el  instante.  Sus  cuadros  están
firmados,  en  un  principio,  con  una  firma  ampulosa,  que
expresa  la  seguridad  de  la  artista  sobre  su  valía,  para
posteriormente no llevar  firma, como si hubiera dejado de
interesarse  por  el  reconocimiento  público  y  pintara  para
ella.

Estando en Quinto durante el verano de 1916 tuvo una oclusión
intestinal de la que fue operada en Zaragoza en la que la
detectaron unos tumores con adherencias con mal pronostico.
Se recuperó pronto, pero, ya en Madrid, durante el mes de
marzo de 1917, se confirmó la reproducción del tumor y le
dieron una corta esperanza de vida.  Los médicos y la familia
pensaron que el aire del campo la beneficiaria por lo que fue
trasladada  a  Quinto.  Al  llegar  se  acostó  y  no  volvió  a
levantarse por su propio pie. Murió el 31 de julio de 1917 y
fue  enterrada  en  el  cementerio  de  Quinto,  donde  reposa
actualmente.

La influencia sobre su hijo Enrique, fue tal que, a pesar de
haber fallecido muchos años antes, este llevaba durante todos
sus viajes a América una fotografía de la tumba de su madre
y,  según  él  mismo  cuenta  en  el   prólogo  de  sus  obras
completas  (Jardiel,  1973:  866-868),cuando  tenía  algún
problema  de  difícil  resolución  o  se  bloqueaba  en  el
desarrollo  de  alguna  de  sus  obras  viajaba  a  Quinto  para



visitar el  lugar donde reposaba su madre  y contarle la
dificultad. La visita le hacía volver a Madrid con el tema
encauzado o resuelto.

En toda su obra literaria hay múltiples referencias a la
figura materna y como influyó en su perfeccionismo, que le
llevó a desechar gran parte de su producción literaria, al
considerarla de escasa calidad.

Trascripción del soneto titulado “A mi madre”

Mucho tengo en mi vida que adorarte

para pagarte lo que me has querido,

que de otro modo lo por mí sufrido

no podría jamás recompensarte.

 

Es un dulce deber este de amarte,

y si algún día, por desgracia, olvido

esa pura caricia que he sentido

cuando tus labios sobre mí posaste,

 

No dejes de tomarme de la mano

y muéstrame hábilmente, sin rodeos,

el áspero camino de la gloria

 

Y que su impulso fuerte y soberano

borre de mi cabeza devaneos



que sirvan de pantalla a tu memoria.

 

Los Jardiel Poncela en Quinto tras la muerte de Marcelina
Poncela (1917)

 

 

Muchas  mujeres  pasaron  por  la  vida  de  Enrique  Jardiel
Poncela, aunque nunca se casó, quizás porque ninguna fue
capaz de lograr superar la idealización que tenía de su
madre. Buscaba en las mujeres a una mujer inalcanzable con
los ojos verdes de Marcelina,  lo que el mismo reconocía:
“la mujer interior que buscaba responde a un complejo de
Edipo clarísimo, pues buscándola a ella no hacia otra cosas
que buscar a mi madre” (Martín, 1997: 220-221). La huella
materna determinó en buena medida la vida sentimental de
Jardiel Poncela y  su teatro, que es un reflejo de su
existencia.

Marcelina no pudo descansar en paz ya que, durante la
batalla del Ebro, su tumba fue profanada por milicianos.



Poncela fue una mujer de fuerte personalidad, dotada de una
simpatía natural y una gran fuerza de voluntad, a la que la
vida llevó por unos cauces que ella nunca hubiese podido
imaginar.  Ascendió  profesionalmente  hasta  conseguir,  a
través del estudio y de su esfuerzo, llegar a ser profesora
de  la  Escuela  Central  de  Maestras.  Su  nombre  figuró
asiduamente en los círculos artísticos del momento y en
distintos periódicos vallisoletanos y madrileños. Aunque
haya sido una olvidada en el siglo XX, durante el XIX no lo
fue, ya que su nombre y su obra aparecen mencionados muy a
menudo en la prensa, es decir, que disfrutó de visibilidad
artística,  quizás  ayudada por la profesión de periodista
de su marido.

Fue una mujer avanzada a su época en muchas cuestiones ya
que en su juventud estudió y se preparo concienzudamente,
luchó por su independencia, tanto económica como social. 
Su idea del matrimonio fue muy moderna, ya que pensaba que
lo  fundamental  era  la  formación  intelectual  de  ambos
cónyuges, y que ésta fuera similar ya que, de esa manera,
cualquier  hogar  sería  feliz.  Con  el  tiempo  fue
evolucionando hacia un mayor conservadurismo, lo que se
observa  en  su  deseo  de  tener  un  puesto  fijo  y  en  la
importancia que concedió a ser esposa y sobre todo madre y
en guardar las apariencias sociales. Su dedicación a la
familia influyó sin duda en forjar a uno de los autores
literarios más importantes del siglo XX: Enrique Jardiel
Poncela,  pero  ella  tuvo  que  pagar  un  precio,  el  de
desaprovechar   una  prometedora  carrera  como  artista
plástica.

En algunos temas fue una progresista, ya que trató de
formarse lo mejor que pudo,  se independizó de su familia,
se casó tarde y participó a todo tipo de Exposiciones, a la
vez que compaginaba todas sus obligaciones profesionales,
familiares y artísticas. Esta múltiple dedicación fue en
detrimento de su labor pictórica, no en calidad, sino en



cantidad.

Y es que, como ella pensaba, la educación fue un vehículo
fundamental para la incorporación de la mujer a la vida
social en términos de igualdad y de independencia, como se
demostraría a mediados del siglo XX. Sus cuadros llevan el
germen de la época, el sentido naturalista de la vida y las
directrices filosóficas dominantes en el momento, como el
Regionalismo y el Regeneracionismo, porque toda cultura
imprime  una  huella  imborrable  en  el  arte  que  produce
(Dewey, 2008:374).

La obra de un artista, por muy sincera que sea, siempre ha
de adaptarse a la planitud del lienzo, a las propiedades
físicas  de  los  materiales,  a  la  forma  de  aplicar  las
pinceladas y a sus conocimientos para traducir lo que ve y
siente de la forma tridimensional a un plano pictórico en
dos dimensiones.  Marcelina consiguió la tridimensionalidad
de forma académica, a través de la perspectiva geométrica y
también atmosférica y dio vitalidad a sus obras  con el
empleo  de  abundantes  diagonales.  La  mayoría  de  sus
composiciones paisajísticas están tomadas desde un punto de
vista bajo, lo que hace pensar que encuadrase los temas
desde una posición sedente y  que muchos sean instantáneas,
por su reducido tamaño y su soporte en madera de cerezo, 
de ahí su espontaneidad. Los paisajes deben reflejar las
ideas y sentimientos de los artistas, si no plasman esta
percepción sólo se pueden considerar naturaleza. Este era
el género en el que Marcelina se encontraba más cómoda,
porque  es   abundante  y,  posiblemente,  lo  mejor  de  su
producción.

Su visión de la luz es casi impresionista y, en alguna  de
sus obras, se nota influencia del luminismo valenciano,
posiblemente debido a su popularidad en el ambiente español
del momento o a sus relaciones con pintores valencianos
como  Cecilio  Pla.  Algunos  de  sus  paisajes  cuentan  una
historia, otros son simplemente vistas tal y como ella las



percibe, que nos han dejado el recuerdo de espacios que
eran los que se veían en su tiempo  y que, actualmente, se
han perdido. Tienen un valor histórico y paradigmático ya
que son exactos y auténticos.

El dibujo es la base de sus composiciones al que acompaña
la representación de la luz, del aire y de la atmósfera sin
olvidar  en  ningún  momento  el  uso  de  la  perspectiva,
buscando la verdad y la realidad. Su obra es de un realismo
poético. Domina la técnica y consigue dar movilidad a sus
obras, en las que conquista la tercera dimensión  en la
bidimensionalidad  de  la  pintura,  es  decir  que  tiene
“habilidad técnica, mano sincera y ojo fiel”(Didi-Huberman,
2010:84).

Los artistas se ajustan a su lugar de trabajo, a las
corrientes vigentes, a sus maestros y a la formación que
han recibido a lo que incorporan la novedad y su poética
personal. Todo esto lo encontramos en Marcelina Poncela,
que fue una pintora de su época, que en un principio siguió
a sus maestros  Haes, Gessa y Casto Plasencia, para después
integrarse en el mundo artístico madrileño de principios
del siglo XX, donde conoció las novedades artísticas en las
Exposiciones Nacionales de Bellas Artes que influyeron en
su trayectoria artística.

En su último período todo es color. La luz y la forma se
convierten en color. Son obras intimistas con un colorido
simbolista,  que  nos  remiten  al  regionalismo  con  cierto
sentido  renovador,  tanto  en  los  temas  como  en  los
encuadres, que se dio en España entre 1906 y 1917. Es el
momento en el que, en el mundo artístico con una cierta
“modernidad”, se pone de moda lo español.  Este sentimiento
no aconteció únicamente en la plástica sino que, también,
se puede observar en la arquitectura y en  la música, donde
Falla, Albéñiz y Granados realizaron composiciones que aún,
en la actualidad, se identifican mundialmente con el alma
española.



En  su  pintura  hay  vibración   acompañada  de  habilidad
técnica en la ejecución. Comunica y causa emoción.  Rúbrica
las obras con una firma amplia y ampulosa, que indica 
seguridad en si misma y en su valía. A través de ellas se
aprecian los distintos momentos emocionales por los que
pasó, unos de euforia, otros de desaliento. Como ya hemos
indicado, en la etapa final de su vida, Marcelina no firmó
los cuadros que realizó, lo que hace pensar que pintaba
para ella.

La  herencia artística de Marcelina no se perdió ya que su
nieto José Enrique Paredes Jardiel (1928-2000), hijo de
María  del  Rosario  Jardiel  Poncela,  fue  un   reconocido
pintor expresionista del siglo XX.

Guía para ver y analizar una
obra maestra del cine español
Kepa  Sojo  (1968)  es  un  historiador  del  cine  y  realizador
cinematográfico que compagina desde hace años su faceta como
profesor en la Universidad del País Vasco, gestor académico y
cultural (participa en la organización de festivales de cine,
cursos  de  verano,  etc.)  e  investigador  (es  miembro  del
Proyecto  I+D  del  Departamento  de  Historia  del  Arte  de  la
Universidad  de  Zaragoza,  Estudio  de  la  Cultura  Audiovisual  del

Tardofranquismo, dirigido por la profesora Amparo Martínez Herranz), con su

faceta creativa, pues es autor de seis cortometrajes entres los que destacan 100

maneras de hacer el pollo al txilindrón (1997), Looking for Chencho (2002), Loco

con  ballesta(2013)  que  ha  recibido  una  veintena  de  premios  nacionales  e

internacionales, o Hileta (2016), un homenaje al cine de Dreyer en clave zombie,

así  como  del  largometraje  El  síndrome  de  Svensson(2006),  e  incluso  se  ha

internado en el terreno del documental con su trabajo Ronda de Poniente (2017).

https://aacadigital.com/articulos/guia-para-ver-y-analizar-una-obra-maestra-del-cine-espanol/
https://aacadigital.com/articulos/guia-para-ver-y-analizar-una-obra-maestra-del-cine-espanol/


Ha  publicado  varios  libros  y  multitud  de  artículos
científicos, siempre en el terreno de la Historia del Cine y
otros  medios  audiovisuales,  y  suyas  son  contribuciones
fundamentales acerca del cine alemán y nórdico, sobre las
relaciones entre el Cine y la Historia y muy particularmente
sobre el cine español de posguerra, habiéndose centrado con
particular empeño en la figura de Luis García Berlanga, a cuya
obra  maestra  (Bienvenido  Mister  Marshall,  1953)  dedicó  su
Tesis Doctoral, publicada en un magnífico volumen bajo el
título Americanos os recibimos con alegría. Una aproximación a
Bienvenido Mister Marshall (Madrid, Notorious, 2009).

El  presente  volumen  dedicado  a  El  verdugo,  es  la  última
entrega (ya la número 61) y un magnífico exponente de la
colección  Guías  para  ver  y  analizar,  de  la  Editorial  Nau
Llibres. Prestigiosa y coherente colección a pesar de los
heterogéneos  ejemplos  que  abarca  y  de  la  tan  diversa
procedencia  de  los  autores  responsables  de  los  mismos.

Un volumen que, cumpliendo a rajatabla los propósitos de la
colección, fundamentados en la orientación pedagógica de las
propuestas  de  análisis,  se  nos  presenta  redactado  en  un
lenguaje  claro,  sin  disquisiciones  farragosas  ni  eruditas,
pero a su vez extremando el rigor científico de análisis y la
seriedad en el estudio. El libro recoge las conclusiones de
una  intachable  investigación  y  una  cuidadosa  selección  de
materiales,  que  se  exponen  con  toda  amenidad,  claridad  y
rigor.

Siguiendo la referida estructura sistemática y pedagógica a la
que  nos  hemos  referido,  sus  150  páginas  se  organizan  en
capítulos muy breves (1-4 páginas) que van desgranando el
estudio monográfico desde muy diferentes puntos de vista.

La obra comienza enunciando un breve balance acerca de la
trascendencia de El verdugo (Luis García Berlanga, 1963) para
la  Historia  del  Cine  español,  en  la  que  se  relatan  los
avatares del proceso de producción de la película, así como la



repercusión de la misma. Tras una sinopsis del argumento de la
película, Kepa Sojo se ocupa de un asunto fundamental para
entender,  tanto  esta  película,  como  la  obra  global  de
Berlanga, y que es su estructura narrativa, muy clásica y
basada  en  los  habituales  tres  actos  que  componen  la
articulación del guion tradicional, en una fórmula muy bien
definida y explicada por el autor, que es el “arco dramático
berlanguiano”.

Tras ello da comienzo el capítulo 5, que es el de mayor
desarrollo de todo el libro, ya que se dedica al estudio
monográfico de la película, y en el que se va hilvanando
paulatinamente el estudio de todas las escenas (en ocasiones
de todos y cada uno de los planos) de la misma. En concreto
dedica un epígrafe a cada una de las 30 secuencias de la
película (9 corresponden al planteamiento, 12 al nudo y otras
9 al desenlace).

El primero de los epígrafes se ocupa en estudiar los propios
títulos de crédito del filme, mientras que en el segundo se
presenta, tanto la acción de la película, en la que van a
jugar un papel fundamental los ambientes carcelarios y la
presencia de la muerte, como los principales personajes: el
funerario José Luis (Nino Manfredi), su futura mujer Carmen
(Emma Penella) y el verdugo –y padre de Carmen– Don Amadeo
(José Isbert), entre los principales.

En  los  siguientes  epígrafes,  se  prosigue  la  tarea  de  ir
enunciando, en estricto orden, todos y cada uno de los hitos
narrativos  y  dramáticos  que  componen  el  argumento  de  la
película,  destacando  tanto  los  recursos  técnicos  que  se
emplean  para  ello,  como  algunas  “relaciones  formales  y
estéticas”, por ejemplo, con el Neorrealismo italiano, así
como  el  papel  significativo  y  simbólico  de  muchas  de  sus
imágenes. Asimismo se pone de manifiesto el enorme valor de la
película como reflejo de las problemáticas de la sociedad
española  de  comienzos  de  los  sesenta  (vivienda,  trabajo,
familia,  matrimonio,  etc.),  que  el  autor  cuestiona



mordazmente, y se alude a aspectos como el tratamiento del
humor negro de que Berlanga hace gala en la película, por
ejemplo al tratar de los estamentos militares y eclesiásticos,
así como del espinoso tema de la muerte.

En el capítulo centrado en el “Desenlace de la película”, el
autor aborda, siguiendo el cuidadoso esquema de definición de
las secuencias que ha llevado durante todo el libro incluyendo
el minutaje específico donde se inicia cada una de ellas, el
episodio ambientado en Palma de Mallorca. Es en este punto
donde  Kepa  Sojo  se  ocupa  de  uno  de  los  aspectos  más
interesantes  de  la  película,  y  que  deja  en  evidencia  la
estructura del filme fundamentada a partir de una serie de
contradicciones, de contraposiciones en las costumbres y modos
de vida, reflejo, a su vez, de un país que está iniciando una
lenta pero indefectible senda del cambio. En este sentido,
como el autor expone en más de una ocasión a lo largo de su
trabajo, convive extrañamente la España de la pena de muerte,
materializada a través del cruel garrote vil, con la España
del desarrollismo económico, sustentando en buena medida en el
auge del turismo, que va a tener a la década de los sesenta
como el período substancial de su expansión en nuestro país.
Un  fenómeno,  que  más  allá  de  sus  innegables  beneficios
económicos, supuso la llegada masiva de ciudadanos extranjeros
procedentes sobre todo del Norte de Europa en busca de sol y 
de  temperaturas  templadas,  y  que  trajeron,  asimismo,
comportamientos y actitudes (principalmente en el ámbito de la
sexualidad)  que  habían  sido  ajenos  a  la  mayoría  de  los
españoles, como consecuencia de años de represión ejercidos
desde las instancias religiosas, garantes de la moralidad. En
todo ese contexto, la presencia ineludible de la muerte, como
destaca Sojo, que, latente o palpable, recorre todo el filme
desde el comienzo. Es así cómo se constituye una especie de
tragicomedia, “que hunde sus raíces en la tradición literaria
de la novela picaresca del Siglo de Oro y sobre todo del
costumbrismo de sainete” (p. 128). Ciertamente, todo parece
conducir al fatal destino de la ejecución, confundiéndose la



suerte  del  reo  con  la  del  verdugo,  en  una  identificación
simbólica sin parangón en la cinematografía española y que
sirve para construir un firme alegato contra la pena capital,
y que la censura franquista no supo o no pudo ver, confundida
por “señuelos” que intencionadamente dejaron los guionistas,
después de haber aprendido bien la lección con Los jueves,
milagro (1957), “una de las películas más retocadas por la
censura del cine del franquismo” (p. 114), dirigida también
por Luis García Berlanga.

A juicio de Sojo, donde quizás se percibe mejor esta presencia
de la muerte es en la mencionada escena de las Cuevas del
Drach.  Puesto  que  “la   España  alegre  y  turística”  es
cercernada por “la España oscura y siniestra” encarnada en la
Guardia  Civil  que,  desplazada  en  barca  (auténtica
simbolización de la Barca de Caronte, como titula el autor uno
de  los  capítulos  donde  se  analiza  este  momento  de  manera
pormenorizada, página 86 y ss.) llama por megáfono a José Luis
para  que  vaya  finalmente  a  cumplir  la  misión  que  tenía
encomendada,  pero  que  se  había  pospuesto  debido  a  la
enfermedad del reo. En este capítulo destaca el trabajo de
iluminación  desplegado  por  el  profesional  italiano  Tonino
Delli Colli, que consigue bellos planos en un decorado natural
espectacular.

Asimismo, otro aspecto reseñable por el  historiador tiene que
ver con la dirección de fotografía, que junto a la ajustada
dirección de Berlanga concretada en los movimientos de cámara,
discurriendo  por  los  estrechos  pasillos  de  las  angostas
viviendas,  sugieren,  a  niveles  simbólicos,  las  duras
condiciones de vida de aquellos que dejaban el campo por la
ciudad, a pesar de la imagen de prosperidad que la dictadura
quería presentar al mundo.

Volviendo  con  el  desarrollo  de  la  película,  la  escena
siguiente a la de las Cuevas corresponde a las dependencias de
la cárcel. Ámbito donde Berlanga despliega uno de los recursos
técnicos más definitorios y habituales de su trayectoria, el



plano secuencia, si bien es cierto que ya lo había empleado en
Plácido (1961).

Este uso del plano secuencia se da especialmente en la célebre
escena de la “caja blanca”, es decir, la estancia de altas y
blancas paredes encaladas que da paso al patio donde se ha de
desarrollar la ejecución. Escena que, a juicio del autor, “es,
junto a la secuencia de las Cuevas del Drach, el otro gran
momento de El Verdugo” (p. 101).

A continuación, el bloque 6 está dedicado al estudio de los
“Recursos  expresivos  y  narrativos”.  Y  en  él  se  centra  en
aspectos como la dirección, la planificación y el montaje, el
guion,  la  fotografía,  la  música  y  sonido  y  la  dirección
artística.  Si  bien  es  cierto  que,  anteriormente,  en  los
bloques que condensan el “Análisis de la película”, el autor
ya había puesto de manifiesto la presencia de tales recursos
formales a través de interesantes y atinados comentarios. Si
un apartado nos ha llamado la atención es quizás el del guion,
partiendo de la consideración sobre las aportaciones de Ennio
Flaiano (entre otras, la expresión de José Luis “No lo haré
más”, una vez ha consumado su terrible misión), así como la
comparación  entre  el  texto  redactado  y  el  montaje  final,
haciéndonos ver las numerosas modificaciones existentes. Por
otro lado, dentro de este aspecto del guion, es obligada la
mención de Rafael Azcona, que colaboró en su redacción junto a
Flaiano y el propio Berlanga. Como es sabido, no se iniciaba
aquí la relación profesional entre el realizador valenciano y
el  guionista  riojano,  pues  ya  habían  trabajado  juntos  en
Plácido, pero es a partir de este momento en el que, a juicio
de Sojo, se reorientó la trayectoria berlanguiana hacia una
tendencia más “corrosiva, esperpéntica y negra” (p. 128).

Un penúltimo apartado está dedicado a las “Interpretaciones en
torno a El Verdugo”. Actúa como una especie de recopilación de
las implicaciones significativas que tienen cada uno de los
giros  argumentales  del  relato,  y  que  el  autor  ha  ido
desgranando en páginas precedentes. La primera de ellas, “Pena



de  muerte  y  anulación  del  individuo”,  sea  quizás  la  más
trascendente  y  la  que  englobe  el  sentido  integral  de  la
película, junto con otros motivos que se van a convertir en
estilemas recurrentes en la carrera de Berlanga: el humor
negro y la tragicomedia.

El  último  capítulo  está  reservado  para  glosar  el  equipo
técnico y artístico que participó en el filme, empezando por
el propio director, siguiendo por los guionistas, tanto Rafael
Azcona, como el italiano Flaiano, de prolífica trayectoria en
su  país  de  origen,  trabajando  para  algunos  de  los  más
importantes  realizadores  de  esa  misma  procedencia,
especialmente  Federico  Fellini.  Similar  es  el  caso  del
director  de  fotografía,  Tonino  Delli  Colli,  o  del  músico
Miguel Asins Arbó. Finalmente, Sojo habla brevemente sobre el
trío de actores que protagoniza la película.

A modo de anexo, el libro se cierra con una breve bibliografía
que  sintetiza  las  principales  aportaciones  historiográficas
sobre  el  filme  de  Berlanga,  que  son  convenientemente
utilizadas  en  el  transcurso  del  estudio.

En definitiva, un libro bien articulado para su función, la de
servir de guía para una comprensión general de la película,
que se aleja de los estudios eruditos, lo cual no obsta para
que sea un exhaustivo y completo manual para comprender en
toda su integridad esta obra maestra de Luis García Berlanga.

Santiago Rodríguez del Hoyo:
Lo crudo y lo cocido en 57

https://aacadigital.com/articulos/santiago-rodriguez-del-hoyo-lo-crudo-y-lo-cocido-en-57-agujeros/
https://aacadigital.com/articulos/santiago-rodriguez-del-hoyo-lo-crudo-y-lo-cocido-en-57-agujeros/


agujeros
No es ajeno el artista Santiago Rodríguez del Hoyo (Madrid,
1960) a nuestro panorama expositivo. Corría el año 1990 cuando
irrumpió con su fuerza arrolladora en una incipiente sala que,
al poco tiempo, se convertiría en toda una referencia a nivel
nacional. Hablamos de la sala de exposiciones de la Diputación
Provincial de Huesca. Entonces presentó en la capital oscense
una  obra  desgarradora,  de  impactante  intensidad  emocional,
asentada  en  una  lírica  puesta  en  escena  de  formas  algo
inquietantes y atmósferas grises, negras y parduzcas, donde lo
lineal  ejercía  un  apreciable  papel  significante  (García
Guatas, Manuel: "Huella de la realidad", Diario 16 de Aragón,
Zaragoza, 9 de Diciembre de 1989). El año siguiente exponía en
la zaragozana Galería Provincia una selección que incidía en
esta línea radicalmente personal, obra de la que se ocupó
nuestra compañera Desirée Orús (Orús, Desirée: "Sacrificio y
Ritual". El Diario de Aragón, ARTE, Zaragoza, 15 de Junio
1990).

El artista cuenta con una extensa trayectoria desde entonces,
afiliado  a  una  línea  caracterizada  por  su  heterodoxia  y
combatividad,  vindicadora  de  lo  pictórico  en  tiempos
ciertamente  adversos  a  esta  disciplina  -que  parece  haber
logrado  retomar  el  lugar  que  merece  en  nuestros  días-
manteniéndose  fiel  al  contacto  cotidiano,  intenso  y  muy
fructífero con las tradiciones del “oficio“ y los secretos “de
taller”.  Irremediablemente  seducido  por  lo  pictórico,  el
camino  de  Santiago  después  de  casi  tres  décadas  se  ha
mantenido fiel a sí mismo en lo esencial, aunque ha crecido
exponencialmente en cuanto a refinamiento y eficacia en esa
deseable conexión de lo plástico con los entresijos de la
interioridad. Con el título de “57 agujeros” -referencia a los
años que tiene en la actualidad el creador- Rodríguez del Hoyo
presenta en la sala madrileña ASPA Contemporary  (del 15 de
septiembre  al  21  de  octubre)  una  muestra  de  su  última

https://aacadigital.com/articulos/santiago-rodriguez-del-hoyo-lo-crudo-y-lo-cocido-en-57-agujeros/


producción: 25 telas, 7 trípticos en papel y una selección de
exquisitos libros de artista, campo en el que, sin duda, se
demuestra como un afianzado maestro. Todas ellas hacen gala de
esa fascinación por lo pictórico que  alimenta desde  sus más
hondas raíces el sentimiento y el pensamiento de Santiago.
Como siempre, lo volátil y lo huidizo se imbrican con lo
sedimentado, lo sólido con lo licuado, lo delicadeza de la
textura y el color con lo más caustico, lo inconcreto con lo
evidente…  en  una  formulación,  muy  pasional  y  en  absoluto
retórica,  que  nos  habla  de  un  mundo  interior  siempre
“afrentado”  a  su  realidad  externa.  Recrecimientos  y
engrosamientos, tachaduras, tinturas y veladuras, huidas hacia
esa “nada” pictórica que denotan los bordes del soporte -como
abismos insondables- coexisten conmoviendo lo plástico desde
el  fondo  hasta  las  superficies,  proponiendo  una  poética
espacial nada frecuente. Lo crudo y lo cocido reunificados en
una nueva realidad pictórica absolutamente personal.

Abstracción y figuración se retroalimentan y enriquecen en
estas obras a través de unos procedimientos muy “manuales”
asentados en el uso muy libre y fluido de las técnicas mixtas;
técnicas y procesos que permiten a las concreciones lineales
demostrar sin ambages su alta capacidad expresiva y metafórica
-entendida  esta  última  en  el  sentido  más  literal  de  la
palabra- en un ambiente de querencias surrealistas. Batalla
tras  batalla,  el  mundo  de  Rodríguez  del  Hoyo  surge  con
explosiva fuerza imaginativa y nos convence de la absoluta
vigencia  de  lo  pictórico  como  expresión  lúcida  de  una
intimidad  inmersa,  con  todas  las  consecuencias,  en  este
convulso mundo que nos ha tocado vivir.



Necrológica: Pedro Tramullas,
In Memoriam
 El  pasado  día  21  de  septiembre,  cumplidos  los  80  años,
fallecía en Huesca el carismático artista Pedro Tramullas, uno
de los decanos de nuestra escultura y toda una referencia en
el panorama cultural aragonés de los años 70 y 80. Responsable
del impulso y desarrollo del Symposium de Escultura y Arte del
valle de Hecho (1975-1984), el artista hizo posible en esta
pintoresca localidad pirenaica un foro de creación artística
pluridisciplinar  que  logró  conectar  en  su  momento  nuestro
pobre  horizonte  cultural  con  ciertas  corrientes
internacionales proclives a la apertura y democratización de
los  procesos  artísticos;  hablamos,  específicamente,  de  su
vinculación  con  un  amplio  y  fructífero  movimiento
internacional dinamizado por el escultor Karl Prantl en Sankt
Margarethen (Austria) a partir de 1959, planteado con la idea
novedosa de sacar la escultura al aire libre y desvelar al
público los procesos característicos de esta disciplina. Fruto
de las diez convocatorias consecutivas de este symposium, en
el  que  llegaron  a  participar  más  de  ochenta  artistas  de
múltiples disciplinas y nacionalidades, quedó finalmente como
legado en Hecho un fondo cercano a las cien obras de arte que
actualmente han pasado a enriquecer el patrimonio cultural de
la localidad altoaragonesa. Un recinto, además, pionero en
España en cuanto al establecimiento de una clara relación
entre escultura y naturaleza.

Afincado en Jaca (Huesca) durante muchos años, Pedro Tramullas
Autié nació en 1937 en Oloron-Sainte-Marie (Francia), ciudad
que atesora una de sus obras más importantes, La Puerta del
Valle de Aspe (Gurmençon, Francia, 1991-1992), que resume todo
el ideario estético de este creador fuertemente enraizado en
presupuestos simbólicos y herméticos. Una obra monumental que,
por cierto, el historiador francés Robert Dezelus -prestigioso

https://aacadigital.com/articulos/necrologica-pedro-tramullas-in-memoriam/
https://aacadigital.com/articulos/necrologica-pedro-tramullas-in-memoriam/


especialista en arte antiguo del Asia anterior-  llegó en su
momento a definir en términos muy elogiosos como “una muestra
de un arte superior” y “una antología de los más grandes
momentos del pensamiento”. Hace poco más de un año la ciudad
de Oloron, precisamente, había reconocido al artista con un
cálido homenaje por parte de su municipalidad en pleno. En el
curso de estos actos le fue otorgada la medalla de oro de la
ciudad, se le dedicó un paseo a su nombre y se anunció la
adquisición de 50 de sus obras con el fin de exhibirlas en un
museo monográfico sobre el artista (con paseo escultórico al
aire libre incluido) en el que actualmente se trabaja para su
próxima  inauguración.  En  este  lado  de  los  Pirineos,  sin
embargo, su obra y actividad han sido mucho peor valoradas y
comprendidas. Lo cual debería llevarnos a reflexión –un caso
más  en  la  larga  lista-  sobre  las  carencias  de  unas
instituciones  que  muestran  una  pertinaz  dejadez  en  el
desempeño  de  las  labores  encomendadas.  Apenas  un
reconocimiento del SIPA en 2016 como “Aragonés del año” por su
“relevancia  no  sólo  en  el  ámbito  artístico,  glosando  su
carrera  desde  1960,  sino  también  como  dinamizador  y
acrecentador  del  Patrimonio  cultural  y  difusor  de  Aragón
dentro y fuera de España”. Y eso es todo.

Vinculado por razones familiares y de afinidad electiva a la
ciudad de Jaca, el joven e inquieto Tramullas, guiado por su
vocación artística y en busca de nuevos estímulos, decide
emigrar desde el Pirineo a París. En la capital de Francia -
donde permaneció un largo periodo (1962-1982)- estudió en su
reconocida escuela de Bellas Artes y desarrolló una amplia
carrera  de  alcance  internacional,  viviendo  intensamente  el
auge de la “New Age” -con su esperado advenimiento de la
“nueva Era de Acuario”- y el sueño de un mes de Mayo que, a
golpe  de  utopía,  quiso  transformar  el  mundo.  Todas  estas
experiencias dejaron una marca indeleble en el ideario del
artista;  éste,  en  adelante,  integrará  en  su  práctica  y
actividades el espíritu libre y reivindicativo que marcaron
tales  hechos  históricos.  En  el  fecundo  ambiente  cultural



parisino  pudo  contactar  con  múltiples  personalidades  que
enriquecieron notablemente su visión de la vida y su ideario
filosófico, estético y espiritual: el conocimiento directo de
la obra de Constantin Brâncusi (1876-1957) resultó ser una
circunstancia determinante para orientar hacia la escultura
una vocación que se potenciará aún más al descubrir también la
del  escultor  sueco  Eric  Grate  (1896-1973).  A  Alberto
Giacometti (1901-1966) lo conoció Tramullas a finales de 1963
y en 1964 entabló relación con Ossip Zadkine (1890-1967) que
le introdujo en los secretos del mundo faraónico–sacerdotal y
el  respeto  por  la  materia.  Además,  mantuvo  una  estrecha
amistad con el pintor –y alquimista- Claude Cunda (1915-1982)
y a través del reputado astrólogo, hermetista y poeta místico
André Savoret (1898-1977) contacta con los círculos druídicos
galos y profundiza en la comprensión de las vibraciones de la
materia, conocimientos que aplicará a su propia obra artística
en el futuro. En este enriquecedor ambiente, en 1964, descubre
el Gran Buda del Museo Británico de Londres y experimenta ante
él un auténtico despertar espiritual: “Habla con amor a tu
hermana  la  piedra”,  recordaba  a  menudo  Tramullas  en  sus
escritos, haciéndose eco de esta sentencia atribuida a Buda
que resume la esencia de toda su obra artística.

Puede decirse que toda la producción de Tramullas rebasa los
presupuestos estéticos, más o menos convencionales, ya que el
artista  aplica  en  su  proceder  un  simbolismo  de  raigambre
“Tradicional” que persigue en definitiva la “transformación
espiritual” del espectador. Este y no otro es el auténtico
sentido de una obra que reactualiza, tanto en su planteamiento
conceptual  como  su  resolución  formal,  ciertas  olvidadas
aplicaciones de la llamada “Doctrina Hermética”, en las que no
podemos entrar por obvias razones de complejidad asociada y
espacio:  Teurgia,  Geomancia,  Alquimia,  Cábala,  Astrología,
Geometría y Arquitectura sagradas, simbolismo del Camino de
Santiago, etc, etc.

Así la “poética de lo ancestral” aplicada por Tramullas en su



obra plástica tiene como objetivo más básico un reencuentro
con la dimensión “sagrada” de la existencia en el mundo. Esta
particular orientación supone un auténtico viaje en el tiempo,
un retorno a aquella visión profunda de la vida y del cosmos
que conformara el imaginario colectivo de nuestros más lejanos
ancestros.

Como  características  principales  de  toda  su  obra  pueden
destacarse:  su  extraordinaria  rotundidad,  su  depuración
formal, un continuo recurrir, a nivel simbólico, a las fuentes
más arcaicas y ancestrales de la cultura humana, un inequívoco
tratamiento  humorístico  e  incluso  infantil  en  sus
representaciones  simbólicas,  el  tratamiento  sumamente
respetuoso de la materia, o la aplicación permanente en su
concreción de una armonía basada en la “Proporción aúrea”
(también llamada “Número de Oro” o Divina Proporción). Toda su
producción supone un canto a la sacralidad de la naturaleza,
centrada  usualmente  en  representaciones  solares,  lunares  y
astrales y otros símbolos herméticos muy nítidos, concretados
usualmente (entre otros) sobre madera o piedra, este último
material de elección preferente del artista para sus obras más
emblemáticas por sus específicas resonancias simbólicas.

Los símbolos que ostentan con tanta pureza sus esculturas y
dibujos,  el  tratamiento  sumamente  comedido  y  respetuoso
(ritualizado) de los materiales y las armonías de los soportes
y de las formas, persiguen despertar en el espectador esa
«memoria» o «intuición» que se refieren a la dimensión más
intemporal  y  espiritual  de  la  vida.  En  sus  “Columnas  de
energía”,  por  ejemplo,  Tramullas  recurre  a  la  idea  de
desarrollo repetitivo de formas modulares en el espacio, que
plantearan  anteriormente  algunas  antiguas  culturas
tradicionales y recuperó Constantin Brâncusi en algunas de sus
obras más difundidas como su “Columna sin fin”: las sencillas
formas  seriadas  de  estas  columnas  proponen  una  lectura
inmediata del concepto de “lo eterno” y hacen referencia al
simbolismo de la ascensión o de la comunicación entre los



mundos terrenales y celestes, es decir, ponen en evidencia la
creencia absoluta en la trascendencia de la condición humana,
o el misterio de la doble e inseparable naturaleza –divina y
humana- de lo existente.

Sin  duda  hemos  perdido  a  un  consumado  maestro  plenamente
consciente de su labor que, en definitiva, ha reactualizado
con singularidad el simbolismo de una remota religión cósmica
“perpetuamente  renovada  en  las  diferentes  facies  de  la
evolución  humana”  según  sus  propias  palabras.  Su  belleza
formal  busca  abrir  el  inconsciente  del  espectador  a  las
regiones desconocidas de un espacio y un tiempo “sagrados”, a
la fascinación de un sueño arraigado en el pasado del Camino
de las Estrellas. 60 años de actividad ininterrumpida dan para
mucho: más de 50 exposiciones individuales, tanto dentro como
fuera de España, y un número aún mayor de colectivas, jalonan
la larga trayectoria expositiva de este gran creador que ha
entregado su vida al Arte con mayúsculas.  

Entrevista  a  Ricardo  García
Prats
La ciudad de Zaragoza a veces actúa como foco central de la
actividad  expositiva  de  la  comunidad,  sin  embargo  existen
espacios repartidos por la Comunidad Autónoma que detentan una
importante trayectoria. El gran nivel alcanzado en sus treinta
años de actividad ha hecho que la Asociación Aragonesa de
Críticos  de  Arte  AACA,  haya  concedido  su  Premio  al  Mejor
espacio  expositivo  de  2016  al  Palacio  Montcada  de  Fraga
(Huesca).  Su  coordinador  y  comisario  de  exposiciones  es
Ricardo  García  Prats.  Un  hombre  que  ha  dedicado  su  vida
profesional a la docencia, la divulgación y la crítica de

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-ricardo-garcia-prats/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-ricardo-garcia-prats/


arte. Fue director general de Acción Cultural del Gobierno de
Aragón, de 1985 a 1987, y director provincial de Educación de
Teruel de 1994 a 1996.

 

D.O. La pregunta es obligada. ¿Cómo surge la restauración del
edificio histórico en 1986 y su uso -entre otros- como sala de
exposiciones?

RGP. En la legislatura municipal de 1983-87 yo salí elegido
concejal por el Partido Socialista sin ninguna probabilidad
previa  de  serlo,  era  el  número  13  de  un  concejo  de  17
concejales.  Salió  una  gran  mayoría  de  13  sobre  17  en  un
ayuntamiento presidido por Francisco Beltrán, que también fue
elegido Diputado en las Cortes de Aragón. Fui concejal de
Cultura y Fiestas. Una de los proyectos a realizar era la
restauración de un edificio histórico del siglo XVII para Casa
de Cultura. Así que yo como profesor de Historia me puse a
investigar la historia del edificio que había sido palacio del
Gobernador: allí había estado el rey Felipe IV con motivo de
la  Guerra  de  Secesión  de  Cataluña  y  Velázquez,  que  era
Acomodador de Corte o Jefe de Protocolo, había pintado en
Fraga, con toda probabilidad en ese edificio dos cuadros, un
retrato de Felipe IV como comandante en jefe de las tropas,
que se encuentra actualmente en la Colección Flick de Nueva
York y otro que está en el Museo del Prodo que es un retrato
del  bufón  Don  Diego  de  Acedo,  conocido  como  “El  Primo”.
Después el edificio sería a partir del mitad del siglo XIX
sede municipal y cárcel y tras la guerra civil fue abandonado,
dejando allí una raquítica biblioteca.

Por otra parte, la Consejería de Cultura del primer gobierno
autonómico,  que  ostentaba  José  Bada,  tenía  como  objetivo
promover y financiar Casas de Cultura en las cabeceras de
Comarca.  Recuerdo  que  vino  a  Fraga  el  Consejero  con  este
objetivo y en su presencia y la del alcalde Beltrán y el otro
compañero concejal de cultura, Antonio Ibáñez, leí mi estudio



y la propuesta de que sería un edificio digno para acoger
servicios  culturales.  Creo  que  esto  influyó  en  que  poco
después,  a  principios  de  1984  se  me  eligiera  Director
Provincial de Cultura de Huesca. Fui después Director General
de Acción Cultural desde 1985 hasta 1987. Entre otros usos
previstos, como biblioteca, salón de actos, etc, se creó una
Sala de Exposiciones de 300 metros cuadrados que ocupa la
planta noble del edificio. Todo un lujo

 

D.O. ¿Cómo se plantearon las primeras líneas de trabajo?

RGP. Cuando se inauguró el centro con el nombre de Palacio
Montcada, centro cultural en abril de 1986 yo como Director
General  aporté  una  exposición  de  la  artista  zaragozana,
afincada  en  Huesca,  Mari  Cruz  Sarvisé.  Además  Francisco
Beltrán y yo habíamos negociado con el entonces alcalde de
Zaragoza, Ramón Sainz de Varanda, la cesión en depósito del
cuadro de Miguel Viladrich, “La boda de Fraga” de 1918 que
estaba  en  el  Casino  Mercantil,  pero  embargado  por  el
Ayuntamiento de Zaragoza. Así que cuando todas las autoridades
aragonesas, con Santiago Marraco a la cabeza, inauguraron el
23 de abril el Palacio Montada quedaron impresionados, al
igual que todos los fragatinos que no cesaron de pasar durante
días para ver el edificio y “La boda de Fraga” que resaltaba
los valores del traje tradicional.

En 1987 también se llevó a cabo una exposición importante, en
este  caso  de  Salvador  Victoria  que  había  tenido  una
retrospectiva en la Lonja de Zaragoza y después en Huesca. El
Departamento de Cultura del Gobierno de Aragón organizó una
exposición itinerante de Salvador Victoria en Fraga, Alcañiz y
Zuera.  Además, se adquirió una obra suya y podemos decir que
se  inició  así  la  colección  de  arte  contemporáneo  del
Ayuntamiento. Con motivo de la puesta en marcha del Palacio
Montcada, se revitalizó durante unos años un Concurso nacional
de pintura que se venía convocando desde hacía unos años.



Cuando terminó la legislatura, yo dejé la Dirección General
del  Gobierno  de  Aragón,  al  producirse  un  cambio  de  signo
político y las exposiciones en el Montcada se llevaban sin
mucha  planificación.  Se  aprovechaban  las  itinerancias  de
Ibercaja, de la Diputación Provincial de Huesca, algunas del
Gobierno de Aragón. Yo pensé que un espacio expositivo tan
extraordinario no podía estar sin una programación expositiva
coherente y una política de artes plásticas.

 

D.O. A lo largo de la trayectoria de las salas, se han podido
ver  exposiciones  de  los  más  destacados  artistas  tanto
aragoneses como de destacadas figuras del panorama nacional.
Como responsable de las salas de exposiciones ¿cuál es el
criterio que se ha seguido?

RGP. La repuesta ya la he empezado al final de la respuesta
anterior.  Al  principio  hubo  intención  y  altibajos.  Los
altibajos se producen siempre en cualquier actividad y, más
todavía, en estos sitios sujetos al cambio de personas en las
concejalías  de  cultura.  Recuerdo  en  los  primeros  años
exposiciones de Natalio Bayo, de José Luis Lasala, de José
Beulas, de Iñaki y de otros artistas. A la vez, se acomodó
otra  sala  de  exposiciones  en  el  Paseo  del  Cegonyer,  más
pequeña que la del Montcada, pero muy coqueta y digna, donde
se programaban exposiciones de los artistas locales y de la
comarca. Así se creó una sinergia de exposiciones importante.
Creo que fue a principios del los años 90 cuando se dejó de
hacer  el  Concurso  de  Pintura.  Resulta  que  el  premio  en
metálico que se daba era, a veces, menor que el valor de
algunas obras premiadas y se prefirió adquirir obras de los
artistas que exponían en el palacio Montcada, dado que había
un  criterio  de  que  expusieran  los  que  ya  tenían  un
reconocimiento en el mundo del arte. También  hay que decir
que la mayoría de los artistas que han expuesto en el palacio
Montcada  han  sido  y  son  aragoneses,  aunque  también  han
expuesto artistas de Cataluña, Valencia y alguno extranjero.



 

D.O. Cuál ha sido el periodo mejor de la programación en estos
años  o  es  que  ha  habido  siempre  una  línea  continua  y
coherente?

R.G.P.  La  línea  expositiva  no  ha  sido  siempre  recta  y
coherente. Influyen muchos factores, pero en líneas generales
el Palacio Montcada se puede decir que ha aportado un granito
de arena al mundo de las artes plásticas en Aragón. Cuando
regresé  en  1996  de  Teruel  como  Director  Provincial  de
Educación,  era  Francisco  Tejera  concejal  de  Cultura  y  la
alcaldía  la  ocupaba  Vicente  Juan  Juesas.  Organizamos  una
exposición de Pepe Cerdá que resultó muy interesante porque el
pintor cambiaba de rumbo y volvía a la figuración tras su
periodo de pintura abstracta. Le propuse a Francisco Tejera
dar un salto y organizar una muestra de un pintor importante
aragonés como podía ser José Manuel Broto y le pareció bien al
concejal. Broto y su mujer Rosa Ramírez, estaban entonces en
París pero nos citamos en Mallorca al poco tiempo. Fuimos a la
isla  Paco  Tejera  y  yo,  y  del  encuentro  salió  la  primera
exposición  retrospectiva  de  obra  gráfica  de  Broto.  Nunca
habían acudido tantas personas de Zaragoza y de otros lugares
a Fraga a ver una exposición. La muestra tuvo un gran éxito de
público y se reconoció en los medios de comunicación. 

Siguieron exposiciones importantes de Robert Vandereycken, un
pintor  belga  discípulo  de  Paul  Delveaux,  que  residía
temporadas  en  la  Costa  Brava.  El  artista  donó  a  Fraga  y
Alcañiz -la exposición también estuvo en esa localidad- sendos
ejemplares de la escultura “La amistad” en bronce, que se
colocaron  en  espacios  urbanos.  Quisiera  destacar  a  Josep
Guinovart que expuso “El pentàgon, traició a la geometría”
preparada como protesta por la guerra de Irak. En 2004 llegó a
Fraga una exposición que organizó Ibercaja, de la que fui
comisario, sobre Miguel Ibarz, importante pintor nacido en
Mequinenza  que  era  completamente  desconocido  en  Aragón.
Recuerdo otra exposición “a duo” de Natalio Bayo y Alberto



Gómez Ascaso. Pero para no cansar con la enumeración, nombraré
al menos a Jesús Fraile, Rosa Galicia, Pilar Arnau, Silvia
Goltzman y Alejandro Viladrich, nieto de Miguel Viladrich,
Luis Hinojosa, Enrique Larroy, José Luis Lasala, Just Nicolás,
Teresa Ramón, Eduardo Salavera, Gonzalo Tena, Joaquín Ureña,
Lina Valero, etc. También quiero recordar que los ceramistas
han  tenido  su  lugar  en  la  programación  expositiva.  Malo,
Vidal, Santamaría, Fanlo y otros han expuesto en le Palacio
Montcada.En el año 2006 siendo concejal de Cultura Miguel Luis
Lapeña  y  con  mucha  sensibilidad  hacia  la  cultura  y  arte,
organizamos una exposición con los fondos de la colección del
Ayuntamiento  de  Fraga.  Era  una  norma  no  escrita  el  ir
comprando obras de muchos de los artistas que exponían en el
Palacio Montcada. Fue una exposición de reflexión y queda
constancia en el catálogo que se editó con aquel motivo: “El
Palacio Montcada. Génesis de una colección”.

 

D.O. Por el importante número de exposiciones y las distintas
disciplinas artísticas que se han mostrado, da la sensación de
que  el  Palacio  Montcada   es  un  ámbito  abierto  al  arte
contemporáneo,  sin  barreras.

RGP.  Yo  comprendo  que  en  ciudades  grandes  como  Zaragoza,
Madrid, Valencia o Barcelona, las salas de exposiciones se
pueden  especializar  en  una  tendencia  u  otra.  Pero  en  una
ciudad como Fraga de 15.000 habitantes las exposiciones han de
ser de artistas de todas las tendencias porque el Palacio
Montcada cumple en solitario una labor educativa y divulgativa
del arte. Sólo ha habido un criterio para seleccionar las
exposiciones, que sean de artistas reconocidos en el mundo del
arte, que tengan un curriculum digno de presentar en cualquier
sitio.

 

D.O. Con qué apoyos cuenta el Palacio Montcada para llevar a



cabo su programa cultural ?

R.G.P. El Palacio Montcada es del Ayuntamiento de Fraga y
depende de la Concejalía de Cultura correspondiente. Quisiera
destacar la labor de los concejales de cultura como Antonio
Ibáñez, Paco Tejero, Francisco Tejera, Miguel Luis Lapeña y la
actual que se llama Marta Cabrera. Todos ellos consideran la
cultura  algo  importante  para  los  ciudadanos  y  las  artes
plásticas son importantes. Diré algo más. En la época que
estuvieron Vicente Juan y Miguel Luis Lapeña, se colocaron en
espacios  urbanos  diversas  esculturas,  de  Gómez  Ascaso,  de
Vandereycken,  de  Luis  Hinojosa,  que  se  sumaban   a  la  ya
destacada “Fragatina” de los Arellano. Después se colocó una
escultura de Lorenzo Quin por parte del gobierno del Partido
Popular.

El Ayuntamiento ha recibido apoyos del Gobierno de Argón, de
la Diputación de Huesca, ha acogido exposiciones de Ibercaja,
cuando las organizaba, pero los apoyos más importantes son del
ayuntamiento de Fraga.

 

D.O. Como historiador, crítico de arte y comisario, que supone
la programación del Palacio de Montcada, en el municipio de
Fraga?  Que acogida tiene por parte de la ciudadanía?

Me parece una labor importante que un municipio como Fraga
tenga una programación importante de exposiciones. Recuerdo
que Barbastro, Binéfar, Calatayud, Alcañiz, Rubielos de Mora y
otras  poblaciones  aragonesas  tienen  también  importantes
exposiciones. En cuanto al público he de decir que esto de las
exposiciones no es una actividad mayoritaria: hay que hacer
labor  pedagógica  en  los  colegios,  hay  que  hacer  visitas
guiadas, hay que difundir la actividad. No hay que desistir,
hay que insistir. Cuando la gente ve que nos hacen caso fuera
de la ciudad, se dan cuenta que es algo importante. Cada vez
viene más gente a ver las muestras y se interesan por los



catálogos.

 

D.O. Con motivo del treinta aniversario de la restauración del
edificio,  usted  eligió  para  la  conmemoración  una  muestra
titulada  'Pablo  Serrano.  En  el  fondo  de  la  cuestión,  el
hombre' que incluía 48 obras, 40 esculturas y 8 dibujos. ¿Por
qué este artista?

R.G.P. Se eligió a Pablo Serrano por varios motivos. En primer
lugar porque el aniversario de 30 años de la inauguración del
palacio Montcada coincidía con el mismo tiempo en que Pablo
Serrano había recibido a título póstumo la Medalla Juan de
Lanuza, máxima distinción del Gobierno de Aragón. Dado que
aquel 23 de abril de 1986 la celebración institucional del Día
de Aragón tuvo lugar desde Fraga, el acto institucional se
llevó a cabo en la iglesia de San Pedro de Fraga, la medalla
la recogieron Juana Francés viuda de Pablo Serrano y el hijo
de éste Pablo Bartolomé.

Por otro lado cuando el presidente de Aragón, Santiago Marraco
inauguró aquel día el palacio Montcada, Juan Francés y Pablo
Bartolomé Serrano, dado que les gustó mucho la restauración,
conocieron  al  arquitecto  responsable  y  como  consecuencia
decidieron  que  el  arquitecto  que  llevaría  a  cabo  la
rehabilitación de los talleres Pignatelli para sede de la
entonces  Fundación  Museo  Pablo  Serrano,  sería  José  Manuel
Pérez Latorre. Todo sin olvidar que Pablo Serrano es uno de
los mejores escultores españoles de la segunda mitad del siglo
XX, junto con Oteiza y Chillida.

Quedé muy satisfecho de esta exposición.

 

D.O. Cuál es la próxima exposición que podamos ver en el
Palacio Montcada? Y la programación para esta temporada?



La próxima exposición en el Palacio Montcada se inaugura el 5
de octubre próximo, coincidiendo con las fiestas patronales
del Pilar y es del pintor aragonés Georges Ward que se titula
“Spirits of de jungle”. Es un canto al misterio y a belleza de
la naturaleza y espero que guste mucho. La siguiente para los
meses  de  abril  y  mayo  será  del  británico,  afincado  en
Zaragoza,  Steve  Gibson.  Hasta  aquí  puedo  decir.

 

D.O. No me resisto a preguntarle por el futuro de los centros
expositivos en el medio rural aragonés. ¿Cómo ve su futuro y
cuáles serían las líneas a seguir?

R.G.P. En épocas de crisis como la actual la cultura y el arte
siempre pierden. Se sigue considerando a la cultura como algo
superfluo de lo que se puede prescindir. Lo peor es cuando la
crisis sirve de excusa para prescindir de la cultura por parte
de quienes creen que la cultura es entretenimiento.

Sin embargo yo, que soy optimista, pienso que estos centros
hay que potenciarlos. La cultura nos enriquece, nos forma y
nos eleva el espíritu. Le pondré un ejemplo. Puertomingalvo,
uno de los pueblos más bonitos de España en el sur de la
provincia de Teruel, tiene una población fija de unos 100
habitantes y desde hace unos años una afluencia turística no
despreciable. La antigua lonja, la Sala de la Villa, de 300
metros cuadros, que forma parte del ayuntamiento gótico del
siglo XIV, se acondicionó como sala de exposiciones. Desde
2010 organizo una exposición anual en verano, de artistas
importantes y pasan a visitar cada muestra unas 1.500 personas
cada año.

 

D.O. La cultura es un bien universal que no conoce fronteras.
La labor que se realiza en municipios es tan importante como
la que se desarrolla en las ciudades, seguramente mucho más
primordial, aunque en ocasiones sea mucho más callada.



Principales  hitos  en  la
historia  de  las  artes
visuales en Honduras:
La modernidad en el arte hondureño.

En la historia de las artes visuales en Honduras se distinguen
tres momentos: uno de gestación afincado en una concepción
moderna, otro de ruptura con los sistemas de representación
modernas y uno propiamente relacional. El primero inicia con
Pablo Zelaya Sierra (1896-1933), en él se evidencia con clara
intención la idea de fundamentar una tradición artística a
partir de los valores de las estéticas vanguardistas. En este
creador, se manifiesta la necesidad de construir el espacio
plástico y los objetos a partir de la geometrización cubista,
la  alteración  lumínica  del  impresionismo  y  las  pinceladas
densas y tortuosas del expresionismo. El acto creativo en
Sierra  puede  concebirse  como  un  proceso  sistemático  que
impulsa el dominio pleno de la técnica y el manejo de la
materia como fundamento básico de la desnaturalización icónica
de la imagen, tan solo para abordar la realidad desde un
proceso reflexivo en el que no se intenta imitar las formas
sensoriales de la naturaleza. Ese tipo de práctica le hace
estrecharse con la concepción de que el arte nunca es el
reflejo mecánico de las condiciones positivas o negativas de
mundo:  es  su  ilusión  exacerbada,  su  espejo  hiperbólico
(Braudillard, 2006:18). La obra de Zelaya Sierra no simula el
mundo, no crea imágenes vacías que representan el mundo banal;
al  contrario,  desentraña  los  aspectos  sustanciales  y  los
coloca  en  una  realidad  distinta:  en  la  hiperrealidad  del
discurso  artístico.  Su  ejercicio  creativo,  ciertamente
moderno, se fundamenta a partir del conocimiento exhaustivo de

https://aacadigital.com/articulos/principales-hitos-en-la-historia-de-las-artes-visuales-en-honduras/
https://aacadigital.com/articulos/principales-hitos-en-la-historia-de-las-artes-visuales-en-honduras/
https://aacadigital.com/articulos/principales-hitos-en-la-historia-de-las-artes-visuales-en-honduras/


las técnicas del arte tradicional, bajo el entendido que el
arte es lenguaje y, como tal, debe de estructurarse de forma
consistente.  León  Pacheco  (1900-1980),  un  intelectual
costarricense  miró  las  pinturas  de  Pablo  Zelaya  Sierra  y
expresó mucha admiración:

Sus cuadros los que se exhibieron en París, en 1922, tienen
toda la fuerza de un color que lucha por ser puro y
perfecto dentro del motivo. Sus audacias técnicas pueden
desconcertar  a  quienes  no  buscan  sino  un  arte  de
fotografía, de academia, lleno de sequedades mitológicas y
de  imitaciones  renacentistas.  Zelaya  Sierra  es  de  los
pintores que conocen, por lo demás, los secretos anatómicos
de un paisaje y de un hombre, pero su espíritu busca esa
libertad  de  “devenir  estético”  en  donde  una  lógica
atormentada  desintegra  las  dimensiones  de  toda  visión
(López & Becerra, 1991:23).



Pablo Zelaya Sierra, Hermano contra hermano. Oĺeo sobre
lienzo, 95×106 cm. 1932

El artista responsable de haber iniciado la modernidad en las
artes visuales en Honduras, no se vinculó únicamente a las
vanguardias  por  las  características  estructurales  de  sus
obras, sino además por su concepción del arte y la realidad.
Él pretendió promover una idea de lo nacional desde el pasado
indígena. No se trataba de hacer un discurso apologético de lo
auténtico y de lo ingenuo; él era consciente de que para
lograr una identidad moderna y transformadora, se necesitaba
consolidar los valores cívicos y democráticos; para ello, los



mismos tenían que ser promovidos desde la institucionalidad
del Estado moderno. Zelaya Sierra fue influenciado por la
mirada de los intelectuales latinoamericanos que partían del
principio  de  la  igualdad  de  las  razas  y  rechazaban  los
planteamientos  spencerianos  de  la  jerarquización  racial  o
fenotípica;  consideraban  a  todas  las  razas  iguales  y  su
degeneración  como  producto  de  la  sociedad  y  la  falta  de
educación  cívica  rechazaban  las  injerencias  culturales  y
políticas  foráneas,  especialmente  las  norteamericanas.
Influidos por Rodó y la crítica a la nordomanía, consideraban
que  había  que  buscar  los  valores  propios  de  la  identidad
latinoamericana y volver la mirada a las culturas ancestrales:
buscaban  en  la  regeneración  moral  del  individuo  y  de  la
sociedad, evitar el retorno al caudillismo y las dictaduras;
en esa línea intentaban imaginar una nación de ciudadanos
iguales ante la ley, en la que se reconocían, respetaban y
toleraban las diversidades de raza, credo, cultura y género
(Casaúz & Giraldez, 2005: 74-76).

Lamentablemente, la práctica del caudillismo y las formas de
gobiernos  que  se  fundamentan  en  el  autoritarismo  y  el
absolutismo  político  se  impusieron  sobre  las  nobles
pretensiones del artista. Cabe señalar, que el incipiente y
torturado sistema democrático de Honduras es heredero de esa
tradición política conservadora que escinde la participación,
la  tolerancia  y  la  crítica  política.  Parte  de  las
preocupaciones del artista, residían en la renovación de la
sociedad a partir del reconocimiento de la barbarie y de las
enajenantes prácticas políticas promotoras de la miseria y la
tragedia humana. Frente a la agobiante realidad social de la
Honduras  de  las  primeras  décadas  del  siglo  XX,  se  hacía
necesario iniciar un proceso de humanización a través del
arte, por tal razón era imprescindible la existencia de un
museo–galería y una escuela de arte, para la formación de los
artistas  nacionales.  Las  implicaciones  estéticas  de  Zelaya
Sierra  son  diversas;  logró  estructurar  un  discurso  que
respondía, sin duda alguna, a una exigencia concreta: buscar



aquellos  modos  de  representación  o  sistemas  artísticos  ya
probados en oficio y concepto, porque de ellos se derivan los
primeros pasos, y ciertamente los más confiables; en ellos
palpitan coordenadas temáticas, ideológicas y estéticas que,
aun  siendo  pretéritas,  tienen  un  porte  de  actualidad  y
solvencia (Lanza & Caballero, 2007: 104).

Desde la continuidad del proyecto por él iniciado, y bajo
condiciones históricas distintas, se configura el colectivo de
artistas agrupados con el nombre del "Taller de la Merced", un
espacio para la exploración y la práctica experimental de la
pintura. Entre los rasgos distintivos de estos creadores fue
establecer  nexos  y  relaciones  con  otras  disciplinas
artísticas, por lo que el recinto de los artistas de la Merced
se  convirtió  en  el  intersticio  del  teatro,  la  poesía,  la
pintura  y,  por  qué  no,  la  política.  Se  organizó  bajo  la
iniciativa del colectivo Teatro Universitario la Merced (TEUM)
dirigido por el dramaturgo Rafael Murillo Selva, fue el que
concibió el recinto del antiguo paraninfo universitario como
el  epicentro  de  las  artes  en  la  Tegucigalpa  de  los  años
setenta. Sin embargo, con el correr del tiempo el colectivo de
artistas empezó a orientarse por sus propios senderos y a
cobrar independencia y autonomía respecto a la idea inicial.

Los fundadores del Taller fueron Virgilio Guardiola (nacido en
1947) y Luis Hernán Padilla (también de 1947). Luego fueron
muchos e importantes los artistas que integraron el taller,
entre  ellos:  Aníbal  Cruz  (1944-1996),  Dante  Lazzaroni
(1929-1995) Obed Valladares (1952-1994) Dino Fanconi (1950),
Roni Castillo (1944),  Felipe Buchard (1946), Gustavo Armijo
(1945), Dagoberto Posadas (1959), Mario Mejía (1946), Ludgardo
Molina (1948-2016), César Rendón (1941), Víctor López (1946) 
y Ezequiel Padilla Ayestas (1944-2015). Virgilio era el líder
del taller y del grupo, como bien ha explicado el artista
plástico nacional Víctor López: 

Virgilio tenía por ese entonces el don de gente que le
ajustaba y le sobraba para mantener la atención sobre sí;



su viaje a Europa acentúa y moldea el perfil del nuevo
Virgilio y del líder (..) Virgilio irradia energía en su
propuesta artística y nos impacta con tanta fuerza que
nosotros también empezamos a ser los nuevos rebeldes, los
neófitos irreverentes, pero algo hay en esa descubierta
actitud que de a poco va a producir todo un giro en la
forma de ver el mundo y el arte en Honduras (López, 2011:
s.p.).

La actitud transgresora de Virgilio marcaría el ritmo de los
artistas agrupados y quienes, sin proponérselo, tendrían el
mérito de ser el primer movimiento de vanguardia en el ámbito
del arte hondureño.  Los movimientos de vanguardia del siglo
XX se propusieron romper con los estilos del pasado, pero en
el caso de Honduras resulta complicado presenciar rupturas con
movimientos  anteriores,  sobre  todo  porque  la  modernidad
artística presenta discontinuidades históricas; por lo que se
puede decir que hay ciertas recapitulaciones vanguardistas en
la obra de los artistas del Taller de la Merced. Eso por un
lado,  pero  también  es  difícil  evidenciar  elementos
estructurales de las estéticas vanguardistas, en las obras de
aquellos artistas.



Luis H. Padilla, Sin título. Mixta-tela, 60 x 46cm.
1974 

 
Otro de los rasgos distintivos que permiten comprender la
relación de los artistas del taller de la Merced con los
principios estéticos de las vanguardias artísticas europeas,
es  la  necesidad  de  vincular  la  práctica  artística  con  la
práctica política, la agitación social, el anarquismo y el
antiimperialismo. Especialmente en la década de los ochenta,
cuando las respuestas políticas de los artistas fueron más
orgánicas,  pues  en  su  mayoría  estaban  organizados  en
diferentes expresiones políticas de la izquierda hondureña.
Muchos de ellos tenían como referente político ideológico al
marxismo  y  asumían  su  participación  política  de  manera
clasista, es decir, como pertenecientes o solidarios con una
clase  social:  la  de  los  obreros  y  campesinos  (Lanza  &
Caballero, 2007: 22). En esa época se vivió el conflicto de
baja  intensidad  en  Centroamérica  y  los  temas  recurrentes
fueron la guerra, el problema de los derechos humanos, la
soberanía nacional; también fueron también los temas de los



cantores, actores y escritores. Para decirlo de manera más
enfática, desde el punto de vista político, la época de los
ochenta tuvo las características de un movimiento programático
que no ha tenido el arte hondureño en toda su historia.

Bajo esos supuestos descansó la actitud de los artistas del
Taller, quienes entre otras cosas, proponían…darle un gran
revolcón al arte, al mundillo del arte tegucigalpense. Sacar
de la modorra un arte domesticado, bucólico; oxigenarnos todos
de una nueva savia vital. Que se enteraran que el arte está
íntimamente ligado al mundo real, al entorno real. El arte del
taller de la Merced fue rebelde y joven, tenía un sentido de
la vida muy bien asimilado por los integrantes del grupo, los
cuales empezaron a vincularse de forma comprometida con las
luchas  por  la  transformación  social  y  política  del  país.
Algunos lo asumirían de la mejor manera, y con buen talante
lograron  diferenciar  su  práctica  política  con  su  trabajo
creativo,  aunque  algunos  quedarían  disueltos  en  la  mirada
cruda  y  poco  refinada  del  realismo  social.  La  conciencia
política de los artistas de la Merced y su compromiso con su
tiempo,  los  llevó  en  muchos  casos  a  plantear  temáticas
vinculadas  con  los  derechos  humanos,  pobreza-riqueza,
ecología,  emigración,  violencia,  política  social,
medioambiente, abuso político, corrupción o desarrollo humano.

Su sensibilidad se ve muy influenciada por su espacio social.
Ezequiel  Padilla  Ayestas,  a  mi  juicio,  el  artista  más
emblemático de esa generación junto a Aníbal Cruz, argumentaba
en contra del arte complaciente, sobre todo por carecer de
aspectos antitéticos con la agobiante realidad social de la
Honduras de ese momento.

Hay personas que no se fijan en nuestro entorno; en lo que
nos rodea les da miedo salir; les da asco el país; no miran
a la calle; no abordan un bus; no conocen las barriadas; no
les  importa  nuestro  analfabetismo,  nuestros  niños,  la
marginalidad. Estos aspectos crudos, y que tienden a más,
conforman  la  realidad  cotidiana;  resulta  difícil



trasladarlos al lienzo de una manera bonita o “bonitilla”.
Yo los traslado o los denuncio, o doy testimonio tal y como
los miro; he allí mis cuadros. La realidad hondureña no
está en el brillo ni en el reflejo de las vitrinas, sino en
la  niñez  abandonada,  los  resistoleros,  los
narcotraficantes,  los  comerciantes  sin  escrúpulos,  la
violencia. El crecimiento desordenado de la ciudad, la
inmigración rural, las crisis, las fronteras, el transporte
colectivo, la pérdida la nacionalidad, los ¨amerindios¨, el
robo, los ladrones, las telenovelas, etc., es la propuesta
de mi pintura (Paredes, 1989: 17).

Ezequiel Padilla Ayestas, Los músicos. Oĺeo sobre
lienzo, 1983

Estos  planteamientos,  aparte  de  encontrar  desarrollos
creativos en los medios tradicionales del arte, concretamente
con la pintura, el dibujo y la escultura necesitaron y se
apropiaron sin complejos de nuevos lenguajes en los que las



formas y los medios se destinaban en la mejor disposición de
la creación, lo que permitió que el repertorio de propuestas
artísticas  se  desarrollara  posteriormente  de  manera
interdisciplinar.

En todo colectivo o conglomerado de artistas, habrá creadores
que se distinguirán por los aportes realizados a nivel formal
y conceptual. Desde esa perspectiva, se impondrán los artistas
Aníbal Cruz (1944-1996) y Obed Valladares (1955-1994). Las
implicaciones conceptuales, formales y la incidencia en las
nuevas generaciones en la reducción icónica de la imagen, son
sus mejores credenciales. Valladares como escultor quien, a
decir  verdad,  formó  una  generación  de  artistas  de  la
escultura,  cuyo  trabajo  ha  dejado  varias  huellas  en  la
práctica experimental de las artes visuales en el país. Aníbal
como maestro de la pintura, por cierto, realizada desde la
pintura: mezcla la experimentación con medios tradicionales
como el dibujo, no como representación, sino más bien como
expresión de una situación emocional; por ello, el uso de la
grafía y la discontinuidad de la línea. La última producción
de Aníbal se aleja de la denuncia pública contra el Estado
opresor y su política de seguridad nacional, para edificar
narraciones sobre problemas existenciales propios de la época,
así problematiza sobre la indiferencia, la soledad o el amor
banal.

En resumen, el Taller de la Merced se constituyó en piedra
angular de la tradición artística de Honduras; sus artistas al
vincularse a otras dimensiones y prácticas sociales estarían
estrechando la relación arte y vida, arte y política. Será
responsabilidad  de  los  nuevos  creadores  recurrir  a  los
distintos aportes de esta generación, que en algunos casos, la
práctica  cotidiana,  la  influencia  del  mercado  más  su
inapropiada  actitud  en  cuanto  a  desatender  su  formación
teórica y espíritu innovador les relegaría a un segundo y
tercer peldaño del escenario artístico local.

 



El proceso de ruptura hasta el cambio de milenio. 

Un  caso  aparte  fue  Ricardo  Aguilar  (1915-1951),  que  no
perteneció al Taller de la Merced y fue uno de los pocos
creadores  que  incursionó  en  el  abstraccionismo,  aún
vinculándose  con  la  pintura  metafísica  de  De  Chirico
(1888-1978) y Carrà (1881-1966). Hasta él ocurría que el arte
hondureño  se  caracterizaba  por  ser  representativo,  y  casi
siempre los creadores habían empleado las formas perceptibles
para edificar sus poéticas. Si bien es cierto, el artista
extrae de su análisis visual de la realidad un esquema pre
icónico que recoge los rasgos estructurales más relevante deI
objeto de la representación. Esto es posible gracias a los
mecanismos mentales de la percepción capaces de llevar a cabo
operaciones de selección, abstracción y síntesis que permiten
captar  los  rasgos  pertinentes  de  acuerdo  con  la
intencionalidad  de  dicho  emisor.  Este  esquema  pre  icónico
supone, de alguna manera, el principio de la representación,
cuyo proceso ha de culminar en la materialización de la imagen
(Villafañe, 2006: 31). Ricardo Aguilar rompe esa tradición
para edificar sus imágenes con el menor grado de iconocidad,
es decir, con el menor grado de referencialidad en el mundo
fenoménico; estrategia que lograran incorporar de la mejor
manera Bayardo Blandino (1969), Santos Arzú Quioto (1963).

El contexto también había cambiado. Los años noventa del siglo
pasado  marcaron  una  serie  de  cambios  políticos,  sociales,
económicos  y  desde  luego  artísticos.  Para  el  caso,  se
registraron algunos avances importantes en el fortalecimiento
de  la  institucionalidad  democrática.  Los  regímenes
totalitarios promocionados por las dictaduras militares fueron
sustituidos por un tipo de democracia bipartidista; de la
misma manera, se perfilaron instituciones de derechos humanos
y garantes de la institucionalidad del Estado, se eliminó el
servicio militar obligatorio y las fuerzas armadas pasaron al
servicio del poder civil.

Estos  preceptos  y  conquistas  del  Estado  moderno  serían



arrebatados luego de la acción emprendida por grupos fácticos
y de oposición al gobierno de José Manuel Zelaya Rosales,
defenestrado del poder por el golpe de Estado del domingo 28
de junio de 2009. En el gobierno de Rafael Leonardo Callejas
hubo un proceso de reducción del Estado y de aplicación de
planes de ajuste estructural derivados del modelo económico
neoliberal.  Al  mismo  tiempo,  se  dio  un  proceso  de
homogenización ideológica con la restauración capitalista de
los países de Europa del este y del proceso de pacificación en
Centroamérica y la conversión de los focos de la guerrilla en
partidos políticos. Los años noventa dieron lugar al momento
que postuló “el fin de la historia” y consolidó la tesis del
francés Jean Francois Lyotard sobre la condición postmoderna y
el fin de los metarrelatos (Lyotard, 2009).

Bajo este escenario de cambios y retrocesos en algunos campos,
nacieron las instituciones que se han encargado de promover la
práctica experimental de las artes visuales en Centroamérica.
Así, surgió el Museo de Arte y Diseño Contemporáneo (MADC) y
la Fundación Teorética en Costa Rica. En Honduras, Mujeres
Unidas en las Artes (MUA) edificó el Centro de Artes Visuales
Contemporáneas (CAVC), espacio promotor y difusor de procesos
de ruptura. De igual manera, en 1993, se crea la Pinacoteca
Nacional “Arturo H. Medrano”, instalada en el Banco Central de
Honduras en la cual se concentra uno de los fondos nacionales
más completo. También, se fortalecieron las fundaciones de
carácter  privado  que,  posteriormente,  soportarían  los
certámenes artísticos de la región. Me refiero a la Fundación
Ortiz  Gurdían,  en  Nicaragua,  y  la  Fundación  Paiz,  en
Guatemala.

El  arte  de  los  noventa  transformó  las  concepciones  de  lo
artístico que imperaban hasta ese momento; visiones arraigadas
en los fundamentos del arte clásico y en la estética de las
primeras vanguardias. La generación de los noventa transgredió
y desarrolló, en buena medida, la práctica experimental; no
obstante, y a pesar de su incursión en la experimentación, se



visualizó un tipo de arte bajo los principios de la estética
moderna. Si bien es cierto que, artistas, como Santos Arzú
Quioto,  utilizaron  varios  materiales  de  naturaleza  no
pictórica, como silicona, resinas sintéticas, hierro y otros
materiales,  lo  constante  siguen  siendo  los  soportes  y
materiales convencionales. Tanto Arzú como Bayardo Blandino,
llevaron a la pintura a establecer un diálogo con el espacio:
más que lienzos decorativos que adornan el espacio, lograron
edificaron estructuras plásticas próximas a la instalación.
Buena parte de la producción de aquel momento se realizó desde
la pintura de caballete por Guillermo Machi, Víctor López,
Armando Lara Hidalgo y Alex Geovanny Galo -quien bifurcó su
producción entre la pintura y la escultura, teniendo mayores
alcances en lo escultórico-.

La validación artística del videoarte y la fotografía, al
igual que otros géneros artísticos, no empieza a despegar
hasta  esa  época.  Las  razones  son  varias,  aquellas  que  se
relacionan con lo institucional, el mercado del arte, hasta
las que se vinculan con las visiones, percepciones e ideas de
lo artístico. La fotografía produce sus propias leyes. Lo que
importa es nuestra participación en nuevas experiencias sobre
el espacio. Gracias a la fotografía, la humanidad ha adquirido
el poder de percibir su ambiente y su existencia con nuevos
ojos. El fotógrafo verdadero tiene una gran responsabilidad
social (Moholy-Nagy, 1925). La fotografía fue introducida en
la Europa decimonónica y la emergencia del videoarte se vio
propiciada por la aparición -a finales de la década de 1960-
de las primeras cámaras de video portátiles, las PortaPak. Con
anterioridad el videoarte había estado en manos de unos pocos
pioneros, entre los que destacan Nam June Paik. Será más tarde
cuando  la  región  centroamericana  cuente  con  artistas
referentes  de  la  fotografía  latinoamericana,  como  el
guatemalteco  Luis  González  Palma  (1957),  y  la  artista  de
nacionalidad peruana -residente en Costa Rica por muchos años-
Cecilia Paredes (1950); pero la mayor parte de la producción
fotográfica  en  Honduras  continuaría  enmarcándose  en  lo



documental, es decir, aquel tipo de fotografía en que los
sucesos frente a la cámara han sido alterados lo menos posible
en comparación con lo que hubiese sido de no haber estado
presente el fotógrafo. Esto supone considerar que la labor de
los  fotógrafos  se  limita  a  apretar  el  botón,  sin  tomar
decisión alguna para obtener lo que se denomina un registro
puro  (Jiménez,  2008:  183).  Quizá  por  eso  tardó  en  ser
reconocida  entre  nosotros  como  arte.

En  Honduras,  se  había  logrado  consolidar  una  tradición
artística fundamentada alrededor de la pintura, los distintos
programas de formación artística se dirigen a la enseñanza de
las artes tradicionales, de la misma manera, las instituciones
promotoras de la producción artística han destinado muy pocos
esfuerzos  para  promover  este  tipo  de  práctica  entre  los
creadores  locales.  No  es  casual,  que  eventos,  certámenes,
concursos, bienales, ferias, expo ventas, sean alrededor de
los géneros tradicionales; lo que implica que el mercado del
arte en Honduras, así como el de sus consumidores, únicamente
incorporan y conciben como obras las propuestas desarrolladas
desde la pintura. Será desde los programas de integración en
el terreno de las artes visuales desarrolladas por el Museo de
Arte y Diseño Contemporáneo (MADC), de Costa Rica, como su
concurso Inquieta Imagen, y la constitución de centros de
experimentación artística como Teorética, la presencia de la
Bienal de Artes Visuales del Istmo Centroamericano (BAVIC),
que poco a poco abrió sus puertas a las distintas prácticas
artísticas, donde el videoarte y la fotografía fueron cobrando
espacios  importantes.  Hoy  nadie  discute  ya  en  ámbitos
académicos si la fotografía puede o no ser arte, o qué tipo de
fotografía es artística (Latorre, 2012: 30). Por el contrario,
está aceptado que con la popularización de la fotografía –y su
peculiar inversión del proceso creativo– se ha transformado la
misma concepción del arte, que ha ampliado sus límites a otras
manifestaciones visuales, antes desatendidas.

 



La práctica relacional y la supresión icónica de la imagen

Fue a principios del nuevo siglo, que un grupo de artistas
emergentes negaron la práctica pictórica y sustituyeron la
imagen  icónica  por  prácticas  relacionales.  Los  artistas
relacionales  de  Honduras  orientaron  sus  propósitos  en  la
diversidad de relaciones sociales y humanas, en lugar de la
producción de objetos en un espacio artístico privado. Este
nuevo arte crea y problematiza las relaciones en lugar de
concentrarse en los objetos artísticos (Bourriaud, 2008). Para
esto,  se  valieron  de  estrategias,  disciplinas  y  espacios
ajenos  al  campo  del  arte.  Así  mismo,  esta  nueva  práctica
cuestionó la unicidad y autoridad del artista en la producción
de la verdad artística. La noción misma de arte relacional,
surgió a partir de un cambio ostensible en la afluencia de
producciones visuales que recurrieron con insistencia a la
generación de espacios-obra, instancias-obra y momentos-obra,
en los cuales las relaciones entre el arte, el artista y el
público son capitales.

Es bastante probable que esta práctica sea una respuesta a las
profundas diferencias sociales del capitalismo tardío y semi-
colonial.  Esto  último,  puede  ser  una  de  las  razones  que
posibilite  las  amplias  incursiones  en  lo  político  de  los
artistas relacionales en Honduras, dado que el arte político
establece una relación activa con la audiencia y que nada
tiene que ver con el realismo socialista, que constituía una
relación pasiva y de propaganda ideológica. El arte político
es trasgresor, en tanto que persigue la transformación y, a su
vez, es resistente en tanto que es crítico con el sistema de
producción y circulación.

Las  transformaciones  de  lo  social  relacionadas  con  la
consolidación de una cultura global ha sido la plataforma en
la cual los creadores de diversos espacios y nacionalidades
han construido su discurso artístico desde lo relacional. Para
aproximarse a la complejidad del arte de hoy, se aconseja
situarse en el intersticio de las distintas esferas de lo



real. El ideal estético tejido en la modernidad que concebía
la experiencia estética en la relación sujeto-obra, ha sido
superado por la práctica relacional, puesto que el nuevo arte
se  acerca  a  la  política,  a  la  sociología,  a  la  ética  y
bioética, a la tecnología y a la estética, en una palabra: ha
ampliado su mediación con las distintas esferas de la vida. En
este  sentido,  puede  entenderse  como  nuevas  prácticas
artísticas aquellas que logran insertarse en lo social y en el
ámbito de lo colectivo. Estas nuevas prácticas pueden ser el
arte, el diseño, el urbanismo, la arquitectura, u otras que
producen mensajes visuales y formales.

Lo anterior implica, que estas prácticas han de entrar en
procesos de colaboración con disciplinas más próximas a la
acción social, más cerca a la práctica de acción que a la de
formalización. Si el arte público contempla parámetros como el
posicionamiento  crítico,  la  voluntad  de  interacción  en  el
ámbito social, la vinculación con la especificidad del lugar y
el  compromiso  con  la  realidad,  perfectamente  se  pueden
promover actividades creativas que proporcionen un punto de
vista alternativo a los sistemas productivos existentes.

A partir de la vinculación a la creación relacional de los
artistas  de  la  generación  más  reciente,  como  Byron  Mejía
(1979), Luis Landa y Gabriel Galeano (1979), se advierten
algunas transformaciones en lo artístico. Para el caso, las
propuestas se edifican a partir de acciones; no solo se reduce
la iconicidad de la imagen, sino que se sustituye la imagen
icónica  por  la  acción  relacional.  Por  ello,  las  nuevas
prácticas pueden ser entendidas como un intersticio social,
como una red donde converge lo multidisciplinario. La práctica
relacional puede ser considerada como el espacio en que se
establece  una  negociación  entre  numerosos  remitentes  y
destinatarios. Este tipo de práctica artística se comporta de
forma específica en relación con otras prácticas artísticas,
debido a la noción de producción de relaciones ajenas al campo
del arte las relaciones internas, que le proporcionan su base



socioeconómica.

El  mundo  del  arte,  como  cualquier  otro  campo  social,  es
esencialmente  relacional  en  la  medida  en  que  presenta  un
sistema de posturas diferenciadas que permite leerlo. Si la
estructura interna del mundo del arte dibuja efectivamente un
juego limitado de lo “posible”, la estructura depende de un
segundo orden de relaciones, externas esta vez, que producen y
legitiman el orden de las relaciones internas. Por otro lado,
sería  posible  escribir  una  historia  del  arte  que  sea  la
historia de esta producción de las relaciones con el mundo,
planteando ingenuamente la cuestión de la naturaleza de las
relaciones ajenas “inventadas” por la obra (Bourriaud, 2008:
30).  La  práctica  relacional  en  Honduras  ha  intentado
establecer distintos vínculos con las esferas de lo real. En
ese sentido, se afirma como una actividad que establece puntos
de común acuerdo con las múltiples aristas de la vida.

Gabriel Galeano, Nubes para ser resguardadas.
Instalacioń, 5mt x 5mt, 2009

El videoarte y la fotografía tambíen serían elementos de las



nuevas dinámicas relacionales de las artes visuales.  Varios
son los creadores que han empleado este medio para documentar
acciones  desde  lo  relacional,  o  simplemente  para  retratar
instantes;  pero  pocos,  los  que  se  han  propuesto  edificar
discursos  fotográficos.   La  producción  fotográfica  que  se
enclava en una visión crítica y antitética de la realidad, es
la de la artista Alejandra Mejía. Alejandra no es una artista
pura  de  la  fotografía,  utiliza  los  medios  digitales  para
desarrollar  su  propuesta.  En  el  conjunto  de  fotografías
vinculadas en el proyecto titulado “Fauna” se problematiza la
realidad humano-social, sobre todo con la sociedad de consumo
y del espectáculo; el hombre, al ser naturaleza creadora, ha
logrado construir armas de destrucción masiva, así como la
fetichización de la mercancía y del mismo arte.  Por eso, en
su  discurso  emplea  elementos  simbólicos  que  simulan  la
podredumbre del tipo de praxis que depreda la naturaleza.

A pesar de ser reciente, la práctica del videoarte ha logrado
cierta notoriedad y representatividad en el campo de las artes
visuales  de  la  región  centroamericana.  Para  el  caso,  los
artistas Allan Mairena y Hugo Ochoa han alcanzado importantes
distinciones  en  certámenes  como  Inquieta  Imagen.  Por  otro
lado, Gabriel Vallecillo Márquez ha representado de forma muy
distintiva al país en las ediciones de 2010 y 2012 de la
bienal de Artes Visuales del istmo centroamericano. Con todo,
aún hace falta camino por recorrer; el videoarte es un género
muy poco desarrollado, será tarea de los creadores y de las
instituciones educativas promoverlo y potenciarlo. Por eso,
apostamos  de  forma  decidida  ante  la  iniciativa  de  la
Universidad  Nacional  Autónoma  de  Honduras  contraída  a  la
creación de la Licenciatura de Artes Visuales, que sin duda
alguna, servirá para ampliar las formas de producir discurso
visual entre los artistas del país.

Algunas conclusiones

En los distintos procesos de desarrollo histórico de las artes
visuales  en  Honduras,  se  han  configurado  significativas



transformaciones en la estructura de la imagen. Para el caso,
de  imágenes  icónicas,  es  decir,  de  mayor  grado  de
referencialidad se pasa a la abstracción de las formas. Vale
hacer  notar,  que  las  formas  perceptibles  han  estado
prioritariamente presentes a lo largo de la tradición plástica
en Honduras. La práctica relacional es relativamente reciente.
Llama la atención, que los artistas adscritos a este tipo de
estética o práctica artística, en su mayoría son egresados de
la Escuela de Bellas Artes; sin embargo, son artistas que, por
las  mismas  necesidades  del  contexto,  en  cuanto  a  la
inexistencia de una institucionalidad promotora de la nueva
producción artística, estuvieron integrados a los colectivos o
grupos de artistas, concretamente a la Artería, la Cuartería y
el Círculo. El videoarte y la fotografía son géneros muy poco
desarrollados; son escasos los artistas que desarrollan sus
mensajes desde este tipo de estrategias. Ambos géneros, han
sido  empleados  por  artistas  locales  como  soportes  para
documentar acciones performáticas. De ahí que, es de vital
importancia  diseñar  acciones  para  promover  artísticamente
estos medios digitales de comunicación visual.

La  caligrafía  árabe  como
influencia  estética  en
ciertos  pintores
contemporáneos  libios  de  la
segunda mitad de siglo XX
La  caligrafía  árabe  o  islámica  ya  existía  antes  de  la
aparición del  Islam.  Su procedencia parece ser que deriva

https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/


del alfabeto Nabateo, si bien otras posturas, auspiciadas por
los estudiosos orientalistas Melik y Starky en 1963, defienden
la  procedencia  de  Siria,  todo  ello  sustentado  por  las
escrituras antiguas de Hisham Ben Mohamed Al Saeb  Al Kalabi,
entre otros y que  posteriormente copiaron especialistas como
Ibin Jaldun.

Con el surgimiento del Islam y el consiguiente conocimiento
del Corán, la escritura era de tipo consonántico, utilizada
primordialmente en la Meca y Medina durante la primera mitad
del siglo VII. Tenía 28 fonemas y se escribía de derecha a
izquierda. Con el transcurrir del tiempo la caligrafía ocupó
una posición muy especial en el arte del Islam, ya que está
estrechamente relacionada con la revelación coránica, de dos
maneras: primero, la palabra de Dios representa en la forma
del Corán el único testimonio de la revelación divina que,
aunque  fue  transmitida  oralmente  al  profeta,  después  fue
concretada y difundida por escrito por sus compañeros; y en
segundo lugar, esta revelación se califica a sí misma en el
Corán como una escritura armónica, que está guardada junto a
Dios en inmaculadas hojas, y que es bella e insuperable.

Hasta la llegada de Muhammad (Mahoma) la escritura arábiga,
escrita y oral entre la población árabe, no se convirtió  en
el principal canal de transmisión de la palabra de Dios,  por
medio  de  su  libro  sagrado,  El  Corán.  Surgieron  copistas
encargados de realizar reproducciones del Libro Sagrado, pero
dándole un matiz artístico, esto es, recargándolos de adornos 
y  motivos  ornamentales.  Así  podemos  destacar  la  copia 
de  Ibn  al-Bawwab, realizada en Bagdad en el año 1001, y que
representa la copia más antigua conocida en estilo nasj .

Los calígrafos adquirieron una enorme importancia y, a través
de sus trabajos  ayudaron a extender y conocer la grafía
árabe, a la vez que transmitían la palabra de Dios por medio
del  Corán.  Asímismo  la  caligrafía  rápidamente  comenzó  a
extrapolarse a otros soportes, no sólo a libros, sino también
reproducciones  caligráficas  en  edificaciones,  cerámica,



monedas,  alfombras,  vidrio,  tejidos,  etc.  Tanto  para  el
calígrafo como para el lector, tales circunstancias dan a este
arte un carácter e importancia fuera de toda duda, ya que
principalmente  se  contextualizaba  la  escritura  al  ámbito
estrictamente religioso.

La caligrafía árabe evolucionó bajo el dominio Abasí hacia
diversos estilos de escritura. Fuentes históricas y literarias
consideran a Ibn Muqla  como el exponente principal en la
historia del arte caligráfico como estilo. Gracias a este
calígrafo en la época del califato Magmun se desarrollaron
hasta 21 estilos de caligrafía.

A principios del siglo XX la caligrafía era una actividad
relacionada con el trabajo y quehaceres de los funcionarios,
si bien, en las escuelas coránicas se impartían clases de
caligrafía.  Ahora  bien,  no  podemos  decir  que  existiesen
escuelas dedicadas específicamente a impartir la disciplina de
la  caligrafía.  En  estos  primeros  años  del  siglo  XX  la
población no disponía de escritos ni libros en lenguaje y
caligrafía árabe editados en Libia. Por esta razón muchos
estudiantes  libios  iban  a  El  Cairo  a  realizar  carreras
superiores en ciencias del Islam pues  este país poseía un
nivel más avanzado en esta materia que el resto de los países
Árabes y la licenciatura de estos estudios gozaba de mucho
prestigio. Según la investigadora Asma Al-Usta, en 1921 se
elaboró  por  primera  vez  un  libro  para  niños  titulado  “El
dibujo  árabe”  para  la  escuela  Erfan.  También  esta  autora
comprobó que el Ministerio de Asuntos Africanos- Italianos
editó el libro “Hacia la Vida” donde se recogía las letras
árabes. El autor fue el profesor Mohamed Kamel, investigador
en las escuelas árabes italianas.  La visión de la caligrafía
en  Libia  a  lo  largo  de  la  historia  siempre  ha  estado
íntimamente ligada a los enseñanza del Corán, puesto que los
alumnos  desde  su  infancia  solían  acudir  a  los  escuelas
coránicas con una tabla de madera, donde escribían con tinta
elaborada rudimentariamente con lana de cordero carbonizada y



con unas plumas de caña las aleyas que tenían que memorizar.

La caligrafía jugaba un papel fundamental para la transmisión
del sentido espiritual del Corán. La considerada importancia
de  este  trabajo  de  reproducir  textos  escritos  coránicos,
requería una grafía nítida, con un moldeado acorde con el
mensaje que transmitía, debía suponer un arte con efectos
estéticos indescriptibles recordando el antiguo esplendor del
Islam donde la espiritualidad y la religiosidad constituían la
sabia  de  la  vida  de  la  sociedad  musulmana  en  todas  sus
facetas. Creo que por estas razones, la caligrafía coránica
estaba presente en todas las casas libias, en otras formas
artísticas,  pero  no  tenía  tanta  importancia  como  forma
entrañable y religiosa. Aún hoy día el arte de la caligrafía
constituye  la  manifestación  plástica  más  cercana  a  la
población,  que  está  presente  tanto  a  nivel  particular
(domicilios y viviendas) como a nivel global (entornos de
trabajo,  oficinas,  hoteles,  hospitales…).  Este  modo  de
expresión ayuda a establecer la idiosincrasia cultural árabe y
musulmana, otorgando un halo espiritual coránico. Ahora bien,
desde una perspectiva occidental, la estética de la caligrafía
árabe es meramente artística y cultural, y por tanto, sus
autores, los calígrafos, son auténticos hacedores del arte,
visión está cada vez más arraigada en el mundo árabe.

Como  queda  dicho,  debido  a  la  ausencia  de  escuelas  de
caligrafía en Libia al margen de las escuelas coránicas que
impartían estas enseñanzas, las personas que querían estudiar
la ciencia Coránica y la caligrafía solían emigrar a Egipto a
estudiar  en  las  escuelas  de  Enseñanza  Superior  Religiosa
Coránica, la llamada mezquita de Al Azahar al Sharif, de la
cual salía con una especialización en temas religiosos a la
vez de adquirir un gran dominio de la caligrafía. A su vuelta
al  país,  algunos  de  ellos  se  dedicaban  a  las  enseñanzas
religiosas o materias científicas.

Entre los calígrafos más destacados antes de la ocupación
italiana según Asma Al- Ustad en 1936 tenemos al calígrafo



Emhemed Mohamed Al Baji que trabajó como escriba en un juzgado
de Trípoli. También trabajó como profesor de caligrafía y su
trabajo se puede encontrar en las mezquitas Al-Magaraba (Los
Magrebís) y Aldarus (mezquita de las Escaleras en Trípoli).
También destacamos Ismael Al Amir, Hasan Anabulsi, Qamar Al-
Zaman al Andalusí, entre otros. Tras la independencia de Libia
contamos con Taufiq Ben Hamuda, Husni Fauzi Al-Amir, Jalil Al-
Turqi, entre otros.

Debemos destacar al calígrafo Abu Baker Sasi Al-Magrubi al que
se  le  considera  como  el  padre  de  los  calígrafos  libios.
Estudioso  del  Corán  desde  su  infancia,  nació  en  1917  en
Trípoli. Comenzó a memorizar el Corán con 16 años.

Fue el primero en obtener el titulo de calígrafo profesional
en el Cairo en 1935. En el mismo año se matriculó en la
mezquita  de  Al  Azahar  al  Sharif   hasta  1943.  También  se
matriculó en la Escuela Real de la Caligrafía en la calle Rey
Faruq de El Cairo. En esta cuidad se hizo famoso por su apoyo
a la escuela real de escritura del Cairo, donde estableció
vínculos con los más reconocidos calígrafos de la época como
su  profesor  Saíd  Ibrahim,  y  Sabri  El  Amir  el  caligráfico
personal del rey Faruq, y Mohamed Garib Al- Arabe y Al-Sheij 
Abd Algani Aqur, entre otros.

De vuelta a Libia, se incorpora para enseñar caligrafía en
muchas escuelas de secundaria y recitar el Corán por la radio.
En 1966 fue presidente del Departamento del  Corán en el Canal
de Radiotelevisión de Libia. En el año 1976 fundó el primer el
Instituto  de  Caligrafía  Árabe  (Ibn-Mukla)  y  personalmente
dirigía las asignaturas de estilística caligráfica. Durante
estos años el Gobierno le encargó escribir el Corán de manera
manuscrita.

Se rodeó de una serie de alumnos discípulos que admiraban su
personalidad y la caligrafía y que fueron muy influidos por
Abu Baker, entre los que podemos destacar: Mohamed Al- Naas,
Mohamed Bnoon, Ibrahim Al-Musarati, Ali Erhil y el calígrafo



Al-Sheij Mahfuz Al-Bueshi.

Otro  de  los  grandes  calígrafos  es  Sabri  Fauzi  Al-Amir
(1924-1965) en Trípoli. Su padre era profesor de lengua árabe
y esta circunstancia le estimuló para aprender la técnica de
la caligrafía hasta que abrió un local donde trabaja como
calígrafo en 1949 en la calle Mizran en Trípoli. Más tarde se
dedica  junto  a  otros  calígrafos  a  elaborar  tarjetas  de
felicitaciones  de  gran  interés  artístico  por  sus  bellos
trazados caligráficos.

En los años 50 se dedica a la enseñanza y trabajó en la
escuela “La Casa de los Profesores” destinada a preparar a
futuros profesores de caligrafía. Es el primer calígrafo que
diseñó cuadernos de caligrafía para el aprendizaje de este
arte,  destinado  a  estudiantes  de  primaria.  En  1950  le
encargaron  escribir  el  Corán  pero  por  circunstancias
desconocidas,  no  se  publicó.

Por lo que respecta a Mahfuz Al Bueshi fue el fundador de la
Casa de la Caligrafía Árabe en Manarat Al Mizan en Trípoli.
Alumno  del  maestro   calígrafo  turco  Hasam   Yalabi.,  se
licenció en 1997 en Estambul. Su escritura era fuerte y tensa,
usando estilo Tulth principalmente.

A partir de estos fundamentos fue desarrollándose no sólo la
caligrafía árabe en Libia, sino también su influencia cultural
en  múltiples  aspectos,  como  en  el  resto  de  países  de  su
entorno. El interés por la escritura constituye uno de los
rasgos  fundamentales  de  la  cultura  islámica,  llegándose  a
convertir en uno de los principales elementos decorativos de
arte. La caligrafía Jaat en árabe con el paso del tiempo ha
alcanzado un enorme prestigio. No existen reglas particulares
que encaucen la manera de reproducir la caligrafía dentro del
ámbito artístico. Para los pintores que utilizan la caligrafía
islámica, esta supone un arte visual que utiliza las fuentes
tipográficas árabes usadas en el Libro Sagrado, pero que ellos
la exportan a otros usos artísticos fuera del tema religioso.



Así los pintores entienden la caligrafía como una expresión
abstracta en donde la letra árabe le sirve de soporte en sus
composiciones artísticas.

A finales del siglo XIX en los países árabes y musulmanes se
experimentó una serie de cambios que afectaron al mundo del
arte. La importación desde Occidente de técnicas, materiales y
tradiciones  pictóricas  provocó  un  cambio  en  los  cánones
artísticos  de  la  sociedad  musulmana.  Por  otro  lado,  los
maestros del arte recogieron esta herencia para aplicarla a
sus obras si bien respetaron sus tradiciones y maneras de ver
y expresar su cultura islámica, tal y como podemos apreciarlo
en las reproducciones caligráficas.

A  partir  de  los  años  70  se  separaron  los  calígrafos
artesanales  de  aquellos  que  interpretaban  la  letra  árabe,
desde  un concepto plástico libre. No quiero decir que haya
existido una ruptura ante ambas tendencias, en todo caso, una
valoración distinta que tiene en origen las mismas fuentes; de
alguna manera los pintores que interpretaron creativamente la
caligrafía estuvieron ligados e influidos por los principales
maestros clásicos. Gracias a estos últimos difundieron por
todo el territorio libio, la caligrafía aprendida en Egipto y
en otros países. Fundaron escuelas de enseñanza siguiendo unos
sistemas  o  patrones,  así  como  profundas  bases  técnicas
adquiridas  en  sus  largos  años  de  aprendizaje;  y  que  se
traducen  en  la  enseñanza  de  temas  religiosos,  poesía,
refranes, entre otras temáticas. En realidad, su aportación
sólo se ciñó a estos aspectos, pero, desde un punto de vista
estético y plástico, no han aportado nada al enriquecimiento
pictórico.  No  obstante,  cabe  reseñar  que  los  pintores
contemporáneos libios han focalizado la letra como un elemento
fundamental en sus creaciones, tal y como queda reflejado en
el  pintor Ali Omar Ermes y otros contemporáneos suyos, que
introdujeron las fuentes de la caligrafía como forma estética.
Desarrollaron su nivel expresivo y concibieron la plástica
resultante  con  un  talante  más  individualista  y  no  sólo



religioso. En su simbolismo mediante la semántica del lenguaje
se puede apreciar una doble lectura, cuyo espectador viaja al
pasado y al tiempo presente.

En la pintura contemporánea libia la expresión a través de la
caligrafía  se  realiza  debido  a  la  belleza  del  trazo
compositivo caligráfico, sin tener en cuenta otros motivos
subliminales o ideológicos. Muchos de los profesionales de la
pintura basan su obra en la utilización de este recurso, sin
que ello signifique que no realicen composiciones figurativas.
Las fuentes en las que se inspiraban los pintores a la hora de
realizar sus trabajos pictóricos basándose en la tipografía
árabe debido a la belleza que rezumaba, eran textos coránicos
literales, poesía, concepciones sufís, etc.

A continuación vamos a seleccionar una serie de artistas que
corroboran lo manifestado hasta ahora. Entre los pintores más
destacados tenemos: Ali Ermes, Umar al Grayani, Eskander el
Sokni, Altaher Almagrubi, Ali Al Abani, Landa Erueha, Fatma
Abujshem.

Ali Omar Ermes es un artista libio internacional. Sus obras se
basan principalmente en las formas de las letras árabes como
apreciamos en las imágenes siguientes, obras que se inspiran
en los estilos kufi antiguo y moderno y nasj principalmente.
Sus  obras  presentan  diversos  formatos,  llegando  incluso  a
alcanzar los 5 metros de largo. Normalmente plasma su obra con
pinceladas grandes para generar la letra bajo un fondo con
citas literarias poéticas  del mundo árabe e islámico, poesía
en prosa, todo ello para reflejar los principales valores
humanos,  esto  es,  la  justicia  social,  la  paz,  derechos
humanos, protección del medio ambiente, etc.

Su obra se caracteriza por tomar la escritura árabe como tema
de sus trabajos y dinamizar las formas caligráficas, creando a
menudo  con  capas  de  significados  adicionales  inscripciones
poéticas. El siguiente cuadro titulado “Shadda”, representa un
símbolo directo con un gesto impregnado de significado, que en



su  caso  es  espiritual,  como  una  expresión  escrita  de  la
revelación coránica. El artista nos muestra un lenguaje visual
a través de la caligrafía árabe, consiguiendo una sensación de
vitalidad  y  dinamismo  que  logra  proyectar  el  mensaje  del
cuadro hacia los observadores tanto versados en la lengua
árabe como los que no.

En sus obras apreciamos cómo el autor trata a la caligrafía
como una forma de ocupación dentro del espacio pictórico.
Compone entendiendo las características de la escritura en un
contexto de reflexión poética. La línea recta, la curva, el
color, la textura y la proporción, que si bien se originan de
los estilos Kufico y Nasaj donde relaciona la forma sólida con
otro  tipos  más  etéreos-  adopta  una  nueva  identidad  en  el
contexto plástico del tema.  Un simbolismo que encuentra en la
semántica del lenguaje una doble lectura y cuyo espectador
viaja al pasado y el presente del tiempo. Ermes celebra las
cualidades rítmicas del lenguaje. Se perfecciona con valentía
contorneando letras árabes con las formas sólidas donde la
letra  toma  cuerpo,  yuxtaponiendo  con  delicados  textos
detallados. Este trabajo, conducido por el barrido de la forma
central, está animado por las inscripciones más pequeñas que
incluyen líneas de la poesía árabe. Interesado en la relación
entre la literatura y la pintura, Ermes a menudo cita la
poesía  y   sus  fuentes,  en  sus  obras,  conectando  así  sus
imágenes con grandes discursos.

En  los  trabajos  expuestos,  especialmente  el  cuadro
titulado Kaf (inspirado  por el Kufi antiguo) en negrita,
acompañado de una inscripción de un fragmento del poema deC.
Abbasid califa Al-Mansur (745-775 d.C.), con observaciones y
percepciones sobre la injusticia de la sociedad,  usa el guión
magrebí, el guión característico del norte de África.



Ali O. Ermes, Ramyaton
Khalifah. Acrílico sobre papel
verjurado sobre lienzo . 153 x

122 cm. 2003

Ali Omar Ermes. La  letra kaf.
Tinta sobre papel. 2005. UK

 

En  el  caso  del  pintor  Altaher  Al-Magrubi,  dicho  artista
establece  unos  principios  de  relación  entre  caligrafía  y
pintura más ponderada que la obra analizada anteriormente. Su
apego a la escritura árabe es evidente, pero subordinada a una
visión plástica, donde la forma y el color parten de una
interpretación  del  natural.  Sus  textos  nos  recuerdan   la
filosofía de los sofistas, ya que contrasta letras y recursos
pictóricos a la vez que posiciona la mayoría de los artistas
contemplados de este capitulo, en un plano simbolista de la
realidad. En los siguientes trabajos observaremos algunas de
sus obras intentando configurar unas unidades equilibradas con
un entorno admirado.

Otros artistas que juegan con las letras como pieza clave de
sus  obras  pictóricas,  y  que  utilizan  las  fuentes  de  la



caligrafía  como  forma  estética,  desarrollando  su  nivel
 expresivo, entienden la plástica resultante con un talento
más individualista y no con una espiritualidad religiosa, tal
y como lo demuestran los pintores Ali Abani, Omar Al Garyaniy
Askndr Esoukni, los cuales celebran las cualidades rítmicas
del lenguaje de la caligrafía, pero sin olvidarse de las bases
de los estilos caligráficos (como el Nasj y Thulth), si bien
se  alejan  del  significado  ortodoxo  del  término,  e
introduciendo la figura de la letra en un espacio plástico
formando un  entramado, pero sin que ello merme el orden  en
cuanto  a   la   disposición  de  loselementos  del  cuadro,
apoyándose  en  la  fuerza  que  genera  la  letra  árabe  y  su
concepción estética.

Ali Abani. Escritura  árabe.
Acrílico sobre tela.  70×100.

1993. Tripoli

Omar Al- Gariani. Letras
árabes. Acrílico sobre tela. 

70×100. Trípoli
 

 

Por su parte, Askndr Esoukni usa contornos que recuerdan la
caligrafía árabe que sin embargo no son letras propiamente
dichas,  rompiendo  todos  los  significados.  Crea  formas  de
contenido  geométrico  como  pirámides  y  cuadrados.  Otros
artistas contemporáneos inmersos en esta corriente son Califa
Al-Tunsi  y  Salah  Al-Sharda.  El  primero  está  atento  a  una
tradición libre en cuanto a la forma de usar las letras árabes
en sus composiciones plásticas, pero es muy difícil separarla



del  significado  religioso  como  el  cuadro  que  mostramos  a
continuación,  en  donde  se  representa  una  frase  coránica
intentando  separar  las  frases  entre  sí.  Este  trabajo,  de
pinceladas abiertas y expresivas, nos recuerda  influencias
occidentales. El interés de este artista reside en la relación
existente entre la caligrafía y el Corán, dando al conjunto un
sentido expresionista que nos sumerge en una controversia o
dinámica especial.

Esoukni. Qart Afriqui. Óleo y
tinta sobre cuero  

.150×150.1984.Trípoli.

Salah Al-Sharda. Besm Alah
Alrahman Alrahem.

Estilo Tagra encima del
nombre de dios

ALLAH kufi geométrico
moderno. Acrílico y espray
sobre tela. 100×80 cm.
2000-2003. Trípoli

Con respecto a Salah Al-Sharda, este pintor coge los estilos
literalmente y realiza una composición a modo de collage. En
el siguiente cuadro, observamos al frente o primer plano la
palabra ALLAH “Dios” con estilo Tugra, de influencia turca, y
tres barras verdes y un círculo realizado en estilo Kúfico. El
conjunto tiene un carácter simbólico.



Tras la apertura de la Facultad de Bellas Artes a finales de
los 80, se licenciaron generaciones de artista muy influidos
por el Departamento de Diseño y Ornamentación y también los
Departamentos de Artes Plásticas, que utilizaron la caligrafía
como medio de expresión .Entre éstos podemos destacar las
artistas Landa Eruehay  Fatima Abu-Ksheim.

Ambas  se  hicieron  muy  conocidas  en  el  entorno  de  Trípoli
gracias a sus trabajos y exposiciones, siendo ambas de las
primeras mujeres especializadas en el arte caligráfico, como 
demostraron en la exposición colectiva titulada “QUARTES” en
la Casa del Arte.

Fatma Abu Khsheim construye su obra a través de una clara
relación con la caligrafía, la letra “Sin” con estilo Kufico y
se  convierte  en  forma  geométrica,  que  a  modo  de  muro  se
dispone sobre la superficie. El signo gramatical adquiere una
mera definición, es plano y volumen, color y luz. Los ritmos
rectilíneos  y  curvilíneos  articulan  una  arquitectura  de
notable interés plástico.



Fatma Abu Kasheim Letra “Sin”
Acrílico sobre papel. Trípoli

Landa Erueha Curtains of
Fire. Gouache on Paper35 x 50

cm  1996/1997.
Landa  Erueha  plasma  en  su  obra,  simbologías  caligráficas
inspiradas en los estilos kufi y nasj tal y como podemos verlo
en los cuadros titulado “Cortina de Fuego” donde introduce
letras  sueltas  incorporándolas  con  contenido  poético  que
reflejan a su vez, conceptos estéticos más allá del propio
 significado  gramatical.  En  la  obra  siguiente  titulada
“Memoria de la Primavera” apreciamos el estilo kufico a través
de  una  serie  de  ejes  verticales  donde  se  introducen  las
letras. En toda su producción pretende que la caligrafía ocupe
el  espacio  plástico,  dándole  importancia  a  su  estética  y
despegándose de todos los significados literales.

En mi opinión el  arte islámico a principios del siglo XX, la
influencia  es  mucho  más  directa  y  fructífera  que   otras
tendencia  de  las  artes  en  Libia  (principalmente  en
arquitectura, ornamentación, tapices y caligrafía…), debido al
apoyo conseguido por el imperio otomano, que estaba interesado
en divulgar las fuentes artísticas e islámicas, en unos países
donde la religión, la cultura y la política están íntimamente
relacionadas; al contrario de lo que ocurre en el occidente
actual. De esta forma, se puede apreciar que la producción
estético-plástica  libia  está  empapada  directa  o
subliminalmente,  de  la  tradición  místico-religiosa.

En el momento actual, el arte en Libia busca e indaga por
establecer las genuinas señas de identidad de nuestro pueblo,
a través de sus manifestaciones estético- plásticas, aportando
desde  sus  raíces  islámicas  y  cultura  tradicional,  a  la
contemporánea pintura libia, un sutil equilibrio entre las dos
concepciones mencionadas. Es cierto que ello ha supuesto para
el artista   libio   una   motivación   importantísima,  
arraigada   en   sus   vivencias   autóctonas,implicándose en
potenciar su propia idiosincrasia. Recordemos como ejemplo la
importancia de la caligrafía para el espíritu creador libio,



que,  a  la  vez  que  se  incorpora  al  lenguaje  pictórico,
constituye un punto de la relación íntima entre el pintor y su
pensamiento.

Del  sincretismo  cultural
entre  las  artes  y  letras
(mientras la danza se cierra
tras una ominosa puerta).
Esta exposición se enmarca en el ciclo de antológicas de la
propia  colección  del  IAACC,  que  hasta  ahora  nos  habían
mostrado  diversas  selecciones  del  conjunto  recientemente
adquirido a Pilar Citoler; pero en esta ocasión, con muy buen
criterio, no sólo figuran piezas de la colección Circa XX sino
también  del  legado  fundacional  de  Pablo  Serrano  y  de  la
donación Escolano. Otra novedad con respecto a las anteriores
es que esta exposición no se circunscribe a un determinado
soporte o técnica, sino que reúne pinturas, estampas, dibujos
y  fotografías, pues esta vez el criterio de compilación ha
sido  temático.  Y  el  asunto  escogido  no  podía  ser  más
fascinante:  investigar  interrelaciones  entre  las  artes
visuales y la literatura. Un argumento inagotable, que quizá
haya inspirado el actual Director General de Patrimonio (Nacho
Escuín, reconocido poeta y activista cultural) y en todo caso
cuadra estupendamente con la actual apuesta por hacer de esta
institución  no  sólo  un  museo  de  arte,  sino  un  centro  de
cultura contemporánea, digno de su ambicioso nombre.

Esa  renovación  se  quiere  defender  como  un  regreso  a  los
orígenes del museo, así que no es de extrañar que la primera
sección de la exposición sea un homenaje al artista epónimo y

https://aacadigital.com/articulos/del-sincretismo-cultural-entre-las-artes-y-letras-mientras-la-danza-se-cierra-tras-una-ominosa-puerta/
https://aacadigital.com/articulos/del-sincretismo-cultural-entre-las-artes-y-letras-mientras-la-danza-se-cierra-tras-una-ominosa-puerta/
https://aacadigital.com/articulos/del-sincretismo-cultural-entre-las-artes-y-letras-mientras-la-danza-se-cierra-tras-una-ominosa-puerta/
https://aacadigital.com/articulos/del-sincretismo-cultural-entre-las-artes-y-letras-mientras-la-danza-se-cierra-tras-una-ominosa-puerta/


fundador  de  la  institución,  Pablo  Serrano.“Un  hombre  de
palabra” no sólo en el sentido figurado con que usamos esta
expresión para referirnos a una persona cabal, veraz, fiel al
cumplimiento de sus compromisos, sino también en el sentido
literal (nunca mejor dicho) porque Serrano mostró gran afición
a conversar y escribir, a poner en palabras sus pensamientos o
emociones: un “letraherido” diríamos hoy, adoptando un hermoso
término catalán. La exposición se abre por tanto con algunos
de los documentos escritos de su legado, entre ellos no pocas
poesías  firmadas  por  el  escultor  o  dedicadas  a  él  por
escritores  coetáneos  que  fueron  amigos  suyos,  como  Gloria
Fuertes, Anthony Kerrigan o Luesma Castán,y esta sección se
“ilustra” con sus proyectos para los monumentos a tres grandes
autores: Pérez Galdós, Unamuno y Machado.

Aunque figure como culminación de la anterior sección, la
serie de quince litografías de Serrano titulada Ecos y éxtasis
inspiradas en versos de San Juan de la Cruz (que el visitante
puede leer en una hoja de sala plastificada), yo creo que más
bien son el punto de arranque de la sección “Versos a buril”
donde se compilan obras gráficas editadas también en los años
setenta para bibliófilos, con ilustraciones de José Caballero,
Amadeo Gabino, Pablo Palazuelo y Antonio Saura a partir de los
escritos de Pablo Neruda, San Juan de la Cruz, Max Hölzer,
Jean-Clarence Lambert y Franz Kafka, respectivamente (quizá
hubiera sido buena idea ofrecer también esos escritos para la
consulta en sala de los interesados en cotejarlos con las
imágenes).

La  tercera  parte  es  a  mi  juicio  el  punto  fuerte  de  la
exposición, y es lástima que por seguir el habitual sentido de
montaje de derecha a izquierda haya recalado en la parte más
recóndita de la sala; aunque también es verdad que por su
mayor oscuridad ese espacio garantiza mejor la conservación de
tan delicadas piezas, y hasta nos brinda un grado de intimidad
que induce mejor al sentimiento de duelo. Como el título de la
sección indica, “Vientos del pueblo. Homenaje de los Pueblos



de España a Miguel Hernández” ofrece, de nuevo, una carpeta
con  una  serie  de  obra  gráfica  editada  en  1976  con  la
colaboración de consagrados artistas, entre otros el propio
Pablo Serrano, Juana Francés, Arcadio Blasco, Juan Genovés o
Daniel  Canogar.  Pero  en  este  caso  no  pretendían  ilustrar
determinados poemas concretos sino homenajear colectivamente
al  poeta  de  Orihuela.  Aquel  homenaje  a  su  persona  tuvo
importantes ecos en Aragón, donde ya por entonces estaba muy
activo uno de los mayores expertos y divulgadores del poeta,
el profesor de la Universidad de Zaragoza Agustín Sánchez
Vidal,  y  otro  ilustre  colega  suyo  del  mismo  campus,  el
catedrático de literatura Jesús Rubio, ha sido el responsable
de las vitrinas donde se presenta tan entrañable memorabilia,
con la que el museo se une a las conmemoraciones que este año
2017 se están organizando para celebrar el 75 aniversario de
la muerte de Miguel Hernández.

La cuarta sección, inspiradamente titulada “De puño y letra”,
da la vuelta a la tortilla, pues ya no se trata de artes
plásticas inspiradas en la poesía, sino de cómo se transforma
la propia escritura en lenguaje visual. La hoja de sala lo
explica muy bien, aludiendo por una parte a la lírica del
informalismo, tan cercano al haiku japonés y a la caligrafía
oriental; contraponiéndolos a los artistas que por influencia
del diseño gráfico, la publicidad y el pop introducen textos
impresos, inscripciones y logos en sus obras. Es una buena
excusa para admirar obras de artistas tan reputados como Luis
Feito,  Antonio  Tapies,  Henri  Michaux,  Carmen  Calvo,  Jesse
Fernández, Zush, Edwuard Ruscha o Dis Berlin; pero apuesto a
que  la  comisaria  de  la  exposición,  María  Luisa  Grau,
reconocida  experta  en  pintura  mural  contemporánea,  hubiera
querido incluir también algún grafitero. Habrá que esperar a
que entren en las colecciones del museo.

La  última  sección  ha  sido  para  mí  una  sorpresa,  pues  yo
hubiera pensado como culminación lógica terminar con obras
plásticas cuya iconografía plasmase algún relato o personaje



literario; pero quizá se ha dejado para otra gran exposición
futura, pues hubiera desbordado el escaso espacio restante,
donde  se  ofrecen  exclusivamente  determinadas  iconografías.
“Bibliotecas”,  es  su  sintético  título,  y  efectivamente
aparecen imágenes librescas, algunas tan surrealistas como la
sala inundada por el mar que nos presenta la foto de Pablo
Genovés, o la onírica de Alicia Martín (una artista que lleva
toda la vida usando los libros como materia prima para sus
obras); pero cierra el elenco una foto del MoMA neoyorquino.
De nuevo la explicación de la hoja de sala es estupenda,
remitiendo a la biblioteca del Mouseion de Alejandría, el más
famoso “templo de las Musas” de la Antigüedad clásica, origen
etimológico de nuestros museos.

Enlazando con eso, no puedo dejar de acabar con una agria
protesta, precisamente en nombre del sincretismo cultural que
representa  aquella  institución  clásica.  Soy  un  apasionado
defensor de la vuelta de los museos a sus raíces clásicas,
cuando pretendían ser foros de discusión y educación ciudadana
pluridisciplinar, incluyendo la literatura, la música y la
danza, pues a ellas muy especialmente estaban consagradas las
Musas. Por eso saludé con entusiasmo la decisión del Gobierno
de Aragón de convertir el Instituto Aragonés de Arte y Cultura
Contemporáneos en sede de dos compañías de danza. Pero les han
otorgado en exclusividad un espacio en esta sala, el mejor y
más popular, nada menos que uno de los grandes miradores con
los  que  el  arquitecto  Pérez  Latorre  había  intentado
representar  la  interrelación  entre  el  museo  y  su  entorno
urbano, reivindicación favorita de la museografía postmoderna
tras los años de fanatismo del “white cube”, la caja blanca
iluminada con focos y cerrada, sin ventanas al exterior. Ahora
una puerta nos cierra el paso y la visión a los visitantes,
que ya no podemos acceder a esa parte principal de esta sala
del museo, donde antes solía haber un espacio didáctico con
libros o materiales complementarios a la exposición de turno.

Una  exposición  tan  interesante  no  se  merecía  este  broche



final. Hubiera preferido evadirme hablando de Terpsícore. Lo
siento.  Ojalá  eliminen  ese  bloqueo  visual,  para  que  las
futuras exposiciones no estén de espaldas a la calle. No es de
recibo esa simbólica cerrazón ahora que tantos grandes museos,
buscando la conexión con el público, muestran tras un cristal
transparente a sus restauradores trabajando (en Dinópolis y en
la  ampliación  del  Prado  por  Moneo),  o  a  su  personal  de
oficinas, talleres y biblioteca (en la ampliación del Reina
Sofía por Nouvel). Esa puerta ha de estar abierta al público
cuando  no  haya  bailarines  dentro  ,  e  incluso  si  están
ensayando  no  veo  porqué  deben  ocultarse  tras  un  vidrio
esmerilado. Para eso, que se hubieran quedado donde estaban.
Si se trata de ir al encuentro del público y de las demás
artes, bien está el sincretismo cultural; para cerrar puertas,
no merecía la pena que vinieran.   


