
Tótems y espacios reflejados
en  la  pintura  de  Alfonso
Albacete
    Desde el pasado nueve de noviembre el Centro Andaluz de
Arte Contemporáneo dedica al pintor malagueño Alfonso Albacete
(Antequera, 1950) la que supone su primera gran retrospectiva,
si consideramos como parcial la que se llevó a cabo en 1988 en
el Museo de Arte Español Contemporáneo, ya desaparecido y
reemplazado  por  el  actual  Museo  de  Arte  Reina  Sofía.  La
exposición,  titulada  Alfonso  Albacete.  Las  razones  de  la
pintura, está comisariada por Mariano Navarro y coproducida
por el CAAC y la Fundación MAXAM, donde hasta hace algo más de
un mes estuvo expuesta una colectiva conducida por el propio
pintor antequerano bajo el título de Vanitas. Según confiesa
el crítico Mariano Navarro, el título de la muestra lo tomó de
una  conversación  con  Armando  Montesinos  y  Juan  Navarro
Baldeweg, quienes se preguntaban: “¿Cómo se independiza uno de
la modernidad dominante para construir su propio discurso?”

    A Morandi le llevó más de treinta años encontrar su propia
visión de la pintura, después de interesarse por el futurismo
y los novecentistas, el Monet más aplaudido no llegó hasta la
expresividad de su pincelada en los jardines de Giverny, y
otros artistas como Pérez Aguilera o Esteban Vicente dedicaron
décadas de trabajo hasta llegar a sus obras más emblemáticas y
de  mayor  reconocimiento.  La  retrospectiva  de  Albacete
demuestra  su  compromiso  con  la  pintura  y  también  la
persistencia en algunas ideas que ya se vislumbraban a finales
de los años 70, como en su exposición En el estudio celebrada
en la madrileña galería Egam. En ella el pintor malagueño
lanzaba sus primeras reflexiones sobre la naturaleza de la
pintura y la necesidad de reivindicar el fin mismo del medio
plástico.  

https://aacadigital.com/articulos/totems-y-espacios-reflejados-en-la-pintura-de-alfonso-albacete/
https://aacadigital.com/articulos/totems-y-espacios-reflejados-en-la-pintura-de-alfonso-albacete/
https://aacadigital.com/articulos/totems-y-espacios-reflejados-en-la-pintura-de-alfonso-albacete/


    La muestra puede ser visitada en el Claustrón Sur y ocupa
gran  parte  de  la  trayectoria  del  artista,  dándole  la
bienvenida  al  visitante  con  las  obras  más  tempranas  de
Albacete y en las que hay claros guiños a compañeros coetáneos
y otros próximos al expresionismo abstracto americano. Comenta
el comisario que “Las razones de la pintura se ha articulado
en dos grandes apartados que ofrecen una doble lectura, una
cronológica y otra temática”. Si bien el primero recorre el
corredor central a modo de repaso cronológico y como “diálogo”
con el discurso y la estética de otros artistas, las obras del
segundo bloque –las que responden a una temática en concreto-
se distribuyen en las seis salas a modo de proyectos o series
en las que ha trabajado Alfonso Albacete hasta la actualidad.
Quizá también habría sido interesante hacer otra lectura del
espacio que ocupan las obras del corredor ya que, para los que
no conozcan el Claustrón Sur o no hayan podido visitar todavía
el CAAC, estas obras referenciales se exponen en un espacio
particular en el que se pueden contemplar las bases de los
hornos cerámicos de la Cartuja y que pueden adivinarse desde
el exterior, por donde sobresalen las chimeneas de ladrillo
visto. Comento esto en relación a las obras de la sala 2, en
la que el tema principal es el estudio de Albacete. En las
Notas de pintura subterránea, el pintor escribía lo siguiente:

Trabajar bajo tierra provoca un cambio en el punto de
vista, lo que a su vez introduce variaciones en la idea de
la pintura. […] Una escalera flanqueada por rampas une el
estudio con un jardín al aire libre. Por ella bajan las
noticias, los visitantes, la luz… y por ella subo yo,
deslumbrado, a poner los pies encima de la tierra. Estas
ascensiones  y  bajadas  matinales,  aparentemente  tan
sencilla, unen, como en un túnel, visiones diferentes de un
mismo mundo.

Es por esto por lo que decía que el espacio del corredor
central  no  solo  parece  recoger  sus  obras  de  una  forma
cronológica, sino que también funciona como un espacio de



unión,  al  igual  que  la  escalera  de  su  estudio,  entre  la
producción de unas y otras series temáticas. Así por ejemplo,
las  primeras  obras  en  ser  contempladas,  Lápices  y  En  el
estudio, están en clara consonancia con Jacob 12 (el estudio
que tuvo en la calle San Emilio en Madrid), o Destiempo 3
(Taller Jacob) y Natura trece (Especulacción), siendo estas
dos últimas una suerte de juego de espejos con respecto a
Jacob 12. Albacete crea de esta manera auto-referencias a su
propia  obra  y  a  la  pintura  misma,  relevando  parte  de  su
proceso  creativo  y  extendiendo  su  discurso  plástico  hacia
aquellos dispositivos con los que las pinturas son analizadas
y contempladas por el público, historiadores y críticos. Es lo
que ocurre en su serie Conferencias de arte, realizada en 1997
y expuesta en la sala 1, donde aparecen representadas las
mismas  pinturas  dentro  del  cuadro  en  forma  de  proyección
audiovisual. De una forma similar son sus referencias a otros
artistas y a ciertos temas mitológicos, como los dedicados a
Judith (2010) o Salomé (2011).

    De entre sus obras realizadas de forma más experimental,
las que conforman las salas 5 y 6 son, sin duda, las que
contienen  gran  parte  del  complejo  lenguaje  de  Alfonso
Albacete, ya que en ellas el paisaje es tratado a partir de
recuerdos  y  experiencias  vividas  en  diferentes  y  exóticos
lugares, como China, Japón o India. El mar de la China (2005),
El jardín japonés (2009), o Cueva Negra –Primavera- (2002),
nos  permiten  analizar  los  préstamos  que  Albacete  tomó  de
artistas  como  Pollock,  Mondrian  o  Klein,  así  como  del
particular  paisaje  oriental  y  la  cultura  zen.

    La pintura de Albacete nos invita a observarla y también
nos conduce hacia la reflexión. Al igual que el reflejo de una
imagen, el motivo ya no es el mismo sino una distorsión, una
apariencia  dentro  de  la  representación  que  el  artista  se
encarga en señalar para que nuestra lectura del cuadro sea
posible. El director de cine Christopher Nolan utilizó en su
película Origen un recurso visual muy útil que nos permitía



seguir las distintas capas del sueño y, por ende, la propia
trama narrativa, un objeto que indicaba al protagonista si se
encontraba en la realidad o solo en un sueño, al que llamaba
tótem.  Albacete  parece  utilizar  la  representación  de  su
estudio con fines ambiguos, para situarnos delante del cuadro
y perdernos en él.  

      

Dos  exposiciones  colectivas
de  obras  sobre  papel  para
cerrar  un  año  de
conmemoraciones en Zaragoza
Este año 2018 se conmemoran ocho efemérides históricas de la
ciudad de Zaragoza coordinadas por Domingo Buesa, quien ha
ideado dentro de ese contexto esta doble propuesta expositiva
con sugerentes obras de arte. En ambos casos se trata de
colectivas muy variadas en autorías, estilos y temáticas, pero
con el común denominador de reunir trabajos sobre papel.

Esa es la especialidad habitual en las salas del Palacio de
Montemuzo  donde,  por  convenio  entre  el  Ayuntamiento  y  la
Academia de Bellas Artes de San Luis, esa real corporación ya
ha  presentado  en  ocasiones  anteriores  varias  muestras  de
dibujos,  y  esa  es  también  la  técnica  protagonista  de  una
interesantísima exposición, que ahora reúne 54 trabajos de
artistas miembros de dicha institución para celebrar sus 225
años de historia. Pero no se trata de una recopilación entre
los tesoros artísticos propiedad de la propia Academia, sino
que proceden de diversas colecciones particulares, siendo casi

https://aacadigital.com/articulos/dos-exposiciones-colectivas-de-obras-sobre-papel-para-cerrar-un-ano-de-conmemoraciones-en-zaragoza/
https://aacadigital.com/articulos/dos-exposiciones-colectivas-de-obras-sobre-papel-para-cerrar-un-ano-de-conmemoraciones-en-zaragoza/
https://aacadigital.com/articulos/dos-exposiciones-colectivas-de-obras-sobre-papel-para-cerrar-un-ano-de-conmemoraciones-en-zaragoza/
https://aacadigital.com/articulos/dos-exposiciones-colectivas-de-obras-sobre-papel-para-cerrar-un-ano-de-conmemoraciones-en-zaragoza/


todas ellas piezas poco conocidas e incluso hay algunas que
para mí han sido un descubrimiento sorprendente, así que doy
desde aquí las gracias al comisario, el académico de número
José Luis Pano Gracia, y al subcomisario, Alfredo Cabañuz
Marcellán.  Han  trabajado  estupendamente  no  sólo  en  la
localización de este patrimonio disperso, sino también en la
agrupación de las obras buscando afinidades estéticas y de
personalidad. Al parecer, eso ya era el criterio articulador
de  otra  muestra  que  sirvió  de  antecedente  titulada  Una
colección de amigos. 250 años de dibujo aragonés, montada
durante los meses de julio, agosto y septiembre de 2006 en la
Casa Natal de Miguel Servet en Villanueva de Sijena (Huesca),
siendo  una  selección  de  las  mejores  obras  de  aquella
exposición las aquí presentes, enriquecidas por otras hasta
este momento inéditas, tal como se explicita en el catálogo.
Éste presenta una lista en estricto orden cronológico por el
año de nacimiento de los autores –hubiera sido complicadísimo
aventurar una correlación histórica por la datación de las
piezas,  pues  muchas  no  van  fechadas–.  Pero  el  visitante
encontrará la distribución espacial organizada a partir de
otras  consideraciones:  ciertamente  la  cronología  sigue
marcando la estructura fundamental, pues en la sala primera
están los dibujos de los siglos XVIII, XIX y principios del
XX, en la sala segunda los de las décadas de postguerra y los
años de consagración del arte moderno, mientras que en la
tercera  están  los  de  maestros  contemporáneos.  Ahora  bien,
dentro de cada una de esas secciones se han reservado los
testeros o lugares de honor a algunas piezas destacadas por su
tamaño o autoría, a partir de lo cual se ha recompuesto el
orden  del  resto.  Así  por  ejemplo,  la  sala  inicial  parece
presidida por los grandes trabajos de Francisco Bayeu, José
Camarón, Bernardino Montañés o Alejandro Cañada, representados
por prototípicas “academias” –aquellos espectaculares dibujos
de modelo, muy meritorios como ejercicio formativo– mientras
que algunos de los ejemplos más curiosos son pequeños bocetos
firmados por artistas de menor renombre, aunque en esa sala
mis favoritos son precisamente de dos autores ilustres: una



acuarela  del  gran  Pablo  Gonzalvo  y  un  carboncillo  del
magistral Francisco Marín Bagüés que parece una versión en
clave femenina de la escena de los Fusilamientos de la Moncloa
pintados por Goya. Y otro tanto podría decirse de las demás
salas o de la selección de ilustraciones para el catálogo,
donde cada quien encontrará sus divergencias o sintonías con
las preferencias puestas de realce por los comisarios, que en
general demuestran ser profesionales con buen ojo y atinado
juicio, siendo un mérito añadido la importante presencia de
artistas mujeres, cosa que hoy día no puede dejar de tenerse
en cuenta.

Anunciada conjuntamente, y compartiendo tanto el folleto de
mano como el catálogo con esa exposición, la otra muestra
gemela se presenta en otro espacio municipal, el Museo Pablo
Gargallo donde, con motivo del octavo centenario de la Casa de
Ganaderos de Zaragoza, se exponen los grabados encargados por
esa entidad,  la empresa más antigua de España, para felicitar
las navidades a clientes e interlocutores distinguidos. La
iniciativa  surgió  en  1992,  precisamente  a  sugerencia  de
Domingo Buesa que era a la sazón secretario de la Fundación, y
desde entonces ha continuado sin solución de continuidad, así
que se han colgado 27 grabados: en todos los casos el número 1
de un tiraje que ha ido variando desde los 70 ejemplares
iniciales a los 100, 120 y hasta 130 en el año 2018. En el
catálogo  se  ordenan  cronológicamente  desde  el  primero,  un
aguafuerte firmado por Alberto Duce, al que estas navidades ha
realizado Pepe Cerdá mediante impresión digital; pero en la
sala han sido distribuidos de forma distinta por el comisario,
Armando Serrano Martínez, académico de San Luis y director de
la Fundación Casa de Ganaderos. Se empieza con el de Duce, una
“Adoración de los pastores”, junto al que aparecen en el muro
más pequeño otros de parecida temática evangélica, firmados
por Javier Sauras, Jorge Gay y María Ángeles Cañada, seguidos
por los de evocación religiosa menos precisa, como “Hojarasca
de Adviento”, obra de Pascual Blanco, o el de Javier de Pedro
titulado “Imaginación”. Luego ha colgado en la pared más larga



los protagonizados por corderillos, que son icono de la Casa y
a la vez evocan los entrañables belenes navideños. Tras ellos
van los paisajes rurales y rincones naturales, con un par de
vistas  urbanas  de  Eduardo  Laborda  e  Ignacio  Fortún
intercaladas, para finalizar en la otra pared grande con los
de abstracción analítica, firmados por Paco Simón y Carlos
Sancho, junto a los de abstracción lírica, que son “Céfiro” de
Silvia Pagliano y “Luz” de Cristina Gil Imaz, concluyendo así
con una obra de la artista que fue muchos años directora de
este museo. Son todas ellas piezas muy características de sus
respectivos autores, así que en este caso yo no he hallado
sorprendentes descubrimientos, pero siempre agrada volver a
encontrarse  con  reconocibles  obras  de  algunos  de  nuestros
mejores artistas. Y a juzgar por el éxito de público, a la
gente le ha gusta visitar en estas fechas exposiciones de
temática navideña.

Pinturas  y  dibujos  de
Fernando Alvira en cincuenta
años  de  la  trayectoria
artística
Cincuenta  años  desde  su  primera  exposición  personal  son
verdaderamente un hito digno de celebración; pero más todavía
cuando parece, como es el caso, que la producción antigua para
nada resulta añeja… Casi diría que como el propio Fernando
Alvira, por quien se diría que no pasan los años. No sé cual
será la clave en lo que se refiere a su aspecto; pero por lo
que respecta a sus obras si no envejecen es porque nunca se ha
afanado por seguir las corrientes a la moda en cada momento,

https://aacadigital.com/articulos/pinturas-y-dibujos-de-fernando-alvira-en-cincuenta-anos-de-la-trayectoria-artistica/
https://aacadigital.com/articulos/pinturas-y-dibujos-de-fernando-alvira-en-cincuenta-anos-de-la-trayectoria-artistica/
https://aacadigital.com/articulos/pinturas-y-dibujos-de-fernando-alvira-en-cincuenta-anos-de-la-trayectoria-artistica/
https://aacadigital.com/articulos/pinturas-y-dibujos-de-fernando-alvira-en-cincuenta-anos-de-la-trayectoria-artistica/


así  que  el  resultado  es  una  trayectoria  muy  personal,
manteniendo un estilo siempre fiel a sí mismo. De hecho, se
han intercalado obras de distinta datación sin que desentonen
entre sí, tanto en la sala como en el catálogo. En el texto de
esta publicación el protagonista nos revela cuanto le marcó
cuando era estudiante en la Escuela Superior de Bellas Artes
San Jorge de Barcelona el magisterio de Jaume Mutxart, de
Josep Puigdengolas, y sobre todo de Ramón Sanvisens (cuyos
paisajes rurales de colores y empastes fauves en efecto tienen
cierto parentesco con algunos de Fernando) y luego reconoce la
influencia que en su madurez supuso la cercanía y amistad de
José  Beulas  (a  sus  “paisajes  esenciales”  debe  mucho  el
excelente cuadro que protagoniza la cubierta del catálogo: un
óleo  de  2018  titulado  Hoya  de  Huesca).  Pero  las  más
idiosincrásicas composiciones de Beulas son en mi opinión sus
áridos horizontes esteparios en los que la tierra reseca sirve
de  amplio  escenario  lunar  a  algún  solitario  protagonista:
quizá un labriego o su burillo. En cambio, lo más típico de
Alvira son naturalezas feraces y en las que la presencia de
habitantes solamente está implícita (a través de los cultivos,
arquitecturas, carreteras u otros vestigios humanos) pues no
suele representar animales ni personas. Una excepción en esta
exposición es su reciente acuarela con una vista de la playa
de Casteldefels, en la cual ha querido reforzar la perspectiva
con figuras de paseantes que se van haciendo más diminutos
conforme se alejan hacia el punto focal (es la imagen que
cierra el catálogo, quizá con idea de señalar que por esa vía
piensa seguir en el futuro inmediato). La otra caracterización
más personal de los paisajes de este fecundo artista es su
predilección por anchas panorámicas, con formatos extendidos
extraordinariamente en horizontal, tanto para grandes lienzos
como para pequeños papeles o cartones, que se prepara él mismo
(lo  explica  con  todo  tipo  de  detalles  técnicos  en  el
catálogo), al salirse de los habituales estándares que tienen
los  soportes  comercializados  en  las  tiendas  de  materiales
artísticos. La etapa en la que con más asiduidad cultivó este
formato fue la de los “Paisajes viajados”,  trabajados con



toques fluidos y esbozados, cuando estaba obligado a viajar
mucho por sus cargos profesionales; pero tras la jubilación
aún  los  sigue  cultivando  estupendamente,  cosa  que  podrán
comprobar quienes visiten otra exposición que también tiene
ahora mismo en Binéfar con abundantes óleos de trazo fluido…
Una fluidez que por cierto domina con magistral soltura en sus
acuarelas,  como  corroboramos  diariamente  sus  seguidores  en
Facebook y en su blog, pues cada día nos sorprende con una
nueva dedicada a algún hermoso paisaje.

Imágenes-luciérnaga
Entre  las  tinieblas  del  Infierno,  Dante  vislumbró  las
llamaradas de la octava bolsa infernal, en realidad pequeñas
luces  (lucciole)  comparadas  con  la  gran  luz  del  Paraíso,
gusanitos de luz como los que los campesinos ven volar en las
noches de verano. A este pasaje remite Georges Didi-Huberman
al comienzo de Supervivencia de las luciérnagas para después
recordar  a  Pier  Paolo  Pasolini  quien,  en  plena  II  Guerra
Mundial, se dejó atrapar por la danza de las luciérnagas,
destellos de luz en un presente de oscuridad. Treinta y cuatro
años después, pocos meses antes de fallecer en 1975, Pasolini
certificó la completa desaparición de las luciérnagas. Frente
a la derrota del cineasta que perdió su amor al pueblo, y a la
visión  apocalíptica  de  los  tiempos  que  encuentra  en  la
filosofía  de  Giorgio  Agamben,  Didi-Huberman  propone  una
alternativa  surgida  de  las  palabras  de  Walter  Benjamin:
“Organizar  el  pesimismo  significa…  en  el  espacio  de  la
conducta política… descubrir un espacio de imágenes”. De modo
que: “el primer operador político de protesta, de crisis, de
crítica o de emancipación debe ser llamado imagen en cuanto
que es lo que se revela capaz de franquear el horizonte de las
construcciones totalitarias”. Imágenes-luciérnaga.

https://aacadigital.com/articulos/imagenes-luciernaga/


Fernando Martín Godoy pinta la luz en las sombras. No la luz
rutilante  del  paraíso  sino  una  luz  tamizada,  con  la  leve
intensidad de las luciérnagas, que se refleja en superficies
lisas gracias a la yuxtaposición de tonos grises. No renuncia,
como sí hizo Sandro Botticelli en sus ilustraciones para La
Divina Comedia, a representar la oscuridad, pues esta está
llena de matices de luz; literal y figuradamente. “En los más
profundo  de  la  noche,  somos  capaces  de  captar  el  menor
resplandor, y es la expiración misma de la luz la que nos
resulta todavía visible en su estela, por tenue que sea”,
escribe Didi-Huberman. En los fondos casi negros de Martín
Godoy hay algo a la espera de ser revelado.

Para su exposición en La Casa Amarilla, el artista ha reunido
dos series de obras: montañas de escombros consecuencia de la
destrucción, que denomina  Desastres, y estudios de artistas
en  los  que  reina  el  desorden  caótico  que  antecede  a  la
creación o el vacío ordenado propio del folio en blanco. Ambas
dialogan de un modo que recuerda lo cerca que está la mesa del
creador de la acumulación de cascotes: restos, fragmentos…
ideas; posibilidades, en suma, de dar forma a una imagen, un
texto.  El  derrumbamiento,  continúa  Didi-Huberman,  “sigue
siendo experiencia, es decir, contestación, en su movimiento
mismo, de la caída sufrida”. La urgencia política y estética
en  periodo  de  catástrofe,  consistiría,  por  tanto,  “en
encontrar los recursos inesperados de ese declive en el hueco
de las imágenes que en él se mueven todavía, como luciérnagas
o astros aislados”. El artista que observa el desastre se
retira pero no se repliega, buscando, de acuerdo con Hannah 
Arendt, dar lugar a algo que sea de utilidad para el mundo.

Martín Godoy organiza el pesimismo para, como recuerda Chus
Tudelilla en la hoja de sala, tomar posición desde el propio
título: Grandes esperanzas. Las grandes esperanzas no implican
un final feliz; como ya estableció Dickens. No hay lugar para
el  engaño.  La  Caja  construida  y  pintada  por  el  artista
permanece  entreabierta  pero  está  repleta.  Pandora  nunca



existió.  Las  obras  reunidas  hablan  de  expectativas  –Great
Expectations–, posibilidades, pero no prometen nada. Ante cada
desastre, un espacio blanco.

¿Género y arquitectura?
Lucía C. Pérez Moreno (Zaragoza, 1979) es arquitecta por la
Universidad  de  Navarra  (ETSAUN)  y  cuenta  con  estudios  de
posgrado en la Helsinki University of Technology en Finlandia
y de Máster en la Graduate School of Architecture, Planning
and Preservation (GSAPP) de Columbia University (Nueva York).
Es doctora por la Escuela Técnica Superior de Arquitectura de
la Universidad Politécnica de Madrid, y actualmente trabaja
como  profesora  contratada  doctora  del  área  de  composición
arquitectónica  de  la  Escuela  de  Ingeniería  y  Arquitectura
(EINA) de la Universidad de Zaragoza.

Es la editora de Perspectiva de Género en la Arquitectura, una
publicación que fue presentada el pasado día 2 de octubre de
2018 en el Colegio Oficial de Arquitectos de Aragón (COAA) y
que  surte  como  resultado  del  primer  encuentro  homónimo
celebrado el día 1 de diciembre de 2017 en el Patio de la
Infanta de IberCaja de Zaragoza. Un acto coral, organizado por
el COAA, gracias al apoyo de su decano, Ricardo Marco, y la
EINA de la Universidad de Zaragoza. Asimismo contó con la
colaboración  del  Área  de  Igualdad  del  Ayuntamiento  de
Zaragoza,  del  Observatorio  sobre  Igualdad  y  Género  del
Vicerrectorado  de  Cultura  y  Proyección  Social  de  la
Universidad  de  Zaragoza,  y  de  la  Fundación  Ibercaja.

La editorial Abada, dentro de su selecta serie dedicada a
Historia del Arte y de la Arquitectura, publica este libro con
el exquisito acabado al que nos tienen acostumbrados y nos
ofrece una sugerente lectura de las ponencias del encuentro

https://aacadigital.com/articulos/genero-y-arquitectura/


que han sido transcritas e ilustradas con imágenes en blanco y
negro.

Tras  las  primeras  intervenciones  institucionales  de  los
colaboradores, en las que todos, sin excepción, coinciden en
la irrenunciable necesidad de la búsqueda de la equidad, la
directora científica del encuentro, Lucía C. Pérez Moreno,
expone  con  acierto  en  su  presentación  los  que  denomina
“entrelazamientos  de  la  arquitectura  con  los  estudios  de
género”.  Propone  al  lector  una  reflexión  sobre  si
efectivamente existe una arquitectura feminista, si el género
del proyectista influye en una obra o si podemos hablar de la
arquitectura y el urbanismo de género. Asuntos de carácter
complejo cuyas respuestas aún generan desconcierto.  

A  continuación,  cuatro  capítulos  entretejen  diversas
reflexiones relacionadas con la arquitectura y los estudios de
género: las revisiones históricas, las políticas académicas,
el planeamiento urbano y las experiencias vividas.

En primer lugar, la doctora en arquitectura Josenia Hervás y
Heras, autora de la tesis El camino hacia la arquitectura: las
mujeres de la Bauhaus, abrela primera perspectiva dedicada a
las revisiones históricas. En su discurso plantea de manera
pormenorizada la evolución de los sistemas educativos de la
escuela Bauhaus y su supuesta educación paritaria, en los que
las  alumnas  solían  ser  “aconsejadas”  por  los  profesores
varones para incorporarse al taller de tejido. La segunda
perspectiva, a cargo de Inés Sánchez de Madariaga, doctora en
arquitectura por la ETSAM donde dirige la cátedra UNESCO de
Políticas  de  Igualdad  de  Género  en  Ciencia,  Tecnología  e
Innovación, pone de manifiesto las políticas académicas y los
distintos  programas  que  desde  las  administraciones  podrían
ponerse  en  marcha  para  mejorar  la  situación  de  las
profesionales  arquitectas.  El  planteamiento  urbano  es  el
asunto tratado en el tercer capítulo. Zaida Muxí, doctora en
arquitectura, profesora titular de la Universidad Politécnica
de Cataluña y directora de urbanismo en el Ayuntamiento de



Santa Coloma de Gramanet, expone la necesidad del acercar el
urbanismo hacia una planificación inclusiva y concreta, y lo
hace a través de ejemplos reales que se han llevado a cabo
para  procurar  alcanzar  la  construcción  de  ciudades  más
equilibradas.  Finalmente,  en  la  perspectiva  denominada
“experiencias vividas”, la urbanista Martha Thorne, Decana de
la IE School of Architecture & Design y directora ejecutiva de
los premios Pritzker de Arquitectura, relata con modestia los
caminos  que  ha  ido  escogiendo  a  lo  largo  de  su  vida
profesional y los devenires personales consecuencia de estas
decisiones.

Resulta relevante el tratamiento que el libro dedica a las dos
sesiones  de  debates  abiertos  que  se  sucedieron  en  el
encuentro. Un apartado que justifica su tratamiento conciso,
ya que, tal y como se reseña en sus líneas, los debates
completos están disponibles en el canal de YouTube del Colegio
Oficial de Arquitectos de Aragón. Por último, unos resúmenes
de los currículos profesionales de las ponentes asistentes,
todas ellas unas arquitectas de indudable trayectoria cuyos
relatos han sido recogidos a la perfección en este volumen, y
unas palabras de agradecimiento la editora cierran el libro.

En la actualidad son más habituales las investigaciones y
escritos dedicados al género y su relación con la literatura,
la historia, la filosofía o las artes plásticas. Sin embargo,
todavía son escasos los ejemplares dedicados a esta cuestión
en el ámbito de la arquitectura. Por esta razón, y por la
calidad de su contenido, estamos seguros de que esta primera
edición pasará a ser de referencia y bibliografía obligada en
los asuntos dedicados a género y arquitectura, hoy y en el
futuro.  Esperamos  ansiosos  la  próxima  edición  del  segundo
encuentro, que se celebró el pasado día 30 de noviembre de
2018 y que, con un marco teórico de la misma calidad, no
dudamos  que  recogerá  con  idéntica  rigurosidad  nuevas
perspectivas  de  género  y  arquitectura.

https://www.youtube.com/watch?v=U7uCSsODalI&list=PL5bPNCEIVCrh5KtvkSE-wvbThO3KGgTFF
https://www.youtube.com/watch?v=U7uCSsODalI&list=PL5bPNCEIVCrh5KtvkSE-wvbThO3KGgTFF


Tierra  de  sueños.  Cristina
García Rodero.
            Desde el pasado 19 de septiembre hasta el 13 de
enero  del  2019,  va  a  estar  abierta  la  exposición  que  la
fotógrafa manchega Cristina García Rodero ha dedicado a los
más débiles entre los débiles. Esta expresión puede servir
bien  para  referir  a  los  protagonistas  de  unas  imágenes  
ambientadas en la localidad de Anantapur, en el estado indio
de Andhra Pradesh, una de las regiones más pobres de este
país, y en la que la Fundación Vicente Ferrer, en colaboración
con la Caixa, viene desarrollando diferentes labores de ayuda
y asesoramiento en hospitales, escuelas, centros de acogida,
etc. Lugares donde se muestran especialmente las necesidades
extremas de los colectivos más desprotegidos (y despreciados,
los dalit o panchama), las mujeres, niños y enfermos, en una
sociedad subdividida tradicionalmente en castas, y en donde el
poder patriarcal sigue ejerciendo todavía un control absoluto
sobre estos grupos.

            El trabajo fotográfico de García Rodero es de
denuncia  pero  también  de  constatación  de  los  intentos  de
mejora en la situación de estas personas que sufren distintos
tipos  de  discriminación,  fundamentada  sobre  todo  por
cuestiones  de  género  y  por  algunas  enfermedades  que
estigmatizan a aquellos que las padecen. Se percibe el encargo
(propuesto por la entidad financiera en 2014) que hay detrás
de la iniciativa, la cual podemos relacionar con el reportaje
fotográfico  Visiones  saharauis,  que  el  fotógrafo  Gervasio
Sánchez expuso recientemente (hasta el pasado 1 de mayo) en la
Casa de los Morlanes de la capital, y que se planteó de la
mano del Observatorio Aragonés para el Sáhara Occidental, con
financiación del Ayuntamiento de Zaragoza.

https://aacadigital.com/articulos/tierra-de-suenos-cristina-garcia-rodero/
https://aacadigital.com/articulos/tierra-de-suenos-cristina-garcia-rodero/


            El proyecto Tierra de sueños queda muy bien
sintetizado en boca de la propia autora:  “Se trata de contar
cómo es la zona donde fue Vicente Ferrer, cómo viven, cómo es
la economía, la geografía y cómo han avanzado… Allí la mujer
no es nada, por eso la Fundación desarrolla programas para
ayudarla, para que no sea una carga económica y se la respete”
(Perera, 2016: 15).

             En efecto, el protagonismo de las mujeres, muchas
de ellas de corta edad, se erige en el leit-motiv de una
problemática de fondo que subyace, latente, y que está en el
origen  de  la  mayoría  de  las  historias  que  aquí  son
presentadas. Historias de opresión y de frustración, como la
de una joven de 23 años que fue obligada a casarse de niña con
su tío, y que llegó a intentar suicidarse, o la de Sagamma,
que fue abandonada por su marido tras contagiarle el VIH,
según relata la propia García Rodero  (Graells, 2016). Relatos
duros, sin contemplaciones, protagonizados sin pretenderlo, y
que siguen ahondando en el concepto profundamente humanista
que ha presidido el quehacer fotográfico de su autora desde
que comenzara su andadura a finales de los años sesenta.   
Modélica  representante  de  la  Agencia  Magnum  (a  la  que
pertenece desde 2009), encarna a la perfección el paradigma
del fotógrafo-viajero que recorre las diferentes partes del
planeta y se centra en las costumbres y tradiciones (donde el
componente religioso tiene un importante peso específico), los
modos de vida, y, a veces, como es el caso, la situación de
penuria de otros pueblos. Una práctica que ha permitido casi
la configuración de un estilo Magnum, desde que la agencia
comenzara sus actividades a finales de los años cuarenta, y
que nombres míticos como el suizo Werner Bischof (1916-1954) o
Henri  Cartier-Bresson  (1908-2004)  en  los  inicios,  y  otros
muchos integrantes de generaciones dispares han contribuido a
extender posteriormente.

            No es nueva García Rodero en estas lides
documentalistas localizadas en la India, ya que en 2007 llevó



a cabo un interesante reportaje sobre el Festival Holi, una
celebración hindú desarrollada en primavera, y que destaca por
el uso del color (obtenido en origen de plantas naturales, hoy
día  procedente  de  pigmentos  artificiales),  que  es  rociado
sobre  los  asistentes  en  una  especie  de  acto  colectivo  de
purificación. De ahí que este elemento -el color- adquiera una
presencia plástica de primer orden, como también ocurre en la
serie que nos ocupa, frente al recurrente blanco y negro que
ha caracterizado la mayor parte de la obra de la fotógrafa.
Por otra parte, cabe decir que el trabajo sobre el Festival
Holi implica directamente a grupos humanos (familias enteras,
amigos,  etc.)  que  se  reúnen  todos  los  años  en  alegre
concurrencia,  frente  al  sentido  personalizado,  de
problemáticas individuales, si bien es cierto que se alude
indirectamente a colectivos, que es el trasunto de Tierra de
sueños.  En  este  sentido,  hay  una  mayor  preocupación  por
presentar sin ambages las duras condiciones de los habitantes
de  esta  región  india,  pero  también  hay  ciertos  pasajes  a
priori  más  alegres  relacionados,  de  nuevo,  con  las
celebraciones, como las bodas. Hay en muchas de estas imágenes
un componente etnográfico indudable sustentado en gran medida
en la faceta religiosa, como ya hemos dicho. Así, en efecto,
junto  a  la  tradición  hindú  propiamente  dicha,  mostrando
ofrendas y celebraciones en torno al dios Shiva, encontramos
bodas cristianas, como es el caso de la novia ataviada a lo
occidental  y  posando  delante  de  un  fondo  fotográfico  que
simula un jardín versallesco, en una extraña composición de
estudio  que  no  deja  de  ser  artificiosa,  incluso  kitsch.
Igualmente relacionado con las bodas, también se nos muestran
tomas donde se prepara a la novia cubriéndole con cúcuma todo
el rostro y los pies, como símbolo de prosperidad futura. La
tonalidad dorada del polvo de la planta cubre las facciones de
la  joven  en  un  primer  plano  impactante.  El  color  parece
aliarse con la fragancia olorosa transmitida de la planta en
perfecta sinestesia.

            Sin dejar la tradición hindú, tenemos a -la casi



niña- Shirvani, que en el día de su boda porta un saco de
arroz que ofrecerá a la familia del novio, lo cual simboliza
que a la nueva familia no le faltará comida. Es la fotografía
que sirve para el cartel de la exposición. En otra imagen
aparece Dharani, una niña de diez años, que es agraciada con
una  serie  de  regalos  después  de  haber  tenido  su  primera
menstruación,  hecho  que  marca  ya  su  disponibilidad  para
casarse.  Otro  tema  es  el  de  la  maternidad,  con  varias
fotografías que aluden a la misma, y en algunas de las cuales
afloran también las creencias ancestrales: como ocurre con una
mujer que después de dar a la luz aparece con los oídos
cubiertos, teniendo en su interior dientes de ajo sujetos con
algodón, en la creencia de que de este modo ahuyentará a los
malos espíritus.

            Las largas explicaciones textuales impresas en las
cartelas (necesarias para que el significado y la comprensión
sean  plenos)  ilustran  al  espectador  sobre  un  conjunto  de
prácticas que no dejan de ser chocantes, pero que no pretenden
incidir en la curiosidad efectista y exótica del otro, que
deba  ser  contemplado  según  una  suerte  de  conmiseración
adjudicándole paralelamente el consabido sambenito de retraso
e incultura. Más bien la fotógrafa se centra en ello porque le
resulta, le sigue resultando atractivo todo un conjunto de
prácticas, de ceremonias, de ritos, etc., que los pueblos de
la Tierra despliegan en torno a las creencias en el más allá,
sus deidades, etc., y que son una auténtica definición de
colectividad y de cultura en el sentido más complejo y rico de
ambas palabras. Este interés se acrecienta más todavía cuando
las creencias y los ritos se entremezclan produciéndose un
sincretismo que potencia la idea de extrañamiento. Esto sucede
en la serie que nos ocupa, no en vano la India es un crisol de
culturas, de etnias y de religiones, lo cual nos lleva a
hablar de comunidades cristianas, como hemos comentado, pero
también de musulmanas, con fotografías que presentan a jóvenes
estudiantes en las madrasas, todo ello en convivencia con el
gran substrato hindú. Este sincretismo lo apreciamos también



en otras series anteriores de García Rodero, como Rituales en
Haití (1999), en donde se mezclan los ritos cristianos con el
vudú; o en Entre el cielo y la tierra (2006), reportaje que
recogía el culto en torno a María Lionza, una deidad femenina
del folclore venezolano, resultante de la unión de creencias
católicas, indígenas y africanas.

            Con todo lo dicho, nos situamos ante una manera de
mirar,  de  aproximarse  a  los  demás,  a  caballo  entre  el
reportaje etnográfico y el enfoque subjetivo que deviene en
una especie de realismo mágico, que ha servido para calificar
a  la  obra  de  García  Rodero  desde  sus  inicios,  y  que  se
condensa  muy  bien  en  estas  palabras  de  la  autora  en  la
introducción de su libro España oculta, publicado en 1989: “He
intentado fotografiar el alma misteriosa, real y mágica de la
España popular con pasión, amor, humor, tensión, rabia, dolor,
con verdad. Los momentos más intensos y plenos de vida de
personajes tan simples como irresistibles, con toda la fuerza
interior, dentro de un desafío personal que me ha dado fuerza
y comprensión y en el cual he puesto todo mi corazón”. En
efecto, el trabajo de García Rodero trasciende el carácter
meramente  informativo  y  expositivo,  clasificatorio,  de  la
fotografía puramente etnográfica, documental, para profundizar
en la recreación de un mundo de sugerentes posibilidades para
la ensoñación y la fantasía. En la línea de otras autoras como
la mexicana Graciela Iturbide, que ha trabajado sobre las
costumbres  de  algunos  pueblos  indígenas  de  su  país,  con
especial interés en la condición femenina dentro del seno de
estas comunidades.

            Retomando el discurso expositivo de Tierra de
sueños, y en el aspecto más netamente denunciatorio, hallamos
fotografías de sanghams, grupos de autoayuda compuestos por
mujeres, promovidos por la propia Fundación Vicente Ferrer, y
que incitan a la movilización de este colectivo, tal como se
corrobora con su participación en las manifestaciones del Día
de la Mujer (8 de marzo y 25 de noviembre). Estas iniciativas



de  reivindicación  feminista  de  nuevo  cuño,  sobre  todo
desarrolladas por las más jóvenes, contrastan con imágenes
como la de las mujeres de la tribu Sugali, vestidas con las
vistosas ropas y abalorios tradicionales.

            Por último, sobresale especialmente un grupo de
imágenes,  a  gran  tamaño,  protagonizadas  por  niños  en  su
mayoría,  algunos  de  los  cuales  presentan  discapacidades
físicas o mentales: por ejemplo, Nagamani, de seis años, que
padece glaucoma congénito, o Nandini B., una niña albina;
peculiaridad que estigmatiza a estas personas, tal como se da
en otras partes del mundo, como África.     Todos estos niños
estudian  y/o  son  cuidados  en  centros  dependientes  de  la
Fundación.

            En conclusión, podemos decir que no son
fotografías  pensadas  para  la  compasión  fácil,  a  pesar  de
tratarse de niños con duras enfermedades, son imágenes, como
dice Jordi Folgado Ferrer, director general de la Fundación,
que  “nos  ayudarán  a  concienciar  a  la  sociedad,  porque  la
pobreza y el sufrimiento no están para ser entendidos, sino
para ser resueltos” (Montañés, 2016)

Los  sueños  de  la  razón.
Goya+Buñuel.
 

            Durante casi tres meses (del 3 de octubre al 30 de
diciembre de 2018) ha permanecido abierta esta exposición que,
sin lugar a dudas, se ha convertido por méritos propios en uno
de los acontecimientos culturales del año, no solo en nuestra
ciudad, sino en el conjunto del país puesto que tuvo una

https://aacadigital.com/articulos/los-suenos-de-la-razon-goyabunuel/
https://aacadigital.com/articulos/los-suenos-de-la-razon-goyabunuel/


primera toma de contacto con el público en las salas del Museo
Lázaro Galdiano de Madrid, en donde se inauguró el 13 de
diciembre de 2017, siendo visitable hasta el 4 de marzo de
2018.  Acontecimiento  por  la  envergadura  de  los  dos
protagonistas sobre los que se reflexiona, Francisco de Goya y
Luis  Buñuel,  y  por  la  trascendencia  de  sus  respectivos
trabajos, desarrollados en dos épocas muy diferentes, pero
especialmente  convulsas  y  de  cambio.  La  muestra  ha  sido
comisariada por Amparo Martínez Herranz, profesora titular de
Historia de Cine de la Universidad de Zaragoza, y José Ignacio
Calvo  Ruata,  jefe  del  Servicio  de  Bienes  Muebles  de  la
Diputación  Provincial  de  Zaragoza.  Ambos  son  expertos
conocedores  de  la  trayectoria  de  los  dos  artistas
protagonistas: la primera ha dedicado sendos estudios a varias
películas  de  la  etapa  mejicana  del  calandino  (El  gran
calavera, 1949; Susana (demonio y carne), 1950; Él, 1953;
Ensayo de un crimen, 1955, etc.), mientras que el segundo es
un gran estudioso de la obra pictórica de los hermanos Bayeu
(a Fray Manuel consagró su Tesis Doctoral), además de haber
comprendido las relaciones entre éstos y su cuñado Goya, en el
contexto  de  la  pintura  española  del  siglo  XVIII.  Este
fundamento científico de total solvencia por parte de los
comisarios garantiza la hondura de las ideas planteadas en
cada una de las salas.

            La exposición tiene la peculiaridad de presentarse
en dos sedes simultáneas, el Museo de Zaragoza y el Museo
Goya.  Colección  Ibercaja-Museo  Camón  Aznar  de  la  capital
aragonesa. En este segundo espacio se dedica especial atención
al proyecto de película que Buñuel desarrolló sobre la vida de
Goya  con  motivo  del  encargo  realizado  por  la  Junta  del
Centenario que tenía como fin conmemorar el fallecimiento del
pintor en 1928.

            Cabe decir que, en ocasiones, una relación significativa entre artistas no
es suficientemente conocida entre el gran público. Tales y sugerentes concomitancias son

convenientemente explicadas en la exposición que nos ocupa. Esta muestra viene a



cubrir  esa  posible  carencia  a  través  de  un  completo  (y
repleto) montaje de diversos materiales (cuadros, grabados,
fotografías, libros, cartas, objetos [destaca en este sentido
la navaja-crucifijo utilizada por Buñuel en Viridiana (1961)],
guiones  cinematográficos,  fotogramas  de  determinadas
películas,  proyecciones,  etc.,  procedentes,  a  su  vez,  de
numerosas instituciones que los han prestado para el evento.
Enfoque, por tanto, didáctico, en el mejor de los sentidos, es
decir,  no  cerrado  a  conclusiones  establecidas  desde  los
promotores, sino abierto a la interpretación del visitante
que, a buen seguro, descubrirá una buena cantidad de nexos de
unión entre estos aragoneses universales. Y es que, en efecto,
más  allá  de  las  más  o  menos  evidentes  coincidencias
iconográficas  que  uno  y  otro  pudieron  incorporar  en  sus
respectivos  medios  de  expresión,  y  que  importaba  resaltar
porque  nos  dan  idea  de  la  continuidad  de  una  tradición
cultural, se nos  ofrecen quizás otra serie de aspectos que
tienen que ver con las contradicciones surgidas en su seno,
con los intentos de enfrentarse a los convencionalismos, tanto
en el terreno artístico como en el social, y, en estrecha y
enriquecedora simbiosis de ambos elementos, la utilización del
arte como herramienta de denuncia de los males de la sociedad.
Quizás sea ése el rasgo que, de manera más sintética, mejor
identifique a los dos creadores. No obstante, y no dejando de
ser llamativa la circunstancia, el cineasta renegaba de esta
conexión con el pintor de Fuendetodos, como así se explicita
en uno de los textos que complementan bien los contenidos, a
partir  de  una  cita  del  guionista  Jean-Claude  Carrière,
colaborador suyo en varias de sus películas de la segunda
etapa francesa: “Sé que Buñuel estaba cansado, harto, de que
se le comparara con Goya -aragonés como él, sordo como él, y
también como él corrompido por los franceses (un afrancesado),
pero ahora es ya imposible citar a uno sin pensar en el otro”.
Esta colaboración entre Carrière y Buñuel se certifica con la
inclusión en el montaje de algunas páginas del que sería el
último guion coescrito entre los dos, Agón, iniciado hacia
1978, al que se suma un dibujo salido de la mano de Carrière,



y que reproduce una imagen impactante contenida en el texto
(la del Cristo que emerge del hongo nuclear). Estas páginas se
hacen acompañar de otras de un nuevo guion que tampoco se
llegó a filmar, titulado Ilegible, hijo de flauta, que sería
escrito junto a Juan Larrea, partiendo de un texto suyo previo
redactado  hacia  1927-1928.  Mención  aparte  merece  el  guion
sobre la obra de Goya que Buñuel escribiría íntegramente, y
del que luego hablaremos.

            Abundando en esta idea del rechazo de Buñuel sobre
sus vínculos con Goya, el realizador descartaba esta filiación
en  el  reportaje-entrevista  Luis  Buñuel.  Cineaste  de  notre
temps, filmado en 1964. Ante la pregunta del crítico de cine
André  S.  Labarthe  “¿Cuál  es  su  conexión  con  la  cultura
española,  escritores  o  pintores  españoles?  ¿Se  siente
conectado  a  ellos?”,  Buñuel  respondía  provocadoramente:
“Personalmente, intelectualmente, no me siento conectado a lo
español.  (…)  La  gente  siempre  piensa  en  Goya.  Ellos  ven
referencias a Goya en mis films. Es demasiado fácil…”  Por el
contrario,  se  veía  más  vinculado  con  los  artistas  de  su
tiempo, sus antiguos compañeros y amigos de la Residencia de
Estudiantes (Salvador Dalí, Federico García Lorca, etc.), y
sentía igualmente una íntima sintonía con los miembros de la
Generación del 98 y del siglo XIX hispano, como Benito Pérez
Galdós.  De  hecho,  algunas  de  sus  películas  se  basaron  en
textos del escritor canario, partiendo de la citada Viridiana,
y ya antes Nazarín (1958), y posteriormente Tristana (1970).
Todo ello es convenientemente estudiado en la exposición.

            La muestra se encabeza con dos retratos de los
artistas: en la sede del Museo de Zaragoza encontramos el
autorretrato de Goya pintado en 1815, custodiado en el Museo
del Prado, junto a una fotografía de Buñuel tomada por Ramón
Masats durante el rodaje de Viridiana. Esta imagen formó parte
de otra exposición organizada por la profesora Amparo Martínez
en el IAACC Pablo Serrano de Zaragoza, del 12 de julio al 3 de
septiembre de 2017, y donde tuvimos la oportunidad de ver



fotografías de Masats hasta entonces inéditas de estos días de
trabajo del director aragonés y su equipo en una finca a las
afueras de Madrid. Por su parte, las salas del Museo Goya
están presididas por otro autorretrato de Goya fechado hacia
1775, perteneciente a la Colección Fundación Ibercaja, y por
el célebre retrato fotográfico de Buñuel tomado por Man Ray en
1929, y que se localiza en el Museo Nacional Centro de Arte
Reina Sofía de Madrid.

            Seguidamente, en la sala del Museo de Zaragoza,
encontramos un conjunto de obras (pinturas y grabados) que nos
orientan acerca de los inicios y la formación del pintor:
trabajos de carácter religioso (una Virgen con el Niño, de
hacia 1772-1773), junto con grabados que son copias directas
de obras velazqueñas (Los borrachos). Un artista en ciernes
que miraba a otro consagrado, dos maneras que, con el tiempo,
se van a identificar casi enfrentadas. Ramón María del Valle-
Inclán, en una entrevista fechada el 7 de julio de 1927,
publicada  en  Heraldo  de  Madrid,  afirmaba  que  Goya  “es  el
pintor español por excelencia, infinitamente más español que
Velázquez”.  El  escritor  gallego  valoraba  especialmente  del
primero la importancia de introducir lo grotesco en su pintura
como modo de observación: “Al mundo creado le contempla con
una  mueca  regocijada  y  trágica  a  la  vez,  con  algo  de
conmiseración”  (Alesi,  2012:  123-145).  La  tradición  era
asimilada por el joven pintor aragonés, pero también se mostró
venerador  de  la  heterodoxia  a  través  del  tratamiento
expresionista de la luz y de las figuras, tal como lo llevó a
cabo en sus grabados el holandés Rembrandt. De éste podemos
contemplar El descendimiento a la luz de la antorcha (1654).

            Sin dejar la técnica del grabado, hallamos una
estampa del británico William Hogarth (La boda, 1735), artista
del  que  tomó  la  voluntad  de  hacer  crítica  con  este
procedimiento, atacando alguno de los vicios y convenciones
asentados en la sociedad de su momento, como los matrimonios
de conveniencia o por interés. Ciertamente, este tema estará



presente en numerosos grabados de la serie de Los Caprichos
(1797-1799), como en el célebre El sí pronuncian y la mano
alargan al primero que llega (Capricho 2). De esta primera
serie  de  grabados,  Ramón  Gómez  de  la  Serna,  un  destacado
goyista,  decía:  “son  periodismo,  comentario  y  amenidad,
contraste de lo real con lo imaginado, flotante sátira fácil
de reproducir” (Gómez de la Serna, 1928: 91).

            En paralelo, y como es lógico para articular la
coherencia del discurso expositivo que pretende describir los
vasos  comunicantes  entre  pintor  y  cineasta,  los  primeros
encargos profesionales de Luis Buñuel: la puesta en escena
de El retablo de Maese Pedro, la ópera guiñolesca compuesta
por Manuel de Falla, que se llevaría a la ciudad de Ámsterdam
en abril de 1926. Junto con fotografías de rodaje de La caída
de  la  casa  de  Usher  (La  Chute  de  la  maison  Usher,  Jean
Epstein, 1928), en que el calandino, ya establecido en París,
trabajaría como ayudante de dirección. Poco después rodaría su
ópera prima, Un perro andaluz (Un chien andalou, 1929), de la
que se da cuenta mediante los primeros fotogramas de la cinta,
que conforman la mítica secuencia de la disección del ojo.
Esta  escena,  además  de  otras  -el  final  impactante-  de  su
segundo film, La edad de oro (L´Age d´or, 1930), los momentos
de tentación en Simón del desierto (1965), una particular
reinterpretación de la Última Cena de Leonardo da Vinci en La
Vía Láctea (La Voiee lactée, 1969) (ya anteriormente había
efectuado otra no menos polémica en Viridiana) son proyectadas
en bucle en el arranque de la exposición. En todas ellas el
componente  irreverente  y  transgresor  hacia  la  religión,
dispuesto en paridad junto con la pulsión de los deseos, son
los elementos substanciadores de sus argumentos. Algunas de
estas ideas en Buñuel provienen de sus lecturas juveniles,
como  Los  infortunios  de  la  virtud,  del  Marqués  de  Sade,
publicada  inicialmente  a  finales  del  siglo  XVIII.  Queda
constancia de ello con la edición en francés, de 1930, de esta
obra maldita, y otros textos influyentes como la Introduction
au discours sur le peu de réalité, de André Breton, el cual



corrobora su inserción en el grupo surrealista. Igualmente hay
espacio  para  grandes  obras  de  la  literatura  española
universal, como el Quijote de Cervantes, o las Obras completas
de Benito Pérez Galdós. Pero si Buñuel se mostró admirador de
todos estos literatos, no lo fue menos de cineastas que casi
contemporáneamente estaban haciendo avanzar un medio expresivo
joven, potencialmente lleno de posibilidades sobre todo para
todo  lo  relacionado  con  la  capacidad  de  ensoñación  y  de
extrañamiento, gracias a la puesta en escena y a la aplicación
de diferentes recursos visuales; de ahí que también aparezcan
fragmentos de películas del propio Jean Epstein (la mencionada
Caída de la casa de Usher), que ya apreció en el aragonés
“tendencias surrealistas”, Fritz Lang (Las tres luces, Der
Müde Tod, 1921), o Buster Keaton (El moderno Sherlock Holmes,
Sherlock Jr., 1924).

            Volviendo con Goya, varios cuadros de las décadas
de  los  70  y  80,  que  forman  parte  habitualmente  de  las
colecciones permanentes del Museo del Prado y del Museo de
Zaragoza,  parecen  enfrentarnos  a  anodinas  escenas  de
costumbres (La letra con sangre entra; El albañil borracho,
etc.), pero contienen una importante carga crítica sobre los
modos  y  las  costumbres  españolas.  Intenciones  que  se
profundizan  en  nuevos  grabados  de  Los  Caprichos,  y  en  el
explícito horror de los Desastres de la guerra (1808-1814),
donde  el  artista  atacó  sin  paliativos  la  sinrazón  que  se
desata en todas los conflictos armados.

            A lo largo de la muestra, son constantes los
parangones  entre  las  obras  plásticas  y  gráficas  del  de
Fuendetodos  y  las  películas,  sobre  todo  a  partir  de
fotogramas, del del Calanda; así, algunos grabados de Los
Caprichos, los que redundan en el mayor absurdo, que es una
forma de irreverencia a lo convencionalmente aceptado, como Ya
tienen asiento (26)  Subir y bajar (56) se hacen corresponder,
por  ejemplo,  con  ciertos  fotogramas  de  El  fantasma  de  la
libertad (Le Fantôme de la liberté, 1974); en concreto con la



escena en que un grupo de burgueses se reúnen en un salón
sentados  sobre  inodoros.  Esta  película  aparece  glosada  en
varios  momentos  de  la  exposición,  con  fotogramas  y  la
proyección  de  la  escena  relativa  a  los  fusilamientos  del
comienzo, ambientados en la época de la invasión napoleónica
(como refrenda el personaje que dice justo antes de morir
“Vivan las caenas¡”). Huelga decir que se trata de un homenaje
expreso tanto al famoso lienzo goyesco como a algunos grabados
de los Desastres que también evocan sucesos tan terribles.

            El montaje expositivo se complementa con el
audiovisual titulado Los sueños de la razón, dirigido por Ana
Revilla e Ignacio Lacosta, donde diferentes expertos en la
obra  goyesca,  como  Manuela  Mena,  jefa  de  Conservación  de
Pintura del siglo XVIII y Goya del Museo del Prado, o Gonzalo
M. Borrás Gualis, catedrático emérito de Historia del Arte de
la Universidad de Zaragoza, amén de otros especialistas en la
trayectoria buñueliana, como el también catedrático Agustín
Sánchez Vidal, prolífico autor de numerosos estudios sobre el
calandino, a los cuales se suma el guionista y novelista Jean-
Claude Carrière, dan su opinión sobre ambos genios.

            Centrándonos ya en las salas del Museo Goya, se
sigue insistiendo en las frecuentes similitudes iconográficas
entre ambos artistas (como da a entender el título genérico de
Convergencias), a partir del cotejo de obras pictóricas y
gráficas con fotogramas y fotos-fijas de películas. En este
sentido, son muy variadas las temáticas que se abordan, desde
los asuntos religiosos, reinterpretados bajo una óptica muy
personal,  exentos  de  trascendencia  y  volcados  hacia  la
mundanidad, hasta todo lo relacionado con el deseo (en la
anterior faceta cristalizará bajo la forma de la tentación,
ilustrada bien en Simón del desierto, donde un sensual diablo
(Silvia  Pinal)  provoca  constantemente  al  santo  eremita),
expresado en títulos tan paradigmáticos como Viridiana.      
Un film, como el anterior, que, a pesar de introducir un tema
religioso -en este caso, la caridad-, esconde un tratamiento



evidente  del  deseo,  encarnado  en  la  figura  de  D.
Jaime(Fernando Rey), tío de la joven novicia. Por otra parte,
esta  película  también  desarrolla  ciertos  aspectos  que  se
asocian a particulares tratamientos del realismo adscritos a
la tradición hispánica, y que se clarifican en los personajes
de los mendigos. Ello parte del propio texto galdosiano en que
se basa, que es deudor -y continuador-, a su vez, de otras
iconografías similares presentes en la pintura de Velázquez
(sus bufones y mendigos), que serían copiados de nuevo por
Goya (por ejemplo, en Menipo, el filósofo, datado hacia 1778,
también  expuesto),  y  que  toma  cuerpo  en  personajes
inolvidables como el mendigo “El Poca” (Luis Heredia) comiendo
judías, de la película de Buñuel, que parece recordar, en
última instancia, al Capricho 54 (El Vergonzoso) de Francisco
de Goya.

            Más allá de todas estas imágenes, la segunda sede
de  la  exposición  Goya+Buñuel.  Los  sueños  de  la  razón  es
importante  debido  a  que  se  dedica,  casi  en  exclusiva,  a
perfilar y a analizar las implicaciones del guion que Buñuel
comenzó a escribir en 1926 sobre la vida y obra goyescas. Sin
duda alguna, y como es lógico pensar, es el trabajo donde más
impronta goyesca podemos advertir.     Ello se percibe en la
relación directa entre escenas contenidas en las páginas del
guion, cedido para la ocasión por Filmoteca Española, y -una
vez  más-  determinados  grabados  y/o  obras  pictóricas.  Este
interesantísimo texto, que ya ha sido estudiado por diferentes
autores (Borrás[1], 1992; Lázaro y Sanz, 2017), no pretendía
tanto construir una versión ajustada a los hechos históricos
que rodearon a la vida del pintor, sino que, más bien, se dejó
llevar por la visión más pintoresquista, muy deudora de la
historiografía francesa (como el Goya de Laurent Matheron,
publicado en 1858). Tal es así que su autor, Luis Buñuel,
durante  el  proceso  de  documentación  pidió  una  serie  de
estudios y otros materiales al librero León Sánchez Cuesta que
redundaban en este enfoque esencialmente tópico, como consta
del intercambio de cartas entre éste y el cineasta, expuestas



igualmente en la sala, y que actualmente se custodian en el
Archivo  de  la  Residencia  de  Estudiantes.  Del  mismo  modo,
podemos revisar una serie de nuevas misivas entre Buñuel y la
Junta del Centenario, en las que se informa del recibo de
diversas cantidades a cuenta del trabajo realizado. Todo ello
llegado del Archivo Histórico de la Universidad de Zaragoza,
que alberga toda la documentación relativa a los actos en
recuerdo del centenario del fallecimiento del pintor en 1928,
y entre los cuales estuvo este proyecto de filmación de una
película sobre Goya que nunca se llegó a culminar.

            Las salas del Museo Goya acogen igualmente dos
audiovisuales con fragmentos de algunas de las películas más
goyescas de Buñuel (de nuevo, El fantasma de la libertad,
entre otras), más el documental antes citado Los sueños de la
razón.

            Finalmente, no queremos dejar de mencionar que con
motivo de la exposición se ha editado un extenso catálogo, que
además de contener las principales obras expuestas, incluye un
valioso conjunto de textos de renombrados especialistas en la
materia, que arrojan un poco más de luz sobre las constantes
creativas  y  personales  de  dos  de  las  personalidades  más
sobresalientes de la cultura aragonesa, española y universal.

 

[1]   Este mismo autor ha publicado el texto “De nuevo sobre
el guion cinematográfico Goya, de Luis Buñuel”, en el catálogo
de la exposición. El libro ha sido editado por el Gobierno de
Aragón y la Fundación Bancaria Ibercaja, Zaragoza, 2017.



Museo del Prado: Tradición e
identidad
Hasta finales del siglo XVIII, el término “museo” no designa
una  entidad  claramente  identificable,  sino  un  lugar  de
naturaleza variable, frecuentemente asociado con la idea de
biblioteca. Dicha institución evoca una colección a la que se
vinculan las nociones de estudio y de memoria, sin que tengan
la menor importancia el propietario, la naturaleza de los
objetos u obras reunidas, el público, o la dimensión de la
colección. Como es sabido el Museo del Prado se creó a partir
de  las  Colecciones  Reales  que  habían  creado,  heredado  y
enriquecido los sucesivos monarcas españoles desde principios
de la Edad Moderna. La calidad de las pinturas siempre fue
alta,  abundaban  las  obras  maestras  y  había  conjuntos  de
pinturas superiores a los de la mayor parte de los museos,
hechas  por  los  pintores  más  importantes  de  las  escuelas
venecianas del siglo XVI, flamenca del XVII y española desde
el Renacimiento hasta Goya. A lo largo de sus doscientos años
de  intensa  vida,  entre  el  público,  los  críticos  y  los
pintores, el Prado, no sólo se ha convertido en un actor
importante en la historia contemporánea de España, también es
el gran depositario de la historia pictórica nacional, y su
nombre, es referencia para las grandes pinacotecas europeas.

Para  conmemorar  el  evento  inaugural  del  Bicentenario,  la
pinacoteca española reflexiona, en formato expositivo, sobre
su significancia histórica. Museo del Prado (1819-2019). Un
lugar en la memoria no es solo una exposición importante, como
corresponde, es también una exposición necesaria. Lo que se
nos presenta, nos enfrenta a muchos de los temas que han
condicionado y modelado la historia del fortalecimiento de la
conciencia patrimonial colectiva. Desde los mismos orígenes la
ha  hecho  extraordinariamente  sensible  a  los  avatares
históricos, sociales y políticos por los que ha atravesado el

https://aacadigital.com/articulos/museo-del-prado-tradicion-e-identidad/
https://aacadigital.com/articulos/museo-del-prado-tradicion-e-identidad/


país.  La  muestra  propone  un  recorrido  cronológico  que  se
articula en ocho etapas. El recorrido se sirve de un total de
ciento sesenta y ocho obras originales, de las que ciento
treinta y cuatro forman parte de las colecciones propias y las
treinta  y  cuatro  restantes  se  reciben  en  préstamo  desde
distintas instituciones nacionales e internacionales, junto a
una importante presencia de material auxiliar como carteles,
mapas, gráficos, reproducciones fotográficas e instalaciones
audiovisuales.

Durante el siglo XIX, las crisis bélicas, como la Guerra de la
Independencia, la adopción de medidas liberalizadoras como la
Desamortización de 1835, unidas a las dificultades generales
de la economía, se tradujeron en el cambio de manos, cuando no
en la destrucción, de cuadros y otros bienes históricos. Una
parte muy importante salió del país, pero otra proporción
notable de lo que permaneció en España se fue integrando en
diferentes  museos  locales.  Entre  esas  instituciones  cabe
destacar el llamado Museo Nacional de la Trinidad, abierto en
Madrid en 1838. De la Trinidad procede, por ejemplo, el grueso
de la colección de obras de Pedro Berruguete, Vicente Carducho
o Juan Bautista Maíno. También con ese museo se vincula el
origen de la gran colección de El Greco. 

En el sistema de aprendizaje de las Bellas Artes del siglo XIX
la tradición tenía una extraordinaria importancia como fuente
de aprendizaje y punto de referencia. De hecho, las academias
o estudios del natural seguían siendo el principal horizonte
de la mayor parte de los artistas. En este contexto las copias
de los artistas del pasado se convirtieron en instrumentos
pedagógicos de primera magnitud, al que recurrieron no sólo
los jóvenes en proceso de formación, sino también pintores
maduros en busca de nuevas fuentes de inspiración. Eso mismo
hizo  que  los  museos  se  convirtieran  en  escenarios
privilegiados de educación artística y los lugares principales
en los que se estableció el diálogo entre los artistas y la
tradición. Téngase en cuenta que buena parte de los pintores



españoles  del  siglo  XIX  estuvieron  muy  atentos  a  sus
antepasados  representados  en  el  Prado,  especialmente  a
Velázquez,  Goya,  Ribera  y  Murillo.  Las  referencias  a  la
pintura  antigua  española  formaban  parte  de  la  realidad
crítica, pues se utilizaban con frecuencia como motivo de
comparación, y como medio para buscar una identidad artística.
Hasta 1898 el Prado fue un museo moderno, ya que en sus salas
se exponía pintura contemporánea. De hecho, fue uno de los
principales receptores de las obras que el Estado adquiría en
las Exposiciones Nacionales, que empezaron a celebrarse en
1856 y condicionaron la práctica artística en España durante
más de medio siglo.Entre los temas tratados en la presente
muestra destaca, por su relevancia artística, hasta qué punto
los  juicios,  las  valoraciones  y  los  criterios  histórico-
artísticos están condicionados por la capacidad que las obras
del pasado tienen para inspirar o estimular a los artistas que
se encuentran representados con obras de Renoir, Manet, Chase,
Sargent, Arikha o Pollock, entre los artistas foráneos, y de
Rosales,  Saura  y,  muy  singularmente,  Picasso,  entre  los
nacionales.

En los últimos años del siglo XIX y las primeras décadas del
siglo XX se produjeron cambios importantes en la definición
del  ámbito  histórico  que  era  competencia  del  museo  y  se
pusieron  las  bases  para  una  redefinición  de  las
responsabilidades científicas de la institución. La llegada de
la Segunda República coincidió en gran parte con la llamada
Edad de Plata de la cultura española. En la exposición hay un
espacio dedicado a una de las iniciativas más importantes y
singulares que se han hecho para difundir el conocimiento de
las obras del Museo: el llamado "Museo circulante" que formaba
parte de las Misiones Pedagógicas, y que acercó el Prado a
numerosos,  y  en  ocasiones  recónditos,  lugares  del  país  a
través de copias de algunas de sus obras señeras. En estos
añosla  institución  vivió  algunos  de  sus  momentos  más
dramáticos y en los que se puso más intensamente a prueba su
valor simbólico. Nos referimos, claro está, a la Guerra Civil,



con la dispersión de obras que conllevó, y al periplo para que
muchas de ellas pudieran volver a Madrid, quizás el mejor
referente, que nos muestra hasta qué punto los destinos de la
nación y de su principal museo han ido con mucha frecuencia de
la mano.

Desde el punto de vista de la perspectiva histórica con la que
se organiza esta exposición es posible hacer una historia
paralela de nuestra relación patrimonial y de nuestro devenir
histórico. Al mismo tiempo, la extraordinaria relevancia que
ha alcanzado el museo en sí mismo, así como su contenido, nos
permite reflexionar sobre aspectos que rebasan el campo de lo
estrictamente histórico-artístico. Cuestiones como sus cambios
de titularidad, su política de adquisiciones, las donaciones y
legados de los que se ha beneficiado, sus sucesivos regímenes
administrativos e incluso los peligros y amenazas a los que se
ha visto expuesto y la forma en que los ha afrontado. En los
últimos ochenta años, el Museo del Prado ha experimentado
cambios importantes en numerosos órdenes de cosas, y se ha
convertido en una institución mucho más dinámica y con una
relación  más  profunda  con  la  sociedad,  algo  que  no  solo
refleja  las  nuevas  circunstancias  políticas  y  vitales  del
país,  sino  también  el  protagonismo  creciente  que  han  ido
adquiriendo  los  museos  en  todo  el  mundo  como  agentes  de
interlocución  entre  los  ciudadanos,  la  cultura  y  el
conocimiento.

Iturrino, pintor salvaje
Desde finales del siglo XIX y principios del XX los volúmenes
simplificados del cuerpo humano se convierten en actores de
una corriente de investigación que se constituye en un motivo
prioritario para numerosos artistas. Esta preocupación formal

https://aacadigital.com/articulos/iturrino-pintor-salvaje/


es sugerida por  Paul Cézanne, seguido en mayor o menor medida
por  Matisse,  Derain  o  Picasso.  Para  otros  artistas  la
reflexión sobre el cuerpo desnudo, generalmente el femenino,
es una manera de simbolizar un mundo idealizado vinculado a
una  estética  arcaizante.  En  el  complejo  panorama  de  la
plástica española de fin de siglo, encontraremos a diferentes
tipos de mujeres que formaron parte del ideario de la España
Negra. Las gitanas fueron un tema usual a finales y principios
del siglo, incluso para aquellos pintores que evolucionaron de
forma muy distinta. Desde la vertiente social, incluida la
denuncia,  o  desde  la  más  folclórica,  estos  personajes
femeninos protagonizaron las obras de numerosos pintores, una
temática con buena acogida en el mercado. Para otros artistas,
como el pintor Francisco Iturrino, la búsqueda de la belleza
arcaizante otorga a la representación de la mujer como símbolo
de  equilibrio,  de  proporción  y  medida,  al  tiempo  que  una
reconciliación  con  las  raíces  del  mundo  clásico.
Inconformista, inquieto, audaz e innovador, con estos cuatro
adjetivos podría resumirse la trayectoria vital y artística de
este artista santanderino, que sigue siendo un desconocido
para  el  gran  público,  pese  a  la  radical  modernidad  que
representó en el panorama español de su tiempo. Para resarcir
esa desatendida marginalidad, el Museo Carmen Thyssen Málaga,
acaba de inaugurar una extraordinaria exposición retrospectiva
bajo  el  título:  La  furia  del  color.  Francisco  Iturrino
(1864-1924). 

Francisco Iturrino vivió una existencia intensa e inquieta. En
su desconocida biografía, se le muestra como un nómada en
búsqueda permanente de inspiración y estímulo artístico, a
través de un periplo vital que le llevó de norte a sur, tanto
en  España  como  en  Europa.  Tras  un  periodo  formativo  en
Bélgica, Iturrino se instala en París en 1895. Como buena
parte de la crítica francesa, los escasos escritores españoles
que se acercaron a la obra de Iturrino en estos primeros años
del siglo le consideraron, en gran medida, un imitador, un
seguidor de Zuloaga. Tanto Iturrino como Zuloaga realizaron



una  visión  de  la  pintura  de  costumbres  posromántica,
recogiendo una serie de arquetipos sobre lo español. Frente a
la presencia enjuta y severa, de gran intensidad psicológica
de los personajes de Zuloaga, Iturrino se interesó por mostrar
la voluptuosidad y sensualidad del cuerpo femenino, adornado
con  elementos  populares  y  alejándose  de  la  introspección.
Ambos solían escoger formatos generosos para sus cuadros y una
proporción monumental para los personajes, de esta forma se
diferencian de las diminutas figuras del costumbrismo, génesis
de esta pintura. En estos años reafirma su temática y su
estilo, protagonizados por motivos andaluces y realizados con
probabilidad  en  Sevilla.  Continuaba  trabajando  con  asuntos
castizos realizados con una paleta clara y luminosa.

De sus continuos cambios de residencia destaca sin duda el
tiempo compartido con Matisse en Sevilla. Con él explora el
uso del color para transcribir sensaciones y como elemento
compositivo, del espacio y las formas, y se contagia de la
fascinación del francés por la figura femenina, sustituyendo
Iturrino en estos años sus “manolas” por sugerentes y audaces
desnudos  de  anónimas  modelos  sevillanas  u  odaliscas
marroquíes. Nos encontramos ante mujeres afables, efusivas,
expresivas, que posan alegres con vestidos blancos con los que
el pintor juega a mostrar las carnaciones de la piel o las
transparencias del tejido. No son damas de la burguesía sino
mujeres  populares,  sus  cuerpos  se  ofrecen  con  total
generosidad. El tema de las bañistas es uno de sus principales
motivos pictóricos. Además de la temática del baño, realizará
obras en las que sus saludables mujeres se revisten de un
mayor  erotismo.  Al  mismo  tiempo  el  pintor  acentúa  este
generoso  ofrecimiento  representando  su  imagen  desde  una
perspectiva en contrapicado, acentuando la idea del voyerismo.
Son años de plenitud de artista, ya con un estilo propio,
absolutamente personal y novedoso dentro del panorama español:
el  protagonismo  del  desnudo  femenino,  la  conexión  con  la
naturaleza, la sensualidad y el erotismo, en definitiva, un
canto a la alegría de vivir.



Iturrino creó una obra muy singular, furiosa de colorido,
libre, espontánea, desinhibida, y vigorosa. Una pintura que
exalta la belleza femenina y renueva el folclore español. Su
mirada  aportó  matices  novedosos  a  la  pintura  de  temática
española  heredera  del  costumbrismo.  Su  estética  es  el
resultado de una  apuesta  arriesgada y valerosa en su tiempo,
pues supuso la fusión de elementos heredados de los maestros
postimpresionistas  con  la  pintura  regionalista,  y  lo  hizo
desde un tratamiento técnico que mostraba recursos novedosos,
con  una  pincelada  líquida,  amarga  y  gestual  y  una  gama
cromática intensa y exaltada. Sus obras están dotadas de una
energía y expresividad que aún hoy permanecen.

Reseña  del  libro  Memoria
visual  de  Zaragoza.  Los
grises años 50, Gran Archivo
Zaragoza  Antigua  (2018,  El
Periódico de Aragón)
En diciembre de 2018 El Periódico de Aragón sacó del universo
digital  parte  del  trabajo  llevado  a  cabo  por  José  María
Ballestín y Antonio Tausiet en su página web Gran Archivo
Zaragoza  Antigua  (GAZA).[1]Concretamente,  desempolvó
instantáneas relativas a los años cincuenta en la capital
maña;  un  ejercicio  de  nostalgia  entre  la  reflexión  y  el
disfrute, que permite al lector sumergirse en la lectura y la
contemplación de un pasado (todavía) no tan lejano. Con el
título general de Memoria visual de Zaragoza, el rotativo
inicia  en  Los  grises  años  50  una  colección  de  libros

https://aacadigital.com/articulos/resena-del-libro-memoria-visual-de-zaragoza-los-grises-anos-50-gran-archivo-zaragoza-antigua-2018-el-periodico-de-aragon/
https://aacadigital.com/articulos/resena-del-libro-memoria-visual-de-zaragoza-los-grises-anos-50-gran-archivo-zaragoza-antigua-2018-el-periodico-de-aragon/
https://aacadigital.com/articulos/resena-del-libro-memoria-visual-de-zaragoza-los-grises-anos-50-gran-archivo-zaragoza-antigua-2018-el-periodico-de-aragon/
https://aacadigital.com/articulos/resena-del-libro-memoria-visual-de-zaragoza-los-grises-anos-50-gran-archivo-zaragoza-antigua-2018-el-periodico-de-aragon/
https://aacadigital.com/articulos/resena-del-libro-memoria-visual-de-zaragoza-los-grises-anos-50-gran-archivo-zaragoza-antigua-2018-el-periodico-de-aragon/


organizada por décadas, un proyecto histórico-artístico en el
que se establece un viaje desde la Zaragoza de la segunda
mitad del siglo XX hasta la actualidad.

La  primera  parada  del  recorrido  coincide  con  un
periodocaracterizado  por  la  tensión  entre  la  inmediata
Posguerra, el desarrollo económico y las paradojas creativas y
culturales.  En  aquellos  instantes  Zaragoza  experimentó,  en
detrimento de numerosos pueblos de la geografía aragonesa, un
notable aumento de su población -al final de la década contaba
con  más  de  300.000  habitantes-.  Una  circunstancia  que  le
permitió  afianzar  su  posición  como  capital  de  la  región,
convirtiéndose en todo un referente de los primeros cambios
que comenzaron a llegar a los principales núcleos españoles.
La fisionomía zaragozana se transformó, expandiéndose más allá
del centro urbano y dando protagonismo a los nuevos barrios.

Conscientes de esta evolución, Ballestín y Tausiet trazan en
la  publicación  un  itinerario  compuesto  por  cinco  grandes
bloques,  que  suceden  a  un  breve  pero  conciso  capítulo
introductorio:  Casco  Viejo;  Centro  y  Ensanche;  Barrios;
Economía  y  transportes;  y  Sociedad.  Los  cuatro  primeros
ofrecen al lector la oportunidad de reconocer las pervivencias
y cambios experimentados por el urbanismo zaragozano a lo
largo de los años, pudiendo contemplar -entre otros muchos
ejemplos- el antiguo bulevar del Paseo de la Independencia o
el irreconocible Arco del Deán.[2] Instantáneas que también
sirvieron para capturar a sus protagonistas, ciudadanos que,
de forma más o menos consciente, se convirtieron en parte de
la historia visual de la capital aragonesa. El quinto bloque
sirve para ubicarlos en el espacio que habitan, dibujar una
panorámica de un ecosistema caracterizado por la hegemonía
absoluta del poder religioso y militar. Una visión heterogénea
que incluye desde teatros y cines actualmente desaparecidos -
como el Teatro Iris, que cambió su nombre por Teatro Fleta en
1958, o el cine Coliseo-, hasta procesiones de Semana Santa o
comparsas de gigantes y cabezudos. A través de este tipo de



imágenes el libro se humaniza, trasciende su doble faceta
artística e informativa y se adentra en el ámbito de las
emociones, los sentimientos y la nostalgia de unos años en los
que la huella franquista continuaba muy presente en todo el
país.    

Doscientas  páginas  de  recuerdos,  anécdotas  y  curiosidades,
resultado de una profunda investigación que queda visible a
través de los comentarios que acompañan a cada una de las
fotografías, planos, pinturas y dibujos que componen la obra -
realizados todos ellos ex profeso para esta edición-. Los
autores se muestran honestos en este aspecto, conscientes de
la magnitud de la temática abordada: El goyesco lema del Aún
aprendo es un espejo en el que no dejamos de mirarnos (p. 8).

Un contenido mimado con una edición limpia y atractiva, que
invita a disfrutar de un trabajo destinado a todo tipo de
público  interesado  en  conocer  desde  otra  perspectiva  la
historia de Zaragoza.    

[1]Gran Archivo Zaragoza Antigua (GAZA):

http://adioszaragoza.blogspot.com/(Fecha  de  consulta:  23  de
diciembre de 2018).

[2]Adquirido  en  esta  década  por  la  Caja  de  Ahorros  de
Zaragoza, Aragón y Rioja, su restauración fue llevada a cabo
por Teodoro Ríos Balaguer y Teodoro Ríos Usón, concluyéndose
en 1958.

http://adioszaragoza.blogspot.com/

