
Cuadros de Fernando Estallo
Mi primer contacto con los cuadros de Fernando Estallo, nacido
en  Barbastro  el  año  1952,  comienza   con  motivo  de  su
exposición en la Sala Actur, de Ibercaja, inaugurada el 5 de
septiembre de 2017, con la correspondiente crítica en AACA. La
presente exposición, titulada “De lo sacrificial”, consta de
ocho cuadros sobre papel de gran formato pintados ente 2018 y
2020, que en teoría se pensaba inaugurar el 13 de marzo en el
Centro Cultural Benito Moliner de Huesca pero el Corona Virus
obligó a su retraso. Muy excelente prólogo de Juan Ignacio
Bernués Sanz. Comenta lo siguiente: “De forma muy específica,
Estallo centra su mirada en las obras de dos grandes literatos
que se consideran clave en sus respectivas producciones; de
una  parte,  los  poemarios  “La  tierra  baldía”  y  “Cuatro
Cuartetos” del poeta T. S. Eliot (1888-1965) y, de otro, la
tragedia “Titus Andrónicus” del dramaturgo británico William
Shakespeare (1564-1616). Poesía y dramaturgia sirven de base,
con una vocación interdisciplinar, a una reflexión pictórica
de  gran  intensidad  que  persigue  por  un  lado,  expresar  el
“malestar”  de  nuestra  cultura  actual  y  la  impotencia  de
nuestra sociedad por poner orden en el caos que emana de la
intensa pluralidad que la caracteriza y, por otro, reflexionar
sobre aspectos que atañen a la naturaleza íntima del artista y
a su papel “sacrificial” en el mundo fragmentado, materialista
y trivializado que nos ha tocado vivir”. Conviene recordar que
Fernando Estallo es poeta y gran lector.

Las ocho obras de la exposición tienen los siguientes títulos:
“Pétalos de rosa”, “El tiempo y lo intemporal”, “Secuencia de
un  temblor”,  “Despertar”,  “El  río  interno”,  “Aguas
sacrificiales”, “Las ninfas se han ido” y “Titus Andrónicus”.
De los ocho cuadros sobre papel, “Titus Andrónicus” es un
políptico  con  técnica  mixta  sobre  papel  y  aluminio.  Su
dimensión es de 130 por 600 cm. Formas verticales a la base
con una de aluminio que traza rectángulos y cuadrados, en una

https://aacadigital.com/articulos/cuadros-de-fernando-estallo/


suerte  de  misterioso  juego  formal  mediante  sutiles
transparencias  conducentes  a  lo  cercano  y  al  espacio  sin
medida. El resto de las formas obedece al mismo criterio que
el  conjunto  de  la  obra.  Estamos,  por  tanto,  ante  un  muy
cambiante  juego  formal,  cambiantes  colores,  texturas  y
frenético movimiento, siempre al servicio del azar con altas
dosis de drama. Magnífica obra que avala a un artista total.

Lúcida  y  bella  demostración
de  cómo  con  la  fotografía
somos  capaces  de  construir
una  imagen  de  nuestra
trayectoria  individual  y
colectiva
El presente trabajo, a cargo del profesor Antonio Ansón, representa el segundo en la colección
“Textos inevitables”, lanzada por la editorial PROAP, habiendo sido el título inaugural
Disputas sobre lo contemporáneo. Arte español entre el antifranquismo y la postmodernidad,
firmado por Juan Albarrán. Como se explicita en la página web de la editorial, la colección
aborda “textos que enriquecen y confrontan las narrativas tradicionales del arte”, y es que,
en efecto, los diferentes capítulos que conforman la obra adoptan la fórmula genérica del
ensayo (habitual en nuestro autor, como ya tuvimos la oportunidad de apreciar en su magnífico
Novelas como álbumes. Fotografía y literatura, editado en 2000) descartando el discurso
historicista, aunque sus páginas hablan mucho de historia y de algunos condicionantes que
determinan y han determinado la creación artística, en este caso, fotográfica, en nuestro
país. Igualmente también se habla de ciertos modos de recepción de tales obras y de ciertos
modos de comprender y (re)conocer los hechos históricos, concretamente la Guerra Civil, por
parte de distintas generaciones. El papel de la memoria y cómo ésta se materializa o no en los
proyectos artísticos, cobra un especial protagonismo en una época de vaivenes en lo político
que,  desafortunadamente,  han  llenado  y  vaciado  de  contenido  (y  de  financiación)  la
controvertida noción de la “memoria histórica”. Un concepto, el de “memoria” y su contrario,
que substancia buena parte de las páginas de este libro, como aparece ya indicado en el propio
título, y que aparece también en los proyectos artísticos donde lo fotográfico adquiere una
dimensión protagonista. 
El texto no es una historia de la fotografía “al uso”, aunque, insistimos, tiene mucho de
histórico, con nombres propios en el ámbito del reportaje fotográfico patrio (con una clara
presencia de Agustí Centelles, sin ir más lejos) citados aquí y allá, y que suponen el anclaje
conceptual a partir del cual partirán otros fotógrafos de generaciones posteriores para

https://aacadigital.com/articulos/lucida-y-bella-demostracion-de-como-con-la-fotografia-somos-capaces-de-construir-una-imagen-de-nuestra-trayectoria-individual-y-colectiva/
https://aacadigital.com/articulos/lucida-y-bella-demostracion-de-como-con-la-fotografia-somos-capaces-de-construir-una-imagen-de-nuestra-trayectoria-individual-y-colectiva/
https://aacadigital.com/articulos/lucida-y-bella-demostracion-de-como-con-la-fotografia-somos-capaces-de-construir-una-imagen-de-nuestra-trayectoria-individual-y-colectiva/
https://aacadigital.com/articulos/lucida-y-bella-demostracion-de-como-con-la-fotografia-somos-capaces-de-construir-una-imagen-de-nuestra-trayectoria-individual-y-colectiva/
https://aacadigital.com/articulos/lucida-y-bella-demostracion-de-como-con-la-fotografia-somos-capaces-de-construir-una-imagen-de-nuestra-trayectoria-individual-y-colectiva/
https://aacadigital.com/articulos/lucida-y-bella-demostracion-de-como-con-la-fotografia-somos-capaces-de-construir-una-imagen-de-nuestra-trayectoria-individual-y-colectiva/


desarrollar algunos de esos proyectos, como tendremos oportunidad de comentar. No obstante, es
cierto que la Guerra Civil apenas ha tenido un tratamiento específico en la historia de la
fotografía española, más allá de esos artífices puntuales (nacionales y extranjeros, en este
segundo caso, siempre a vueltas con Robert Capa) que, desde la vertiente del reportaje de
actualidad, por tanto periodístico, tomaron esas imágenes en el campo de batalla (o no) que
dieron la vuelta al mundo de la mano de semanarios ilustrados. En este sentido, el propio
Ansón, se pregunta: “¿Cómo era posible que el asunto que había marcado la historia de España
de manera profunda y dramática hasta hoy mismo no tuviera la menor incidencia en la historia
de la fotografía de este país” (p. 11). Esta cuestión es la que mueve sin duda al autor a
iniciar su discurso que, más que centrarse en esos nombres conocidos, cronistas coetáneos al
conflicto, se va a ocupar de las experiencias inmediatamente posteriores y, sobre todo, ya en
democracia. Así, establece una interesante y novedosa articulación generacional a partir de
tres  conceptos  que  se  adscriben,  respectivamente  a  cada  una  de  estas  generaciones:  el
“silencio”, que se asocia con los nacidos al poco de terminar la guerra o que eran niños
durante la misma, el “olvido”, que formaría parte de la generación activa ya en los últimos
años del franquismo, y la “memoria”, vinculada con las fotógrafas y fotógrafos nacidos
precisamente en este periodo y que desarrollan sus trayectorias en los años ochenta, noventa y
siglo XXI, en plena democracia (pp. 13-14, 24 y 43). No son nuevos estos tres conceptos
(glosados en el apartado 2 del libro) en la reflexión de Ansón, puesto que el que firma estas
líneas tuvo la oportunidad de escucharlos por primera vez de su boca en la conferencia “Una
arqueología de la mirada”, impartida a finales de noviembre de 2013 en el contexto de la
exposición  Todo  Centelles  (1934-1939),  instalada  en  el  Paraninfo  de  la  Universidad  de
Zaragoza. Asimismo, también fueron analizados en letra impresa en su artículo “En busca de la
memoria perdida. La guerra civil y la fotografía española contemporánea”, aparecido en la
revista Archivo Español de Arte (Ansón, 2016: 151-164), que supone una especie de embrión del
texto que aquí estamos considerando.
Brevemente refiere el ensayista la labor de los “fotógrafos del silencio”, cuyos máximos
representantes fueron a su juicio los integrantes de Afal (Agrupación Fotográfica Almeriense)
(Terré, 2006), cuya estética “recuerda al neorrealismo, pero no su contenido”. Es decir, que
las fotografías de éstos “reflejan la pobreza, los terrenos baldíos y los descampados que
aparecen en las películas neorrealistas italianas”, sin olvidar el neorrealismo falangista
“hedillista” de Surcos (José Antonio Nieves Conde, 1951) (p. 31), pero no acaban de orientar
sus fotografías hacia la crítica social o hacia la denuncia de una realidad injusta. Está
claro que las cortapisas censoras hicieron mucho por evitar una visión contraria al régimen.
Por el contrario, los años setenta son los de la “rebeldía”. Aglutinados en torno a la revista
Nueva Lente, nombres como Pablo Pérez-Mínguez o Jorge Rueda encarnaron a la perfección los
nuevos aires irreverentes de la contracultura, en estricta sintonía con el resto del panorama
internacional (VV.AA., 1995). Si bien es cierto, según aprecia Ansón, tampoco en ellos “existe
un compromiso social y político con la situación que vive el país, y mucho menos el menor
rastro que recuerde o señale nada que tenga que ver con la Guerra Civil”. Y acaba sentenciando
con una relación de jugosas y polémicas implicaciones: “La transición política española y la
transición fotográfica comparten una misma voluntad de olvido premeditado” (pp. 38-39). Un
olvido que será mitigado al hacer memoria, gracias a los fotógrafos de la tercera generación.
Ciertamente, el interés principal se centra en éstos, casi todos españoles, a los que Ansón ha
seguido la pista para describir cómo han hecho uso de la memoria, cómo ésta se ha constituido
en el substrato para mover a las conciencias en aras de una reivindicación que no ha aspirado
más que a recuperar, a su vez, la dignidad orillada por décadas de ignominia, la de las
víctimas. Memoria, por tanto, soterrada en un primer momento por el silencio, el largo Tiempo
de silencio que titulaba Luis Martín-Santos, evidentemente emanado de las políticas censoras,
y que suele sobrevenir después de “experiencias traumáticas”, como sucede con el caso de la
shoah, de manera que el recuerdo doloroso, la “recuperación de la memoria”, solo es posible
mediando una generación, es decir, que son los nietos los encargados de rendir homenaje a las
víctimas o de acusar a sus verdugos. En la línea del artista francés Christian Boltanski, que
ha abordado en diferentes ocasiones en sus instalaciones, con un importante componente
fotográfico, el tema del holocausto judío, como podemos ver en su obra Sans-Souci (1991).
Esa gestión de los hechos del pasado y su recuerdo, que define una estrecha relación, a veces
no exenta de problemas, entre sus protagonistas y los que han venido después, es lo que la
investigadora estadounidense Marianne Hirsch, citada por Ansón (p. 15), ha definido como
“postmemoria” (Hirsch, 2009: 20-43). El paso del tiempo y la transformación de las ciudades
parece que ha ocultado las terribles circunstancias que una vez acontecieron en ellas, pero la
labor pertinaz de estos fotógrafos, que tienen mucho de historiadores por cuanto algunos han
buceado en ocasiones en los archivos, se empeña en hacer aflorar esa realidad prácticamente



ignorada sobre todo para los más jóvenes. Es así como se comprende el proyecto de Ricard
Martínez Forats de bala (2009) o Madrid, qué bien resistes (2015), de Javier Marquerie, por
tanto, pertenecientes a autores de la tercera generación, la de la memoria. El primero retoma
las famosas imágenes de Robert Capa o Agustí Centelles ambientadas en Barcelona, y las
reproduce a escala 1:1 para colocarlas en los lugares exactos donde tuvieron lugar algunos
tiroteos. Entre las imágenes, no podía faltar quizás la fotografía más conocida de Centelles,
en que aparecen tres guardias de asalto parapetándose tras unos caballos muertos en la Calle
Diputació. De este modo se hace partícipe al transeúnte anónimo de unos hechos que puede
perfectamente desconocer; se (re)construye visualmente el pasado, se le hace ocupar un espacio
físico que en su día fue suyo.
Anterior a Martínez, Ansón alude a la obra pionera de Francesc Torres, nacido en 1948, por
tanto, perteneciente a la generación intermedia, pero que por sus inquietudes puede ya
incluirse en la tercera. Uno de los nombres más significativos del videoarte y del conceptual
barcelonés de los años setenta, y del cual destaca su Residual Regions (1978), una instalación
localizada en el ámbito rural, asentada sobre diferentes estratos arqueológicos (históricos)
que confluyen en la Guerra Civil. Esta obra tiene la importancia de que “por primera vez, en
la historia de la fotografía y del videoarte, la Guerra Civil española se convierte en objeto
principal del trabajo de un artista” (p. 55), si bien el propio Torres llevaría a cabo en
1975, el año de la muerte de Franco, la instalación La casa de tothom es crema (La casa de
todos se quema), ubicada en un búnker de la Guerra Civil, amueblado como un sala de estar y
donde proyectaba imágenes de películas bélicas en Súper 8. Además, había un texto mural sobre
el estraperlo y las vicisitudes de María Iturrioz, madre de Torres, esquivando a la policía
con sacos de arroz escondidos bajo las vestiduras durante el trayecto de Tortosa a Barcelona
(Parcerisas, 2007: 277-278).
Sin dejar de considerar la obra de Torres, Ansón utiliza otros ejemplos de sus instalaciones
que siguen profundizando en estas particulares relaciones entre historia y memoria colectiva,
teniendo siempre como fondo la Guerra Civil; así ocurre en Belchite/South Bronx: A Trans-
Cultural and Trans-Historical Landscape (1988) (p. 55), Oscura es la habitación donde dormimos
(2007) (p. 56) y ¿Qué sabe la historia de morderse las uñas? (2016) (p. 57).
Como antes hemos apuntado, la labor de archivo es muy importante para muchos de estos artistas
que, sin aspirar a ser historiadores, fundamentan algunas de sus propuestas en un profundo
trabajo de documentación. Es lo que hace Clemente Bernard (nacido en 1963), en Desvelados
(2011), donde se interesa por las fosas existentes por todo el país (p. 61), una iniciativa
que tiene mucho que ver con la vídeoinstalación de Montserrat Soto (Barcelona, 1961) titulada
Secreto 1. Las fosas comunes de la Guerra Civil española (2004), integrada, a su vez, en un
proyecto mucho más amplio y de largo recorrido denominado Archivos de archivos (1998-2006) (p.
62).
También hace gala de un exhaustivo trabajo de documentación, que se erige en auténtica fase,
no solo preparatoria sino con entidad propia, en el transcurso del proyecto fotográfico, Ana
Teresa Ortega en Cartografías silenciadas (origen del proyecto en 2005). Consiste en la
“localización e identificación de espacios naturales y civiles que albergaron campos de
internamiento y concentración de presos republicanos, durante y después de la Guerra Civil”
(pp. 131-132). El conjunto de imágenes, edificios, algunos de ellos, que acogen hoy día
funciones  que  nada  tienen  que  ver  con  las  que  tuvieron  en  origen,  espacios
descontextualizados, solares, etc., está acompañado de textos que explican lo que fueron y lo
que son. Unas cartelas que, de no estar, según la valoración de Ansón, convertirían a esas
fotografías en “doblemente mudas, por la historia y por la fotografía” (p. 134). De este modo
el texto contribuye a dotar de voz a la imagen, no es tanto un complemento, es un elemento sin
el cual el significado de la fotografía queda incompleto y puede llegar a interpretarse como
un vacío ejercicio formalista.
Sobre este proyecto, la misma autora habló en su conferencia “Lugares de la memoria. La
historia y su construcción”, dentro del ciclo organizado en abril de 2018 por Antonio Ansón y
Amparo Martínez, titulado Vida en ficciones. Fotos como novelas, en el Paraninfo de la
Universidad de Zaragoza. 
Igualmente participó en este evento el fotógrafo barcelonés Martí Llorens, que es referenciado
en el libro que reseñamos a raíz de sendos trabajos como Viaje a Icària. Barcelona 1987-1992,
que no tiene que ver con la Guerra Civil, pero sí con la transformación de la ciudad justo en
el periodo que precedió a la celebración de los Juegos Olímpicos de 1992. Los cambios en la
faz de la capital catalana certifican un interés por el tiempo y la memoria, “la visualización
del tiempo en constante devenir” (pp. 69-70), como dan buena cuenta otros tantos proyectos de
Llorens. 
Y  todo  ello  por  medio  del  recurso  a  procedimientos  técnicos  totalmente  superados,  



decimonónicos, como el colodión húmedo, en el que es un verdadero experto. Se trata de
técnicas auténticamente artesanales que están detrás de un concepto en torno a lo fotográfico
y su proceso de creación muy diferente al actual, dominado por las herramientas digitales. Es
en este punto en el que Antonio Ansón plantea en unos pocos párrafos una serie de interesantes
reflexiones sobre el predominio de la imagen digital en nuestros días, y cómo ésta “elimina
por completo los tiempos de espera. La voracidad de imágenes está a la altura del frenesí con
el que se destruyen” (pp. 78-79). Con estos comentarios se sitúa en la línea de pensamiento de
otros teóricos como Joan Fontcuberta en La cámara de Pandora. La fotografí@ después de la
fotografía (Fontcuberta, 2010).
Además del proyecto centrado en Barcelona, Llorens ha materializado otros trabajos en los que
sí aparece la Guerra Civil como leit-motiv. Así se da en Memorias revolucionarias (1997), que
parte de imágenes del rodaje de la película Libertarias (Vicente Aranda, 1996), y que, gracias
a sus extensos conocimientos en técnicas antiguas, “hace pasar” por fotografías auténticas
tomadas en el contexto de la marcha de la Columna Durruti de Barcelona hacia Aragón.
Publicadas en formato libro, cada una de las tomas se acompaña de textos manuscritos y
mecanografiados que las “explican”, como si, de nuevo, de un archivo histórico se tratase.
Fotografías que, “lejos de ser un artificio fotográfico al servicio de la ficción, trata de la
construcción  de  un  imaginario  que  se  propone  recuperar  y  restituir  una  memoria
transgeneracional  y  heredada”  (p.  89).
Un poco más adelante, concretamente en el capítulo Paisajes sin paisaje, Ansón parece detener
momentáneamente su análisis sobre los proyectos fotográficos en torno al papel (y al rescate)
de la memoria asociada a la Guerra Civil, para incluir una aparente digresión sobre la
fotografía aplicada al paisaje y a la arquitectura durante el siglo XIX. Un medio que, tras
sus usos orientados para ampliar el conocimiento del mundo por su cualidad de registro y de
archivo, también asumió pronto una función para la apropiación de otros territorios, de otras
realidades culturales, a través de la imagen. Antes de la aparición de la fotografía, dice
Ansón un poco más adelante, estaban los relatos de viajes, que eran “una invitación al
ensueño”, con la fotografía la mirada se impone, se exhorta al observador a tener una
consideración unívoca de la realidad circundante: “el relato (visual y fotográfico) parece
decir «mira, así es», y basta” (pp. 126-127).
No  lo  concreta  el  autor,  pero  puede  deducirse  que  en  el  contexto  sociopolítico  del
colonialismo, la fotografía se define “como un proceso de imposición primero y de apropiación
visual a continuación al servicio del Estado” (p. 101). Algunas de estas ideas no está de más
cotejarlas con el libro editado por Juan Naranjo Fotografía, antropología y colonialismo
(1845-2006) (Naranjo, 2006).
En  las  páginas  siguientes,  Antonio  Ansón  se  muestra  retador  desde  el  punto  de  vista
metodológico, y abre un debate teórico que se imbrica directamente con los aspectos anteriores
sobre los usos del medio fotográfico y que  atañe también a su propia historiografía. Y lo
hace en el sentido de lanzar una acusación hacia los contenidos de las “historias” de la
fotografía; contenidos selectivos que se acomodan a los intereses del poder, que “dicta las
normas y las condiciones de la visión y las explicaciones sobre el pasado que justifican el
presente”. Que favorecen unos temas o nombres concretos en detrimento de otros, y que, entre
otras consecuencias, influyen en la interpretación y valoración de los hechos del pasado que
han sido recogidos en imágenes: “Las historias de la fotografía no dejan de ser, en este
sentido, una perversión que reinterpreta el pasado para justificar el presente del arte
fotográfico vaciándolo, sustancialmente, de su función instrumental y mercenaria” (p. 103).
Por otro lado, al hilo de estos comentarios, el autor también incide en otro concepto
sugerente que es la naturaleza social de la fotografía. La cual, a su juicio, una vez ha
adquirido  el  estatus  artístico  ha  quedado  desactivada  (“fue  expropiada  de  su  función
simbólica”), en favor del predominio de lo individual y de lo subjetivo que asume la expresión
personal (esteticista las más de las veces), y dejando a un lado la vertiente colectiva, de
representación de la comunidad (de su memoria) que había tenido antaño. Citando sus palabras:
“El álbum de familia como depositario de una memoria compartida ya no ocupa un lugar
privilegiado en el corazón de la tribu. La fotografía ya no está en el centro de nuestras
ceremonias y nuestros ritos” (p. 104). Ese mismo álbum de familia se convierte en un
instrumento propio de la modernidad, antes del cuestionamiento definitivo de la entidad de la
imagen con lo digital y la expansión del individuo por medio de las redes sociales (p. 115).
El  capítulo  siguiente,  “Todo  aquel  que  hace  fotografías  es  además  culpable”,  continúa
ahondando en torno a una posible definición de la fotografía en la que el autor participa de
la clásica dicotomía que ha planeado históricamente sobre las prácticas artísticas, la
utilidad, lo aplicado, y lo no útil, lo pensado para el goce estético. La fotografía, como
ingenio  mecánico  nacido  en  el  siglo  XIX,  en  plena  revolución  industrial,  es  hija  del



positivismo, y desde su surgimiento se convierte en una herramienta para el mejor conocimiento
del mundo. Luego viene el arte. Los archivos configurados a partir de imágenes de edificios,
paisajes, costumbres y gentes, todos esos materiales pasan a ser considerados arte porque
cambia la mirada y el tipo de apreciación. Lo que en un primer momento fue documento, fruto
del encargo de una entidad pública o privada las más de las veces, se ve ahora con ojos
estéticos. La fotografía rompe con ese tradicional apriorismo que afirmaba que el arte nace
del espíritu libre, sin mediaciones, mientras que se miraba con recelo al trabajo de encargo,
olvidando quizás que “la Capilla Sixtina es el encargo más célebre de la historia del arte”
(p. 109). Estas consideraciones nos recuerdan otras del fotógrafo catalán Xavier Miserachs,
que hablaba de una especie de esquizofrenia que aquejaba a buena parte de sus compañeros de
generación allá por los años sesenta del pasado siglo. Parecía que había que tomar partido
entre la fotografía creativa, artística y la del encargo profesional, y que una y otra eran
incompatibles. Él en absoluto estaba de acuerdo: “El futuro era de una incertidumbre total,
pero en la base de nuestra decisión estaba nuestro compromiso de progresar en el conocimiento
de la fotografía desde la práctica diaria, y también dse ella dar a conocer que la fotografía
útil no tenía por qué estar marginada del mundo de la cultura” (Miserachs, 1998: 188).
Asimismo, este capítulo integra otro aspecto decididamente polémico y que, por sí mismo,
podría ser objeto (como de hecho ya ha sido) de numerosos ensayos: la presencia de la ficción
en la fotografía. Una noción aplicada con notable profusión y éxito en muchas experiencias de
la fotografía de creación desde los años setenta en adelante, y que de manera intermitente ha
despertado  no  pocos  recelos  incluso  entre  la  crítica  especializada,  “será  porque  a  la
fotografía se le exige siempre la verdad” (p. 113). 
A  partir  del  capítulo  titulado  “Cien  pequeñas  muertes”,  Ansón  retoma  su  estudio  sobre
diferentes obras, sobre todo ubicadas cronológicamente en los primeros años del actual siglo,
en que aparecen implicadas la fotografía, la memoria y la Guerra Civil. Para no hacer
demasiado prolijo el texto con la mención de cada una de ellas, queremos ir concluyendo con
una última reflexión que el autor aborda en el capítulo “Del dolor como objeto de exhibición”.
Se basa en la recepción -que citábamos al principio de este texto- de ciertas obras, y
asociadas a éstas de los hechos históricos que se narran, en este caso, y en coherencia con el
tema principal del libro, la Guerra Civil española. Aquí observa un cierto fenómeno instaurado
en fechas recientes que tiende a vincular cuestiones tan dispares como el turismo, la guerra y
su memoria y el puro espectáculo. Y en todo ello hay un componente que se orienta hacia la
trivialización, hacia la frivolidad que algunos historiadores, como Jordi Font Agulló, citado
por Ansón, han advertido igualmente para algunos lugares especialmente relevantes por lo
terrible de lo acontecido en ellos, como el caso del Camp de la Bota en Barcelona, donde
fueron fusiladas casi dos mil personas. El recuerdo, por luctuoso que sea, se convierte en
mercancía, en auténtico reclamo donde “los turistas de la historia se hacen fotos posando en
las trincheras” (p. 153). Un ejemplo evidente de esta situación es, según Ansón, el recorrido
histórico por la ciudad de Barcelona organizado por el mencionado fotógrafo Ricard Martínez,
autor del proyecto Forats de bala, y que busca recorrer los lugares que inmortalizó Centelles
en los primeros momentos de la Guerra Civil en la Ciudad Condal. Antonio Ansón parece haber
sido uno de los participantes en esas excursiones que aúnan lo fotográfico con lo histórico y,
por ello, parece haber presenciado algunas actitudes quizás discutibles que tienen como
protagonistas a “jóvenes (que) se proponen imitar a los guardias de asalto tras unos caballos
imaginarios muertos, con una sonrisa entre la satisfacción, el divertimento y la chanza”. Esos
gestos que no pueden por menos de “chirriarle”, según confiesa el autor, inevitablemente le
conducen  a  dudar  de  la  verdadera  conciencia  que  tienen  las  “generaciones  alejadas  del
conflicto” sobre el pasado y sobre el enfrentamiento bélico que tanto marcó de manera
indeleble a la sociedad española de ahí en adelante.
El libro de Antonio Ansón es una lúcida y bella demostración de cómo con la fotografía somos
capaces de construir una imagen de nuestra trayectoria individual y colectiva, y de que la
memoria dispone de esas imágenes para hacerse presente a pesar de los olvidos forzados o
intencionados.
Este sugerente texto nos ayuda a comprender que esa misma memoria es frágil y selectiva, que
puede ser ocultada o reinterpretada, y que las imágenes, que son su cristalización, necesitan
de una voz que les haga hablar y hacernos recordar lo que un día ocurrió por muy duro que
fuera.



Las  exposiciones  nacionales
de Bellas Artes, institución
capital  de  la  cultura
artística en España.
Se crearon oficialmente por el Real Decreto del 28 de diciembre de 1853, asumiendo con ellas
el Estado, a semejanza de otros países europeos, la protección y promoción del arte español
tras la desaparición de los modelos de mecenazgo y actividad artística imperantes en el
Antiguo Régimen y las transformaciones provocadas por la revolución burguesa en las relaciones
entre los artistas y el público. En su más que centenaria historia, la institución mostró una
gran vitalidad, celebrándose 46 exposiciones nacionales entre 1856 y 1968. Su convocatoria
bianual, el número de obras y autores concurrentes, convierten a las exposiciones nacionales
en uno de los pilares fundamentales de la cultura artística y en un documento excepcional de
las transformaciones que se produjeron en el ámbito artístico español. La atención que la
historiografía española contemporánea ha dedicado a la política estatal en España en relación
con las Bellas Artes en los siglos XIX y XX, ha sido escasa y fragmentaria.

Lola  Caparrós  Masegosa,  profesora  titular  del  Departamento  de  Historia  del  Arte  de  la
Universidad de Granada, ha dedicado dos monográficos a las exposiciones nacionales celebradas
entre 1901 y 1936: Historia y crítica de las exposiciones nacionales  de Bellas Artes 
(1901-1915) y Fomento artístico y sociedad liberal: las exposiciones nacionales  de Bellas
Artes  (1917-1936),  editadas  ambas  por  la  Universidad  de  Granada.  Dentro  de  las  mismas
directrices  metodológicas,  se  inscriben  Instituciones  artísticas  del  franquismo:  las
exposiciones nacionales de Bellas Artes (1941-1968), editada en este caso por Prensas de la
Universidad de Zaragoza. El presente volumen lleva a cabo un análisis individualizado de cada
uno de los certámenes que se celebraron en este periodo, tanto en sus aspectos de organización
interna  como,  desde  una  perspectiva  crítica  y  artística,  de  las  secciones  de  pintura,
escultura y arquitectura en que se estructuraban a través de un copioso e inédito material
archivístico y hemerográfico, que pueda contribuir a revalorizar historiográficamente la
producción artística de esta época.

Entre las anécdotas que se pueden extraer de este voluminoso ejemplar, podemos recordar que
las exposiciones no siempre se realizaron en Madrid, la del año 1960 se celebró en Barcelona,
o que para presentar una obra, se estipulara en el reglamento del año 1941, que el expositor
tenía que adjuntar un documento que acreditara su adhesión al Régimen, o si ocupase cargo
público en el Estado, provincia o municipio, una copia autorizada  de su depuración, o que en
el año 1948, se constatara una agresión a José Francés, miembro del jurado,  por parte de Juan
Bueno, a quien se le había rechazado una obra.

 

Contexto artístico:

Por encima de cualquier estilo imperial, lo que definió las actividades artísticas del primer
franquismo fue una estética académica que puso el acento en el esplendor del pasado artístico
español, especialmente en el Siglo de Oro, en la defensa del nacionalismo artístico, la idea
de catolicidad y el descrédito de las manifestaciones artísticas de vanguardia.

Se introducirán cambios notables a raíz de la reforma del reglamento en el año 1952 y con la
llegada en 1954, de Antonio Gallego Burín como director general de Bellas Artes,  y, aunque
siguieron  siendo  un  “fortín  reaccionario”,  con  un  claro  dominio  del  arte  académico  y
figurativo,  -la  selección  de  obras  y  emisión  del  fallo  del  concurso  pertenecía  a  
instituciones como la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando, la Asociación de Pintores
y Escultores o las Escuelas de Bellas Artes-, se harán más permeables a la renovación
plástica; destacándose el aperturismo  del jurado en la selección  de obras de todas las
tendencias, desde “las de más rancio academicismo hasta la abstracta  del más moderno concepto

https://aacadigital.com/articulos/las-exposiciones-nacionales-de-bellas-artes-institucion-capital-de-la-cultura-artistica-en-espana/
https://aacadigital.com/articulos/las-exposiciones-nacionales-de-bellas-artes-institucion-capital-de-la-cultura-artistica-en-espana/
https://aacadigital.com/articulos/las-exposiciones-nacionales-de-bellas-artes-institucion-capital-de-la-cultura-artistica-en-espana/
https://aacadigital.com/articulos/las-exposiciones-nacionales-de-bellas-artes-institucion-capital-de-la-cultura-artistica-en-espana/


estético”. De hecho,  la exposición nacional de 1960 se consideró ya un importantísimo
conjunto representativo de la vida artística en España, sin discriminación de escuelas y
tendencias, lo que modificaba de “pies a cabeza la tónica habitual de estos certámenes”.

1968, marca el año del replanteamiento, por parte del Ministerio de Educación, tras los
cambios  acaecidos  en  el  panorama  artístico  español,  la  apertura  a  las  novedades
internacionales…etc… Será el principio del fin: en palabras de José Castro Arines: “Las
Nacionales se nos han quedado viejas, se mueven en medio de muertos, muertos sus conceptos,
muertas sus pretensiones,  muerto su futuro, muertas sus esperanzas”. Por parte del Ministerio
de Educación, se valoró como urgente una reforma de acuerdo con “las necesidades del tiempo
presente”, lo que condujo a una reorganización de su carácter, que a partir de entonces iba a
ser asumido por una exposición nacional de arte contemporáneo (pintura, escultura, dibujo y
artes de estampación); una exposición nacional de arquitectura, diseño y artes plásticas y una
trienal de música contemporánea. De ellas, solo se celebró una edición de la exposición
nacional de arte contemporáneo, en 1972.

No queremos dejar pasar la oportunidad, para recordar a aquellos artistas aragoneses, que
obtuvieron alguna medalla, en las Exposiciones Nacionales de Bellas Artes (1941-1968): 

-Sección de pintura: Luis Bermejo Elipe, Clase de dibujo, segunda medalla, (1941); Alberto
Duce  Vaquero,  Composición,  tercera  medalla,  (1948);   Manuel  León  Astruc,  Señoritas  de
Pitarque, segunda medalla, (1950). 

-Sección de escultura: Félix Burriel, Maternidad, tercera medalla (1941); Antonio Torres
Clavero, Prometida,  segunda medalla, (1948).

Entrevista a enLATAmus
El  proyecto  enLATAmus  ha  sido  definido  por  sus  propios
creadores como un museo en una lata… una lata un poco grande,
como un contenedor de barco. Allí hacemos exposiciones, cine,
teatro, títeres, música, conferencias… y todo en un pequeño
pueblo a 40 km de Zaragoza. Surgido en 2010 y situado en
Remolinos, este “micromuseo” se ubica, efectivamente, en un
contenedor de barco; que habitualmente se llena de proyectos
culturales  variados  y  vanguardias,  logrando  de  este  modo
acercar al ámbito rural innovadoras experiencias artísticas. 

En  primer  lugar,  querría  darles  la  enhorabuena  por  este
merecidísimo  premio.  ¿En  qué  momento  se  les  ocurrió  este
proyecto? ¿Por qué decidieron darle esta forma?

La idea de enLATAmus surgió en la mente de David Giménez en
Belem, junto al Tajo, un día de lluvia hace más de una década.
Paseando a las afueras de Lisboa en medio de una tormenta, se

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-enlatamus/


refugió en un contenedor de obra reconvertido en café donde se
encontró un concierto de jazz y pensó: ¿por qué no crear algo
así a orillas del Ebro?

 

¿Cómo  fueron  los  inicios  de  esta  arriesgada  propuesta?
¿Tuvieron apoyos?

Cuando en 2009 empezamos a buscar un contenedor portuario para
enLATAmus nos encontrábamos al inicio de la crisis financiera.
A pesar de ello, una empresa de construcción local, Demebesa,
patrocinó la compra y traslado del contenedor. Por su parte,
el  Ayuntamiento  de  Remolinos  siempre  se  ha  mostrado  muy
receptivo: acondicionó un espacio del Parque del Dance para
que pudiéramos ubicarnos, nos dio luz desde el primer día y
nos facilita material para las actividades (sillas, proyector,
sonido, pantalla…), así como el uso de espacios municipales
cuando  la  lata  se  nos  queda  pequeña.  La  relación  con  el
colegio del municipio, el CEIP Alfredo Muiños, también es muy
fluida: los cursos de Primaria suelen visitar todas nuestras
exposiciones y muchos de nuestros “artistas enlatados” pasan
por el colegio a realizar talleres.

 

La tarea que realizan de difusión cultural en el ámbito rural
es intachable. ¿Por qué decidieron ubicarlo en Remolinos?

David es de Remolinos, como Charly García, otro de los pilares
básicos del proyecto. El resto de integrantes originarios (las
hermanas Ana y Carmina Gustrán, Luis Miguel Ortego, Marta
Lahuerta) también somos de la zona. Para nosotros tenía que
ser  allí,  en  la  Ribera  Alta.  Pero  de  todos  los  sitios,
enLATamus tenía que surgir en Remolinos. ¿Por qué? Porque en
ese pueblo de apenas 1000 llevaban pasando cosas diferentes
desde  hace  más  de  veinte  años  gracias  al  festival  Sal  a
Remolinos, que se celebra cada mes de agosto, y gracias a
refugios como el bar El Imperdible.



También es cierto que desde el primer momento la idea tuvo muy
buena acogida, así que no hubo problemas. Muchas veces resulta
más sencillo hacer algo en lugares pequeños: se encuentran
menos trabas, te dejan más hacer.

 

Las exposiciones que llevan son diversas y la mayoría de ellas
gozan de gran respaldo en el panorama cultural aragonés. ¿De
qué manera llevan a cabo su selección?

Hay tres formas de que una exposición llegue a enLATAmus: la
primera es que descubramos algo que nos llame la atención y
contactemos con el/la artista para traerlo a Remolinos; la
segunda es que le propongamos algo a un creador y ella/él
acepte, produciendo algo nuevo para nuestro espacio; y la
tercera es que nos contacten directamente, sugiriéndonos algo
ya existente o algo que se quiere poner en marcha. Nos gusta
cambiar  de  estilos  y  disciplinas,  sorprender,  improvisar.
Hemos tenido fotografía, escultura, instalaciones artísticas,
grabados,  figurines,  patrones  y  prototipos  de  moda,  arte
urbano,  cuadernos  de  artista,  ilustración…  incluso  una
exposición de pintura sobre piedras de sal o una instalación
viva, que iba creciendo bajo la lente de una cámara.

Nos gusta acoger a artistas que se encuentran en muy diversas
etapas  de  su  carrera,  desde  aquellos  con  reconocimiento
internacional hasta otros recién salidos de la Escuela de
Artes. La lista de nombres que han pasado es enorme. Pero si
algo nos divierte especialmente es el programa de actividades
más  o  menos  paralelas  que  arropan  algunas  exposiciones:
proyecciones, conciertos, recitales, charLATAs (conversaciones
en  la  lata  con  invitados  especiales),  conTENEDORES  (cenas
temáticas  en  el  contenedor),  talleres,  actuaciones,
recitales…  

 

Una de las iniciativas más curiosas que han llevado a cabo ha



sido  la  titulada  “latares/altares”,  pequeñas  capillas
portátiles de madera que contienen una obra de arte única.
¿Podrían explicarnos brevemente su funcionamiento?

Latares/altares es un homenaje a las capillas domiciliarias
que todavía pueden verse en algunos pueblos. Estas urnas de
pequeño tamaño o ‘capillitas’ contienen una imagen religiosa
(un santo, la Virgen, la Sagrada Familia) y se pasan de casa
en casa entre los fieles. La urna lleva una lista con aquellos
interesados y cada familia ha de pasársela a la siguiente de
la lista. La capilla rota por las casas, estando entre un día
y un par de semanas en cada una, dependiendo del lugar, de la
demanda y de la propia gestión de cada urna. La idea de llevar
esta tradición a terreno enLATAmus surgió de Ana Gustrán, que
recordaba las capillas en casa de su abuela, con sus velas
rojas encendidas toda la noche. ¿Y si le pidiéramos a artistas
amigos  que  nos  diseñaran  sus  propios  santos?  Así  que
encargamos las primeras urnas a carpinteros y ebanistas y
creamos la Cofradía del Último Delirio. Ya tenemos tres urnas
en circulación (con obra de Pep Carrió, de Diego Fermín y de
Aitana Carrasco) y una cuarta en preparación, aunque ahora con
esto del coronavirus tenemos que repensar cómo volvemos a
ponerlos en circulación…

 

¿Qué  han  sentido  al  recibir  el  premio  otorgado  por  la
Asociación  Aragonesa  de  Críticos  de  Arte  (AACA)?

La  primera  reacción  fue  de  alegría:  siempre  gusta  que
reconozcan  el  trabajo  hecho.  La  segunda  reacción  fue  de
sorpresa: ¿cuántos de los miembros de la asociación habrían
estado en enLATAmus? Tal vez estábamos un poco cansados de que
a veces parezca que lo que se programa fuera de las grandes
capitales no existe… ¿Por qué la gente de los pueblos nos
trasladamos  a  las  ciudades  –y  a  otros  pueblos-  a  ver
exposiciones,  asistir  al  teatro,  ver  películas  o  escuchar
conciertos y a la gente de la ciudad le cuesta tanto salir de



sus  circuitos  habituales?  De  Remolinos  a  Zaragoza  hay  40
kilómetros, los mismos que de Zaragoza a Remolinos. ¿Por qué
tenemos que hablar de cultura rural y cultura en la ciudad?
¿Por qué no hablamos simplemente de cultura?

 

¿De qué modo piensan que puede ayudarles el galardón?

Es una buena forma de darse a conocer y, quién sabe, tal vez
de que surjan nuevas colaboraciones.

 

¿En qué proyectos están trabajando actualmente?

Cuando  comenzó  la  pandemia  la  escultura  Cristina  Berlanga
exponía  Cíclica  en  enLATAmus,  exposición  que,  como  tantas
otras cosas, quedó en suspenso. Después de ella teníamos una
exposición de carteles de Isidro Ferrer y una de fotografía de
Judith  Prat  que  no  pudieron  realizarse  cuando  estaban
programadas y ahora están comprometidas, por lo que estamos
repensando plazos y posibilidades. Tenemos un par de ideas que
pensábamos  desarrollar  en  2021  pero  que  igual  podrían
adelantarse…

También  andamos  dándole  forma  a  una  nueva  propuesta  que
pretende  implicar  a  jóvenes  de  nuestra  zona  en  el
funcionamiento  (programación,  producción,  comunicación,
financiación)  de  enLATAmus,  algo  así  como  un  programa  de
jóvenes comisarios que se unan al equipo como uno más.

 

Muchas gracias por dedicarnos parte de su tiempo y enhorabuena
de nuevo por el reconocimiento. 



Metáforas  y  naturaleza  al
encuentro con el público
Las puertas del Palacio de Cristal del Retiro se han abierto
para acoger la primera exposición individual de Petrit Halilaj
(1986) que se muestra en España y lo hace bajo el título A un
cuervo y los huracanes que, desde lugares desconocidos, traen
de vuelta olores de humanos enamorados. Bajo la apariencia de
un jardín inserto en este edificio decimonónico originalmente
diseñado como invernadero, es como este artista presenta un
proyecto personal ideado de forma exclusiva para el citado
espacio, concibiéndolo, siguiendo sus palabras: como “un lugar
increíble,  pero  bastante  difícil  para  trabajar.  Me  gustan
mucho los lugares altos y poder jugar con los equilibrios
entre el espacio y la obra”.

Halilaj recurre a elementos de la naturaleza para abordar
temas directamente ligados a su historia personal consiguiendo
un efecto integrador y de un gran atractivo estético que va
más allá del propio espacio expositivo. De tal manera que, se
establece un diálogo con el exterior y devuelve el espacio a
su función recordándonos que en sus inicios albergaba plantas
tropicales para la Exposición de Flora de las Islas Filipinas
de 1887, mientras que en la actualidad ejerce una función
cultural al ser sede el Museo Reina Sofía. Por tanto, arte y
naturaleza se aúnan en este edificio en hierro al igual que lo
hace esta exposición donde la armonía trasciende los muros
traslúcidos  despertando  la  atención  de  los  paseantes  del
parque madrileño. La muestra se convierte en un auténtico
reclamo, cumpliéndose una de las expectativas del artista,
pues señalaba: “Yo veo el Palacio de Cristal como una plaza
abierta donde la gente está invitada a transitar libremente.
Me gusta concebir mis exposiciones como espacios públicos”.

El espectador se deja impresionar por la grandiosidad de las
flores de este jardín de grandes dimensiones que es animado

https://aacadigital.com/articulos/metaforas-y-naturaleza-al-encuentro-con-el-publico/
https://aacadigital.com/articulos/metaforas-y-naturaleza-al-encuentro-con-el-publico/


por aves que acceden desde el exterior, para lo que se han
abierto  las  ventanas  de  cristal  y  se  han  habilitado
estructuras que sirven de reclamo. La figura del visitante
queda reducido a una escala inferior, mientras que el pájaro
es un elemento clave que está igualmente sobredimensionado por
dos grandes garras, Here To Remind You (2020), y a través del
cual se introduce un juego de metáforas: el vuelo del pájaro
sin rumbo se contrapone a la ausencia de libertad de los
humanos.  Al  mismo  tiempo,  el  origen  kosovar  de  Halilaj
representa  la  transgresión  de  los  límites  propios  del
pensamiento moderno y cuestiones tan trascendentales como la
limitación de las fronteras que condiciona a la sociedad en su
avance y progresión. Aboga por la colectividad frente a la
individualidad,  reflexiona  sobra  la  identidad  cultural,  la
nación, el hogar o su condición de refugiado, y lo hace desde
un discurso conector que integra diferentes aspectos de su
vida y lo traslada a las manifestaciones artísticas.

En realidad, no hay una lectura rupturista entre lo personal y
lo íntimo con lo histórico y lo social, porque esta exposición
es concebida como un nido, un lugar para el diálogo que se
manifiesta a través de metáforas. Así, podemos citar el valor
del tronco de madera, presentado a través del cuervo blanco en
la obra llamada History of a Hug (2020) que recuerda a un
capítulo de la historia familiar de Halilaj y que interpreta
como un ejemplo de lucha y de resistencia al cambio para ser
aceptado. Al mismo tiempo que, la huella de Álvaro Urbano está
detrás de las flores de escala gigantesca en las que evoca el
juego de alianzas entre artistas y nos apela al diálogo. La
fragilidad  de  cada  uno  de  los  elementos  expositivos  se
contrapone con la esencialidad de la naturaleza en la vida del
hombre, de la que no puede vivir de espaldas sino refugiarse
en  ella  para  promover  el  cambio  y  la  habitabilidad  del
planeta.



Entrevista  con  Chus
Tudelilla,  de  La  Casa
Amarilla
Las cuadernas del arte son infinitas y al tratar de agruparlas
surge  la  condición  de  dualidad  que  se  presenta  en  toda
actividad  artística.  La  dualidad  del  arte  no  es  sino
consecuencia  de  la  dualidad  vinculada  al  ser  humano.  Nos
movemos pues entre la bipolaridad y la dicotomía.

Por un lado los valores mediáticos, los iconos, los tótem, los
mantras, los fetiches retóricos, la sociedad espectáculo de
Guy  Debord,  las  identidades  clichés,  lo  que  Suely  Rolnik
denomina  identidades  prêt  a  porter,  lo  transaccional,  la
cultura del olvido (donde no existe la reflexión y la crítica)
porque todo es consumible, el marketing, el branding, los
modos  de  "subjetivación  singular"  pero  sólo  para
reproducirlos, segregándolos de su conexión con la vida y
transformándolos  en  mercancías;  las  estrategias  de  la
industria  cultural…

Por otro lado nos encontramos inmersos en un sistema que se
caracteriza  por  la  importancia  de  lo  cognitivo,  la
conectividad,  los  conceptos,  la  hibridación  y  la
transversalidad  de  saberes  frente  a  la  compartimentación
estanca del conocimiento.

La realidad es compleja, por ello el arte debe ser entendido
como una invitación a reflexionar mediante la interrelación de
múltiples  campos  y  la  investigación  extradisciplinar.  En
definitiva  poner  en  común  la  diversidad  para  conectarla,
enriquecerla y subsumirla en una visión más holística. Salir
de la dialéctica erística y superarla mediante la inteligencia

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-chus-tudelilla-de-la-casa-amarilla/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-chus-tudelilla-de-la-casa-amarilla/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-chus-tudelilla-de-la-casa-amarilla/


colectiva que debe ser la palanca para mejorar ostensiblemente
la percepción de la obra artística. No somos omniscientes y
consecuentemente necesitamos esa cooperación participativa, de
ese  “acto  coral”,  para  enriquecernos  humana  e
intelectualmente. Una pieza artística está llena de meandros,
en donde se esconden muchos mundos por descubrir.

Ese  carácter  transversal  hace  que  las  obras  de  arte  sean
“obras  abiertas”  capaces  de  espolear  al  espectador  y  de
sugerir  aspectos  múltiples,  poliédricos  y  siempre
complementarios. Aunque en muchas ocasiones el conocimiento,
la certeza de las ideas, se puede obtener por exclusiones
sucesivas (acotar un concepto diciendo lo que no es).

Abogar  por  una  interpretación  sincrónica  que  plantea
disertaciones polivalentes en las que se tienen en cuenta
muchos aspectos y en los que se atiende más al contenido que a
la forma.

Parece pertinente valorar en términos de juicio cognitivo y no
sólo estético y sensorial. Frente a la estética como forma de
juicio, un planteamiento más inclusivo, global y amplio.

E. Panofsky establecía que "la obra de arte es un producto de
la mente que culturalmente cristaliza y da lugar a la forma".
Las obras de arte entendidas como constructo, se convierten en
ideas, en elaboraciones intelectuales puras y dejan de ser
exclusivamente meras formas.

W. Blake en “proverbios del infierno”, concretamente el número
35, nos aclara meridianamente: “una idea llena la inmensidad”.
La  capacidad  de  evocación  y  reflexión  del  pensamiento  es
infinita. Debemos irreductibles a las tesis únicas.

Por ello hay que rastrear la "urdimbre" que conecta el arte
con la filosofía, la sociología, la música… en definitiva con
la vida. Existe un correlato directo entre Arte y vida que es
inescindible.  Arte  y  vida  son  lo  mismo.  “El  arte,  según
Picasso, es la mentira que nos permite comprender la verdad”.



POSICIONARSE ANTE ESTA DISYUNTIVA es tomar una actitud ante el
hecho y la actividad artística. Hay que condecir la reflexión;
el sentir; la curiosidad; la flexibilidad; la persistencia; la
independencia;  la  profundización…,  y  ese  debe  ser  el  fin
último del arte.

1)     ¿Cuáles son las inquietudes e intereses curatoriales y
el modelo de galería que representa La Casa Amarilla? Tras la
pandemia de pesimismo que nos inunda, ¿vais a proponer una
“nueva realidad “en los planteamientos de la galería?

La Casa Amarilla nació en Zaragoza en noviembre de 2016 como
un espacio privado e independiente, con el propósito de servir
de enlace entre artistas y la sociedad para contribuir a la
dinamización cultural de la ciudad, fundamentalmente en el
ámbito  de  las  artes  visuales.  Corresponde  hacerlo  a  la
sociedad civil, ante la fragilidad de las políticas públicas.

La Casa Amarilla quiere ser un nuevo soporte para el análisis,
la  reflexión  y  el  debate  sobre  el  arte  y  la  cultura
contemporánea, a través de dos instrumentos: la obra de arte y
el libro. Ambos se apoyan y contribuyen a crear conocimiento,
más necesario que nunca en momentos de incertidumbre.

El espacio físico de La Casa Amarilla ofrece una clara imagen
de sus objetivos: es preciso atravesar un ámbito dedicado a la
reflexión y el debate, la librería, para, a continuación,
entrar  en  el  escenario  expositivo,  la  galería.  El  libro,
estamos convencidos, es la base más sólida y necesaria del
pensamiento y de la creación.

La librería de La Casa Amarilla está dedicada, aunque de forma
no exclusiva, al ensayo sobre arte y cultura. Pretendemos ser
una  librería  especializada  por  varios  motivos:  porque  ya
existen muy buenas librerías en Zaragoza; porque cada vez es
más necesario profundizar en aspectos concretos de la excesiva
edición actual; porque entendemos que es muy adecuado vincular
el contenido de la librería con la actividad de la galería en



un mismo espacio, que de ese modo ensancha y profundiza su
papel sociocultural. Se trata, en definitiva, de recibir a un
mismo  público  y  de  atraer  a  públicos  específicamente
interesados  en  uno  de  los  contenidos  hacia  la
complementariedad del otro. Además, el mensaje que se ofrece
desde La Casa Amarilla es el mismo desde la librería y desde
la  galería.  En  la  actualidad,  continúan  siendo  necesarios
culturalmente  el  soporte  papel  en  el  libro  y  el  contacto
directo con la obra de arte. En un momento de ruido virtual y
de espectáculo artístico, es adecuado y provechoso detenerse a
reflexionar  en  un  único  lugar,  teniendo  al  alcance  de  la
mirada un libro y una obra de arte.

La promoción y difusión de las obras realizadas por las y los
artistas a quienes representamos, el compromiso y complicidad
intelectual en el desarrollo de su trabajo son, junto a la
decidida voluntad de colaboración con los agentes del sector
(artistas,  coleccionistas,  responsables,  galeristas,
periodistas…) y la atención a la ciudadanía, algunos de los
objetivos de nuestro proyecto que fija su estrategia en la
puesta  en  marcha  de  una  línea  de  exposiciones  y  plan  de
actividades coherente y acorde con el discurso de la cultura
contemporánea. La relación con artistas nacidos o residentes
en  Aragón  refrenda  el  compromiso  de  La  Casa  Amarilla  con
nuestra cultura, decididamente abierta al trabajo de artistas
de otros lugares. Se trata de no establecer fronteras; en todo
caso de pensar los límites.

Con Georges Perec iniciamos nuestra trayectoria con la firme
convicción de "dar a ver". La vida instrucciones de uso dio
título al proyecto expositivo que se convirtió en una ocasión
celebratoria cuando poco o nada había que celebrar. Sí, la
cultura. La vocación moral de "dar a ver", que decía Barthes.
En aquellos días atendimos a la voz del filósofo e historiador
del arte Georges Didi-Huberman cuando exclamó: "El pesimismo
no puede tener la última palabra", apelando a Walter Benjamin,
quien reclamó la necesidad de organizar nuestro pesimismo.



Y en esas estamos.

 

2) La mentira se ha instalado en nuestra sociedad como una
forma  de  valor  si  hablamos  de  política,  pero  ¿y
artísticamente?  ¿Hay  algo  que  puede  considerarse  hamparte?
¿Hay arte sin talento? En el contexto actual la obra artística
ha pasado de ser un valor de uso a un valor de cambio. Arte y
marketing extraña pareja, que debe conciliar talento y negocio
¿Cómo se concilian en una galería de arte?

Hacer preguntas y "dar a ver" argumentan las actividades de La
Casa Amarilla. Nuestra intención es suscitar el interés por el
arte  y  la  cultura  contemporánea  a  través  de  un  plan  de
actividades cuyo propósito es fomentar el conocimiento del
arte actual y generar nuevos públicos ávidos de conocimiento.
Actividades  como  "Ante  la  imagen"  -un  ciclo  de  charlas
impartidas por profesionales de los más diversos ámbitos que
nos sitúan ante las imágenes que configuran cada una de las
exposiciones-; "Mesa de trabajo" -que muestra los libros y
materiales de estudio que ocupan a artistas y profesionales de
la cultura en sus proyectos actuales-; o presentaciones de
libros  a  cargo  de  quienes  los  han  escrito  o  editado,
enriquecen y activan la dimensión de la actividad artística.

Ningún interés por términos como "hamparte", un producto de
marketing, de las redes sociales y de un "yoísmo" impulsivo y
compulsivo y, por tanto, ajeno a toda reflexión. Y no, no hay
arte sin talento.

Respecto a la conciliación talento y negocio. En las galerías
de arte hay más talento que negocio. Que no te quepa duda.
Porque estamos hablando de galerías de arte que trabajan con
seriedad, no de lugares comerciales sin más pretensiones que
las de hacer negocio pasando por alto cualquier otra cuestión.

 



3) Bachelard decía que “analizar una obra es asesinarla… es
mejor sentir que entender”. Y el vienés L. Wittgenstein “lo
importante  del  arte  no  es  el  juicio,  es  el  sentir”.  Las
aristas del arte son numerosísimas, ¿por qué limitarse y no
pensar en la capacidad de evocación del hecho artístico?, ¿Por
qué  restringir  el  caleidoscopio  de  ideas  que  sugiere  la
actividad  artística,  sólo  limitado  por  nuestra  mochila  y
bagaje  cultural?  Las  ideas  tiranizan  al  que  tiene  pocas.
Tafuri apostillaba que “la historia es un proyecto de crisis”.
Vamos concatenando crisis y de vez en cuando aparece un “cisne
negro” que clarifica y atempera y estabiliza. A continuación
el ciclo se inicia de nuevo. Vivimos un momento tremendamente
ruidoso a nivel de ideas (modernidad líquida) y no por ello
vamos  a  sucumbir  a  la  dispersión  que  ofrece  el  mundo
sobrecomunicado. ¿Con qué tesis os alineáis más con la tesis
miesiana de menos es más o la venturiana de más es más?

Conviene  no  descontextualizar  las  citas  de  los  grandes
pensadores.  Además  cada  situación  reclama  una  respuesta
diferente.

 

4) "Del arte objetual al arte conceptual" es una publicación
de Simón Marchán editado en 1972. Han pasado 48 años. Por otro
lado,  Plensa  decía:  "El  Arte  tiene  el  valor  de  plantear
permanentemente las grandes cuestiones y cuando crees atisbar
un final vuelven de nuevo al principio como Sísifo". ¿Se han
superado y evolucionado los registros del arte expuestos por
Marchán  o  vivimos  y  amamantamos  todavía  de  aquellas
corrientes? ¿El arte se ha reinventado o estamos en proceso de
cambio y hay déficit propositivo?

Que las propuestas de Simón Marchán Fiz siguen vigentes lo
demuestran  las  reediciones  de  un  ensayo  ejemplar.  Respeto
muchísimo a Marchán pero, por supuesto, no es el único libro
que ocupa mi mesa de trabajo.



 

5) Richard Sennett en su trilogía homo faber, proporciona una
de  las  reflexiones  más  lúcidas  y  estimulantes  sobre  la
sociedad contemporánea. Los artesanos, la cooperación y la
ciudad son los tres ejes sobre los que bascula su obra de
clara inspiración humanística. Por otro lado McLuhan, teórico
de la comunicación, predijo los efectos de la tecnología,
acuñando el slogan "el mensaje está en el medio". Estamos en
la era postmedia ¿Cómo se contempla e influye la tecnología,
la inteligencia artificial, en el arte contemporáneo? ¿Eres
tecno optimista? ¿Qué interrelación existe entre la tecnología
y humanismo actualmente?

Admito que no soy especial tecno optimista. A partir de ahí,
poco tengo que decir.

 

6) El arte nos ayuda a alterar nuestra percepción del mundo y
a replantearnos nuestra jerarquía de valores. Aunque esto es
consustancial en cualquier época, lo es más en un período de
crisis sistémica, donde la duda, la incertidumbre y el titubeo
son sus señas de identidad. Esto acarrea el empobrecimiento de
nuestras facultades cognitivas y afectivas; pero a la vez es
un motor, un estimulante, un acicate para superarlas mediante
la  reflexión.   Sirva  este  retruécano  para  la  reflexión.
¿Estamos viviendo una época de cambio o un cambio de época?
Hay  muchas  bocas  y  pocos  oídos.  Si  habláramos  de  lo  que
sabemos, se crearía de un gran silencio. Hay que hablar para
mejorar el silencio. La clave de bóveda de un discurso rotundo
radica en la solidez de la argumentación. La écfrasis y el
diálogo son algunos de los instrumentos y de las herramientas
fundamentales para adquirir ese conocimiento para disfrutar de
la  pieza  artística.  Es  una  tesis  de  evidencia  que  para
transmitir a la ciudadanía los valores del arte es necesario
no utilizar un lenguaje ensimismado, sino ser didáctico y
divulgativo y no por ello menos eficaz y útil. ¿Debe el arte



ser pedagógico y útil para relacionarlo con la vida? Arte y
vida  deben  subsumirse  mutuamente  y  convivir  en  simbiosis
perfecta y armónica.        

Yo diría que más que alterar nuestra percepción del mundo, el
arte  nos  ayuda  a  ampliarla.  La  principal  herramienta  del
artista es su concepción del mundo, acertó a decir Mandelstam.
Y,  por  supuesto,  la  información  es  útil  para  comprender
aunque, eso sí, lo verdaderamente importante, lo decisivo, es
mirar para ver. Y no, el arte no debe ser pedagógico para
relacionarse con la vida. El arte es la vida.

 

7) La mayor parte del arte contemporáneo es intertextual y
contextual y su potencia crítica deriva de su situación en un
entorno concreto (una ciudad, un ámbito cultural, un segmente
social…). Si no queremos añadir más elementos de consumo a una
sociedad  que  no  los  necesita…  debemos  trabajar  en  la
excepcionalidad,  en  los  intersticios  que  el  sistema  no
reconoce. “La creatividad requiere valor para desprenderse de
las  certezas”  decía  E.  Fromm.  Pero  también  hay  que
desprenderse de los estereotipos, de los fetiches retóricos,
de lo convencional, de la mentalidad utilitarista-pragmática,
de  lo  evidente…  Hay  que  salir  del  área  de  confort  para
despertar la imaginación con la creatividad. “La inspiración
existe,  pero  tiene  que  encontrarte   trabajando”  rezongaba
Picasso. No hay creatividad sin disciplina y no hay disciplina
sin inteligencia. Como las certidumbres son muy lábiles, es
muy importante la probidad del creador, que debe manumitir la
creatividad,  la  sensualidad  y  el  intelecto  en  perfecta
coordinación y conjunción. El arte es un campo ilimitado de
experimentación e invención. La imaginación es la impostura de
la razón y hay que evitar que eche barriga y evitar así, la
somnolencia de la razón. ¿Qué valoración haces del panorama
artístico de nuestra comunidad autónoma de Aragón?

Un panorama con demasiada barriga.



Los  lugares  del  alma.
Cristina Remacha
Cristina Remacha es una persona vital, sus caminatas por la
naturaleza, su dedicación al karate –algo que a lo largo de
muchos años ha sido para ella un estímulo, un afán constante
de superación hasta conseguir el ansiado cinturón negro–, su
interés  por  la  filosofía,  teología,  psicología,  poesía,  y
sobre todo su continuo trabajo.  Hija y madre de artistas, su
padre, el escultor y forjador Pablo Remacha, su madre, la
pintora Marcela Escolano, su hijo, el escultor Alfonso Ortiz
Remacha.  El apellido Remacha, según le contaba su padre,
podría venir de la labor de sus antepasados forjadores de
espadas.   Se  forma  en  la  Escuela  de  Artes  y  Oficios  de
Zaragoza,  sus  maestros  de  modelado  y  vaciado  son  Joaquín
Albareda y Francisco Bretón, aprendió forja y dibujo de su
padre y el color a través de su madre.

Se inicia como forjadora, si bien los condicionantes que este
arte requieren, hacen que finalmente se exprese más libremente
con la pintura, en su estudio.  Sigue el consejo de su padre
“aprende a dibujar bien, y luego desdibuja, de diez dibujos
rompe la mitad, y de esa mitad quédate con uno.”  La artista
manifiesta que le gusta pintar con los dedos, le recuerda más
su hacer con la forja, emplea poco los pinceles, cuando los
emplea  sus  pinceladas  son  enérgicas  como  si  estuviese
empleando el martillo para forjar, y así pasa las horas en su
taller, en estado zen, olvidándose del tiempo.

En esta exposición la artista presenta obra de sus últimos dos
años, en su mayoría óleo sobre lienzo, también obras sobre
cartulina.  En la pintura de Remacha aparece continuamente
representada la mujer, anteriormente figuras rotundas, ahora

https://aacadigital.com/articulos/los-lugares-del-alma-cristina-remacha/
https://aacadigital.com/articulos/los-lugares-del-alma-cristina-remacha/


encontramos rostros etéreos, como escapados de los sueños,
enredados  en  entramados  vegetales.   Se  nos  antoja  que  se
representa a sí misma, distintas Cristinas, si bien la artista
afirma  que  no  es  ella,  son  sus  diferentes  estados,  su
espíritu,  sentimientos,  sensaciones.

Muy presente en su obra el misticismo, Remacha es una persona
profundamente religiosa, a lo largo de su carrera ha realizado
muchas  obras  sacras,  seguramente  muy  influenciada  por  las
manifestaciones de sus maestros Albareda y Bretón y guiada por
su espiritualidad, en ocasiones sus mujeres parecen ángeles,
sus rostros espíritus.

Su obra es de gran carga simbólica, el lenguaje de las flores,
una  tradición  decimonónica  que  viene  de  la  antigüedad  y
perdura  a  través  de  los  tiempos,  puede  tener  distintos
significados según las diferentes culturas, así las azucenas
de sus obras, en la tradición cristiana se identifican con la
Virgen,  símbolo  de  pureza  e  inocencia,  en  Mesopotamia  se
relacionaba con el más allá y se vinculaba con el renacer,
interpretación muy similar a la de los lirios blancos y las
calas de sus lienzos como alegoría de perfección y belleza;
sus  jacintos  como  gozo,  alegría,  cariño,  constancia.  
Dependiendo del color van a significar una cosa u otra, así
las rosas y claveles blancos representados son mensaje de
amistad y los rojos amor.  Los tallos erguidos, eternidad, lo
que también significa el árbol, además de vida, sabiduría,
bondad.  La artista también nos muestra aves, en especial
palomas, como sabiduría, libertad, paz y, sobre todo, metáfora
del pensamiento y el alma.

Todos estos símbolos y figuras se presentan sobre fondos muy
trabajados, ricos en texturas y veladuras, unas veces de gran
abstracción,  otras,  percibimos  paisajes  de  montañas,  agua,
desierto, en ocasiones las estructuras vegetales de las que
emergen  los  rostros  femeninos  se  asientan  sobre  fondos
geométricos.



Encontramos simbología también en los colores, Remacha tiene
preferencia  por  los  azules,  el  color  de  la  libertad,  la
armonía, la verdad, pero también la fuerza y la inteligencia;
encontramos verdes que queremos relacionar con la naturaleza,
la juventud, la esperanza, y en especial los sienas, amarillos
y dorados representando la tierra, el sol, la luz…

Se  trata  de  una  artista  muy  personal,  con  una  importante
trayectoria,  que  no  hace  ninguna  concesión  a  tendencias,
siguiendo siempre su impulso interior.

Críticos e historiadores del
arte contemporáneo en Nigeria
El mundo del arte nigeriano

Toda  sociedad  funciona  y  organiza  por  medio  de  sistemas
sociales  en  los  que  se  insertan  estructuras  y  agentes.
Mientras que los sistemas sanitarios, financieros, educativos,
políticos  o  legales  de  un  país  son  objecto  frecuente  de
estudios, no es así generalmente en el caso del sistema del
arte (el “artworld”, o “mundo del arte”). Más de medio siglo
ha pasado desde que el filósofo norteamericano Arthur Danto
acuñara  la  palabra  compuesta  Artworld  en  un  artículo  así
titulado  “The  Artworld”  (Danto  1964).  Danto  entiende  al
Artworld como el proveedor de una teoría operativa de arte que
se usa para distinguir el arte del “no-arte”. Sin embargo, en
1974, Dickie lo utilizó, dentro de su teoría institucional del
arte, para referirse a la “comunidad de intérpretes” (Dickie
1974)  —críticos,  comisarios  de  arte,  coleccionistas,
historiadores, galeristas, marchantes—que dan legitimidad a lo
que puede ser, o no, considerado como arte en un determinado
contexto.

https://aacadigital.com/articulos/criticos-e-historiadores-del-arte-contemporaneo-en-nigeria/
https://aacadigital.com/articulos/criticos-e-historiadores-del-arte-contemporaneo-en-nigeria/


Este artículo se centra en el análisis del funcionamiento, la
estructura y los principales agentes de un componente del
mundo  del  arte  nigeriano.  Se  trata  de  esa  “comunidad  de
intérpretes”  que  realiza  una  función  interpretativa,
legitimadora y valorizadora en el mundo del arte contemporáneo
en la República Federal de Nigeria. El estudio parte de la
premisa  de  que  el  arte  no  es  solo  un  hecho  histórico  y
estético. No es solo una actividad individual resultado del
trabajo de un artista sino, como bien mostró Howard Becker, el
arte es una “actividad colectiva” que funciona dentro de un
sistema social al que generalmente llamamos el “mundo del
arte”.

Todo  trabajo  artístico,  como  toda  actividad  humana,
requiere la actividad conjunta de un número, a menudo un
gran número, de personas. A través de su cooperación, la
obra de arte que eventualmente vemos o escuchamos llega a
ser y permanece. La obra siempre muestra signos de esa
cooperación.  Las  formas  de  cooperación  pueden  ser
efímeras, pero a menudo se vuelven más o menos rutinarias,
produciendo patrones de actividad colectiva que podemos
llamar un mundo del arte. (Becker 1982:1)

Harris se expresa en términos semejantes al referirse al mundo
del arte y lo ve como la totalidad, la interconexión y el
carácter distintivo de todos los elementos y relaciones dentro
de la producción del arte visual, su intercambio comercial,
exhibición (más ampliamente, su uso o consumo de todo tipo), y
la interpretación crítica. (Harris 2006: 25)

El sistema del arte nigeriano es un sistema social que incluye
los  procesos  de  producción,  distribución,  interpretación,
divulgación y consumo de arte. Una multitud de personas e
instituciones  comparten  ese  espacio  social.  Como  en  otros
mundos  del  arte,  sus  principales  agentes  personales  son:
artistas, coleccionistas, críticos, historiadores, marchantes,
galeristas, comisarios de arte, periodistas culturales. Los
principales agentes institucionales y comerciales son: museos,



galerías,  escuelas  de  arte,  casas  de  subastas,  ferias  y
bienales  de  arte,  instituciones  culturales  públicas  y
privadas, fundaciones, universidades. La diversa influencia de
estos agentes, y de las estructuras en las que operan, varía
grandemente según las circunstancias culturales e históricas.
En el caso de Nigeria, su mundo del arte comienza a mediados
del siglo XX y se empieza a estructurar ya en el siglo XXI.

Aunque todavía de pequeño tamaño, una “cartografía”—incluso
somera—de este sistema del arte en la Nigeria poscolonial y
contemporánea, y particularmente en la ciudad de Lagos, su
centro cultural, muestra que existe un sistema del arte en
Nigeria  suficientemente  desarrollado  y  que  existen  las
suficientes  estructuras  y  agentes  como  para  que  se  pueda
afirmar  que  existe  un  “mundo  del  arte  nigeriano”.  En  el
artworld nigeriano han surgido desde mediados del siglo pasado
un conjunto de agentes y actores que definen su especificidad:
artistas,  coleccionistas,  marchantes,  casas  de  subastas,
galeristas,  historiadores,  críticos  y  comisarios  de  arte,
periodistas culturales, museos, ferias y bienales, premios y
concursos,  e  instituciones  culturales.  En  distintos  grados
todos ellos están presentes en el artworld de Nigeria.

El  mundo  del  arte  nigeriano  presenta  peculiaridades
específicas que lo diferencian del de otros países en todos
sus procesos: producción artística, canales de distribución
del arte, mediación e interpretación y, finalmente, recepción
y coleccionismo artístico. En cada uno de esos procesos hay
estructuras y agentes —tanto personales como institucionales—
que actúan, que se interrelacionan y que tienen distintos
grados de poder en lo que Bourdieu (1993) llamó “el campo de
producción  cultural”.  Para  analizar  el  papel  de  estos
mediadores es necesario presentar primero un brece boceto del
contexto teórico y de la autocomprensión de la práctica del
arte en que este sistema surge y se desarrolla. Entre estas
ideas  hay  una  que  debe  ser  entendida  adecuadamente  si  se
quiere comprender el arte contemporáneo—y el sistema del arte,



y sus agentes—no solo en Nigeria, sino en África. Se trata de
la  noción  del  modernism—o  de  la  modernidad—  artística
africana.  Las  nociones  de  modernidad,  modernización  y
modernismo  ocupan  un  lugar  central  en  el  estudio  del
desarrollo  de  las  sociedades  tanto  occidentales  como  no-
occidentales.  Sin  embargo,  estos  procesos  tienen  distintos
significados y ocurren en momentos diferentes en Euro-América
y en África. Mientras que, en el primer espacio cultural, la
modernidad,  la  modernización  y  el  modernismo  son
principalmente  el  resultado  de  la  revolución  industrial  y
tienen lugar ya en el siglo XIX, o incluso bastante antes, si
se entiende la modernidad en un sentido amplio, en África, la
transición de las sociedades tradicionales a las modernas y
los  pronunciados  cambios  sociales,  culturales  y  económicos
introducidos por la modernidad tienen lugar ya bien entrado el
siglo XX.

Frecuentemente,  en  lo  que  refiere  al  arte,  la  modernidad
artística  se  ha  considerado  como  un  fenómeno  casi
exclusivamente euroamericano. Por ejemplo, las historias del
arte moderno raramente incluyen artistas ajenos a esa área
cultural. Es como si solo Europa y América hubieran tenido una
modernidad. Hassan (2010) se pregunta también: ¿Qué entendemos
por  “modernidad  africana”?  ¿Cómo  funciona  la  modernidad
africana en contextos globales, y cómo puede ser definida y
teorizada? El “African Modernism”, como la idea de África, es
también un producto de unas complejas relaciones y de una
experiencia histórica compartida con Europa. No olvidar esto,
es importante para poder hace un estudio serio del modernismo
africano en el arte.



National Museum, Lagos
 

Durante  muchos  años,  la  historia  del  arte  africano  se  ha
escrito —se ha construido— casi exclusivamente en Occidente.
Esa historia se ha hecho frecuentemente desde una visión de
África  como  una  realidad  sustancialmente  atemporal,
ahistórica,  anónima,  esencialista,  primitiva  y  tribal:  sin
lugares,  ni  historias,  ni  nombres  personales.  Los
historiadores del arte en Europa y América han definido los
límites, los periodos y los estilos del arte africano. En
definitiva, han sido los definidores del “canon” del arte
africano.  Como  bien  dice  la  crítica  y  curadora  de  arte
senegalesa, N’gone Fall,

Durante décadas, los museos etnográficos han tenido el
monopolio de las culturas no occidentales. Erigidos como
templos  sagrados  donde  celebrar  difuntas  potencias
coloniales,  permanecen  orgullosos  y  dormidos.  Por
accidente o por diseño, estos cementerios de reliquias y
objetos  extranjeros  cotidianos  han  hecho  creer  a  sus
visitantes que África es el receptáculo de tradiciones y



culturas congeladas, como si el tiempo y la tecnología
nunca hubieran tenido un impacto en el continente  (Fall
2011)

Los “cementerios de objetos y reliquias” a los que se refiere
N’Goné Fall son el resultado de un largo proceso de extracción
de objetos que se acumularon en las estanterías, los armarios
y los almacenes de museos etnográficos y antropológicos de
Europa y Norte América. Tras ello, algunos de esos objetos
pasaron de ser considerados como curiosidades etnográficas a
ser  aceptados  como  objetos  de  “arte  primitivo”.
Posteriormente, se les colocó en un gran espacio indefinido
—al que muchos llamaban “arte tribal”— en el que se iban
depositando  todo  tipo  de  objetos  de  la  cultura  material
africana.  Hasta  tiempos  bastante  recientes,  los  artistas
africanos ubicados en las estructuras coloniales de principio
del siglo XX no fueron aceptados en un plan de igualdad con
sus coetáneos occidentales. El arte del África subsahariana
era  tratado  como  derivativo  del  arte  occidental  y  la
historiografía del arte africano estaba basada sobre estos
presupuestos. La posibilidad de la existencia de un sistema de
producción,  distribución,  interpretación  y  recepción
autóctonos quedaba fuera de los discursos eurocéntricos.

Los  objetos  materiales  que  ahora  consideramos  como  piezas
importantes  en  la  historia  del  arte  tradicional  africano
surgieron  y  se  utilizaron  en  un  contexto  sociológico  y
cultural radicalmente distinto al del periodo poscolonial. La
historiografía del modernismo artístico africano se empieza a
construir  sobre  las  bases  de  los  estudios  del  arte
“tradicional”  africano.  Como  N’goné  Fall  dice  un  poco
sarcásticamente, “hace veinte años (e incluso a veces, hoy en
día) hay gente que por “Arte Africano” entendía máscaras o
artesanía (Fall 2011).

La situación respecto a la historiografía del arte africano de
la  modernidad  está  cambiando  progresivamente.  Con  la
emergencia  de  posiciones  historiográficas  poscoloniales,  un



modo distinto de mirar al mundo no-occidental empieza a surgir
ya en los años 1980s. Un grupo de historiadores y críticos de
arte —en su mayoría de origen africano, pero establecidos
mayoritariamente en Europa y América— han formulado distintas
propuestas teóricas que insertan al modernismo africano en
discursos  que  trascienden  los  meros  análisis  formales  y
estilísticos. Salah Hassan, Okwui Enwezor, Sidney Kasfir, John
Picton, Simon Njami, Chika Okeke-Agulu, Sylvester Ogbechie,
Monica Blackmun, Olu Oguibe, y Elizabeth Harney son buenos
ejemplos de estas posiciones frente al modernismo africano.
Una comprensión de sus propuestas teóricas es completamente
necesario para entender el papel que los “interpretes” del
arte  moderno  y  contemporáneo  africano,  y  nigeriano  en
particular,  juegan  en  la  definición  de  un  canon  del  arte
moderno africano todavía no asentado.  

 

Los mediadores del arte en Nigeria

El papel y el número de intermediarios involucrados en el
proceso  de  mediación  artística  tienden  a  ser  aún  más
importantes a medida que el mundo del arte se vuelve más
autónomo,  gobernado  por  valores,  palabras  y  acciones
específicas (Heinich 2012: 695).

Para  entender  bien  el  mundo  del  arte  nigeriano  es
imprescindible analizar el papel que los mediadores desempeñan
en el funcionamiento y desarrollo de ese sistema social. Si es
indudable que ese artworld se diferencia del occidental en
numerosos aspectos, el de la intermediación —tanto comercial
como interpretativa y crítica— lo es talvez en mayor medida.
Los mediadores artísticos, no solo sirven de enlace entre los
artistas  y  los  coleccionistas,  ellos  son  también
“gatekeepers”, porteros con una influencia real sobre quien
“entra” o “sale” y quien “sube” o “baja”. Es decir, son más
que intermediarios. Su papel en los procesos de legitimación y
valorización de los artistas y sus obras es central.



El  mundo  del  arte  nigeriano  es  ya  un  sistema
extraordinariamente dinámico y que está compuesto de múltiples
agentes y estructuras. Tradicionalmente, los estudios sobre el
mundo del arte en una determinada localización se han centrado
en las obras de arte, o en los artistas (producción) o en sus
audiencias  (recepción).  Menos  atención  se  ha  dado  a  las
estructuras y agentes de mediación entre la creación y la
recepción de una obra de arte, es decir, entre la obra y su
coleccionista. Si reducir un mundo del arte a los artistas —y
sus obras de arte— sería una falacia, también lo sería el
verlo  solo  como  un  sistema  binario,  artista-receptor.  Una
visión  más  cercana  a  la  realidad  contemporánea—también  en
Nigeria—debe  ser,  al  menos,  triádica:  artista,  receptor  e
intermediarios (Heinich 2012:701).

En esta compleja red de relaciones, la intermediación entre
artistas  y  los  receptores  del  arte  presenta,  junto  a
características comunes con las de la mayoría de los países
occidentales,  otras  que  reflejan  las  radicales  diferencias
históricas y culturales. Los principales agentes mediadores de
este mundo del arte son coproductores del valor artístico,
cultural y economico del arte creado en Nigeria después de la
independencia. Críticos, marchantes, galerías y coleccionistas
han contribuido de modo colectivo e interrelacionado a crear
un canon del arte moderno nigeriano valorizando artistas en
distintos grados y en momentos diferentes. Para entender la
importancia de su papel es necesario estudiar quienes son esos
actores, cuándo y cómo han actuado en sus distintas —pero
interdependientes— acciones. La noción del mundo del arte como
una red altamente conectada es particularmente apta para este
análisis.  Un  crítico,  una  publicación  o  una  galería  en
solitario no pueden poner en valor a un artista.

Por esta razón, para entender el funcionamiento y organización
del mundo del arte en Nigeria, el papel de sus principales
“intermediarios” o “mediadores” debe ser analizado. En este
texto,  utilizo  la  palabra  mediador  para  referirme  a  los



agentes y estructuras del sistema que intervienen entre la
“oferta”  y  la  “demanda”  de  arte  y  cuyas  acciones  tienen
efectos sobre el valor economico y el valor simbólico de la
obra de arte (Bessy & Chauvin 2013:84)

la constitución de los valores artísticos contemporáneos
es inseparable de la acción sinérgica establecida por un
sistema  de  redes  integradas  por  artistas,  marchantes,
críticos, conservadores, comisarios, museos, centros de
arte,  instituciones  públicas  y  privadas   (Golvano
1998:295).

En esa compleja red hay dos principales agentes mediadores:
“distribuidores”  e  “interpretes”.  Tanto  los  agentes  y
estructuras del mercado del arte que realizan la distribución
del arte en la sociedad, como los agentes de “interpretación”,
críticos,  comisarios,  historiadores,  periodistas,  etc.,
realizan un función intermediadora y valorizadora. El mercado
del arte es ya en Nigeria un espacio de actividad colectiva en
el que múltiples estructuras y agentes actúan, se relacionan y
en el que se mezclan valores artísticos y económicos.

el mercado no es solo un lugar de intercambio sino también
un lugar donde se construyen los valores, donde se ponen a
prueba, donde se transforman (Benghozi y Sagot-Duvauroux
1994:121).

A pesar de su indudable influencia en la configuración del
sistema del arte nigeriano, en este trabajo me centro no en el
estudio de la distribución del arte en Nigeria, realizada
principalmente a través de su mercado del arte, sino en el
análisis del otro grupo de mediadores, los que realizan una
función  de  “interpretación”,  “puesta  en  valor”  y
“legitimización”:  críticos,  comisarios,  historiadores,
periodistas, etc.

Ningún miembro (o grupo de miembros) puede crear por si
solo una reputación artística, independientemente de la



autoridad  cultural  que  posean.  El  poder  de  conferir
reputación se produce por muchos canales, a través de los
cuales se construye colectivamente el consenso sobre el
valor de un artista y su trabajo (Warchol 1992).

Al  referirse  a  los  que  él  llama  “campos  de  producción
cultural”,  Bourdieu  (1993),  ha  sostenido  que  no  solo  los
artistas ponen en valor las obras de arte. Los otros agentes
en ese “campo”, cada uno ocupando una posición diferente,
también contribuyen a ese proceso de valorización. En Europa y
América, tras la aparición de los museos y la formalización de
la  historiografía  y  crítica  de  arte  como  una  disciplina
académica, esos museos, historiadores y críticos, fueron los
principales agentes en la creación de cánones artísticos. La
situación in Nigeria es diferente. En los primeros años de la
Nigeria  poscolonial,  debido  a  la  debilidad  de  las
instituciones,  las  galerías  pioneras  actuaron  como
“gatekeepers” del arte de la modernidad, ayudaron en gran
medida a la valorización a la que se refiere Bourdieu y,
favorecieron la formación del canon del arte nigeriano moderno
y el inicio de un mundo del arte local.

 

Los "porteros" del arte en Nigeria

Para comprender el arte en Nigeria, como en cualquier otro
espacio  cultural  o  político,  es  necesario  estudiar  los
principales actores (personas e instituciones) en cada uno de
esos aspectos del mundo del arte, y analizar el funcionamiento
e interacción de esos actores y, por tanto, respecto a la
estructura del sistema del arte en Nigeria. Junto a ello, hay
que fijarse no solo en los agentes y las estructuras físicas e
institucionales del arte, sino también en aspectos intangibles
que contribuyen a dar forma a ese mundo social: estos son las
“convenciones”  articuladas  por  Becker  en  Artworlds  o  los
procesos  de  interpretación,  legitimización  y  validación  de
críticos,  historiadores,  curadores,  agentes  culturales,



coleccionistas y los demás “gatekeepers” del mundo del arte
nigeriano.

Los primeros agentes en influenciar la puesta en valor de una
obra  de  arte  son  los  gatekeepers  (los  “porteros”).  El
psicólogo  Kurt  Lewin  (1890-1947)  formuló  una  teoría  del
“gatekeeping”. En su estudio del consumo de carne en los años
de la guerra mundial, Lewin utilizó el término “gatekeepers”
para referirse a la posición de control que las madres de
familia estadounidenses ocupaban en las decisiones sobre qué
comida llegaba a la casa y, eventualmente, a la mesa familiar.
En ese proceso desde la producción hasta el consumo de la
comida, hay “gates” (portales): puntos en los que una decisión
debe tomarse sobre si la comida sigue o no su camino hacia la
mesa. Las ideas de Lewin sobre los “gatekeepers” se aplicó
mucho más allá de la comida. Pronto, el uso de esta teoría se
extendió  por  el  mundo  de  la  investigación  sobre  el
funcionamiento de los medios de comunicación social. En 1950
D. M. White aplica la expresión gatekeeper al periodismo, y en
concreto  a  las  personas  que  tienen  la  responsabilidad  de
decidir  qué  acontecimientos  merecen  incluirse  en  las
“noticias”  y  qué  importancia,  en  relación  con  otros
acontecimientos, se les concede (White 1950). En las últimas
décadas el término se ha utilizado muy frecuentemente en el
mundo del arte.

Las galerías, además de mediar entre artistas y “consumidores
de  arte”,  funcionan  en  gran  medida  en  Nigeria  como
gatekeepers (porteros) de la entrada al mercado del arte.
Generalmente, ellas son las que primero eligen, entre los
muchos artistas recién salidos de las escuelas de arte, los
que podrán mostrar sus obras en exposiciones y los que primero
podrán  tener  acceso  a  la  representación  profesional  que
ofrecen las galerías establecidas. Ciertamente, el talento y
la  competencia  artística  son  importantes  para  el  buen
posicionamiento de una artista en el mundo del arte, pero no
son suficientes. Si los críticos no han evaluado sus obras, si



las galerías no las han exhibido, si los comisarios no las han
incluido en sus proyectos, si las casas de subasta no las
ofrecen en sus catálogos, si algunos coleccionistas con buena
reputación  no  las  han  adquirido  y  mostrado  a  otros
coleccionistas, será muy difícil que las obras de ese artista
“entren” en el mundo del arte y lleguen al público general. La
intervención de esos “porteros” del mundo del arte es crucial
para el artista.

 

Reconocimiento

El historiador del arte, crítico y antiguo director de la Tate
Gallery  en  Londres,  Alan  Bowness,  estudió  el  modo  y  los
mecanismos por los que los artistas alcanzan la fama y el
reconocimiento crítico, social y comercial. En The Conditions
of  Success:  How  the  Modern  Artist  Rises  to  Fame  (1990),
Bowness sostiene que, en su camino hacia la fama, los artistas
visuales  pasan  por  cuatro  círculos  o  niveles  de
reconocimiento:

a. Reconocimiento por parte de sus colegas;

b. Reconocimiento por parte de los críticos;

c. Reconocimiento por el mercado del arte;

d. Reconocimiento por el público.

Para él, la fama y el reconocimiento son predecibles (1990:7).
El talento de un artista es reconocido, en primer lugar, por
sus otros artistas de su círculo cercano. En segundo lugar,
para que un artista alcance la fama necesita que críticos de
arte analicen las obras, las contextualicen y, de algún modo,
lleguen a un consenso (1990:25) acerca de su valor. Junto a
los  críticos  de  arte,  comisarios  y  directores  de  museos,
juegan  también  un  papel  importante  es  este  proceso
“legitimador”. En tercer lugar, y una vez que los críticos



hayan  dado  su  aprobación  (“legitimación”),  el  mercado  del
arte—a  través  de  galerías,  marchantes  y
coleccionistas—comenzará el patronazgo comercial del artista.
Bowness indica acertadamente como para una buena parte de los
artistas  de  la  primera  mitad  del  siglo  XX,  tras  el
reconocimiento de la crítica, su trayectoria está íntimamente
ligada a uno o dos marchantes o coleccionistas que les apoyan
y se convierten no solo en sus patronos, sino en sus amigos
personales. En último lugar, llegará el reconocimiento del
público, el public acclaim, su reconocimiento y “consagración”
como un artista de importante. comercial.

Vicenç Furió (2012) y Nuria Peist (2005 y 2012) han estudiado
este  tema  más  recientemente.[1]  Peist  sostiene  que  los
artistas modernos simplemente pasan por dos estados. En el
primero, es un grupo de personas cercanas al artista –colegas
artistas,  coleccionistas,  críticos,  y  galeristas-  que
reconocen  su  calidad.  En  un  segundo  paso,  hay  ya  una
consolidación  de  esa  fama  a  través  del  reconocimento33  y
aceptación  por  parte  de  instituciones,  museos  y  crítica
especializada (Peist 2012). Alain Quemin también ha tratado
esta cuestión. Lo ha hecho desde el punto de vista sociológico
y  centrándose  no  en  los  pasos  que  llevan  a  la  fama
artística—como hacen Bowness, Furió y Peist—sino estudiando
los casos de artistas que ya han alcanzado la posición de star
artists (Quemin 2017).

El caso de Nigeria ofrece peculiaridades específicas. Teniendo
en cuenta la debilidad de las estructuras y de los agentes
críticos  e  interpretativos,  el  segundo  paso  propuesto  por
Bowness (la crítica) es ocupado muy frecuentemente en Nigeria
no por los críticos sino por el mercado del arte a través de
sus  principales  actores:  coleccionistas,  galeristas,
marchantes y casas de subastas. Este análisis de la realidad
nigeriana coincide con la observación de Nathalie Heinich en
su  libro  La  sociologie  de  l'art  (2004)  respecto  a  la
diferencia  entre  el  arte  moderno  y  el  contemporáneo.  La



propuesta de Bowness parece válida para el arte moderno, pero
en  opinión  de  Heinich,  al  estudiar  el  arte  contemporáneo
occidental habría que cambiar la posición del segundo y tercer
círculo:

El segundo y tercer círculos se han invertido ahora, de
modo que el mercado privado tiende a ser precedido por la
acción  de  los  intermediarios  estatales—curadores  de
museos,  comisarios,  centros  de  arte,  críticos
especializados—en el proceso de reconocimiento a través de
la adquisición, exposición o comentario de las obras. Esta
es una de las dimensiones de la denominada "crisis del
arte contemporáneo" (Heinrich 2004:69)

Por su parte, Harris ha hecho notar que, aunque tremendamente
importantes, esos gatekeepers son vulnerables y que su control
es limitado. Por una parte, están sujetos a fuertes presiones
externas  globales  o  locales  de  carácter  sociopolítico  y
económico, por otra, están las acciones de lo que llama las
“hormigas obreras” del mundo del arte:

Con  esto  me  refiero  a  algunos  artistas,  críticos,
galeristas y otros que se oponen explícitamente, y en
nombre del arte mismo, a la función del arte en el sistema
mundial del arte globalizado donde lo ven reducido a otro
producto básico y una desviación espectacular dentro del
orden mundial capitalista globalizado (Harris 2013).

 

Legitimación y puesta en valor

¿Cómo se “construye el valor artístico” en el mundo del arte
nigeriano?  Para  responder  a  esta  pregunta,  vale  la  pena
repetir lo ya mencionado anteriormente: el arte contemporáneo
se crea y se recibe dentro de un sistema social, el mundo del
arte. En este sistema, los procesos a través de los cuales las
obras de arte transitan diversos espacios sociales ocupan un
lugar importante. Si un cuadro, una escultura o una fotografía



no  llega  a  salir  del  lugar  en  la  que  ha  sido  creada,
difícilmente puede decirse que esa obra es parte del mundo del
arte.  Si  una  obra  pasa  de  ser  escasamente  valorada—tanto
artística  como  económicamente—a  serlo  en  gran  medida,  es
porque ha sido parte de un proceso de comercialización y un
proceso  de  puesta  en  valor  (“valorización”  o
“interpretación”). El primer proceso ocurre a través de los
mecanismos  del  mercado  y  de  la  distribución  del  arte;  el
segundo, a través de la mediación de críticos, comisarios
artísticos,  historiadores  y  otros  agentes  culturales
mediadores  e  interpretativos.  Ambos  procesos  se  influyen
mutuamente  y  en  la  mayoría  de  los  casos  ocurren
simultáneamente. Una obra de arte valorada favorablemente por
esos  agentes  mediadores  alcanzará  generalmente  una  buena
respuesta en el mercado del arte. Por otra parte, una obra o
un artista con un gran éxito comercial atraerá la atención de
comisarios, críticos, directores de museos, etc.

Legitimación

Una cuestión central de la filosofía del arte es la pregunta
sobre la ontología de la obra —o el objeto— de arte. Esta
pregunta se ha planteado de diversas formas: ¿Qué es el arte?
¿Qué define a una obra de arte? ¿Qué distingue al arte del no-
arte? ¿Es el valor artístico una cualidad intrínseca a la obra
de arte o una construcción social? ¿Hay condiciones necesarias
y suficientes para que un objeto pueda considerarse una obra
de  arte?  ¿En  qué  se  diferencia  el  arte  mediocre  del
extraordinario? Las respuestas ofrecidas por los filósofos del
arte son muy variadas, pero pueden agruparse en dos campos
principales: los que ofrecen una visión esencialista, estética
o funcionalista (Collingwood 1938, Beardsley 1966) del arte y
los que defiende una teoría institucional o histórica, como
Danto (1964) o Dickie (1969, 1974).

En la teoría institucional, un objeto deviene arte por el mero
hecho de ser presentado como tal en un contexto institucional
de arte, por ejemplo, en un museo o una galería de arte.



Dickie definió la obra de arte como un artefacto—esto es, un
objeto creado, no natural—sobre el que una sociedad, o un
subgrupo de una sociedad, le ha conferido tal estatus de obra
de arte (Dickie 1969:254). El sistema social que conferiría
ese estatus es el que Danto llama “el mundo del arte”. En él
hay  mecanismos,  convenciones  y  personas  que  otorgan  la
categoría de arte a las creaciones. Pero el mundo el arte como
sistema social es impersonal, es el resultado de las acciones
conjuntas de múltiples agentes. Los “gatekeepers” permiten la
entrada y, al hacerlo, ya adscriben un valor a un determinado
artista  y  su  obra.  Pero  el  mundo  del  arte  no  tiene  un
“portavoz” único y autorizado con suficiente autoridad para
decidir que un objeto puede ser considerado una obra de arte y
que  tiene  mucho  o  poco  valor.  Entonces,  ¿quiénes  tienen
suficiente reputación entre los agentes del mundo del arte, de
tal forma que cuando ellos consideran una obra como arte o
como no-arte, los demás aceptan esa clasificación? Junto a un
proceso de “gatekeeping” hay uno de “legitimación” de artistas
y obras de arte.

En los años 1970s varios sociólogos americanos, principalmente
de  la  “Escuela  de  Chicago”  (Becker,  Strauss,  Gerson),
proponentes  del  “interaccionismo  simbólico”,  utilizaron  el
concepto de “mundo social” para referirse a un set of common
or joint activities or concerns bound together by a network of
communications. Este concepto se apoya fuertemente en otro que
también es central al interaccionismo simbólico de la Escuela
de Chicago: la idea de que la colaboración y los intercambios
entre los agentes sociales son primordiales para la actividad
social y para la coherencia de un mundo social. El sociólogo
americano Anselm Strauss (1917-1996) también explica como los
mundos sociales se segmentan, se subdividen y crean otros
mundos más pequeños dentro de un mundo social más grande. Esta
noción es perfectamente aplicable al mundo del arte. En él es
fácil distinguir varios submundos o subsistemas, por ejemplo,
el mundo de la fotografía, dentro del mundo de las artes
visuales, que, a su vez, es parte de un mundo más amplio: el



de todas las artes.

Los  mundos  sociales  pueden  ser  de  muy  distintos
tamaños—algunos pueden ser pequeños, como el mundo social del
ballet—tipos, extensión territorial, complejidad organizativa,
etc. Entre los ejemplos de mundos sociales, el arte ocupa un
lugar privilegiado. Dentro de él surgen numerosos problemas de
“legitimidad”: autenticidad, pureza, aceptabilidad, legalidad,
originalidad, falsedad. Al estudiar el desarrollo y evolución
de “mundos sociales” y el modo en que nuevos submundos surgen,
Strauss distinguió varios procesos a los que agrupa bajo el
término “legitimación” (Strauss 1982:174).:

a) descubrimiento y valorización,

b) distanciamiento,

c) teorización,

d) estandarización y evaluación,

e) creación y cuestionamiento de las fronteras de ese mundo
social.

Un  importante  aspecto  de  la  mediación  artística  es
precisamente ese conjunto de procesos de “legitimación”. En
los párrafos siguientes utilizo ese marco de Strauss para
estudiar e identificar a los principales agentes y estructuras
en la legitimación dentro del mundo del arte nigeriano.

 

Descubrimiento y Valorización

En primer lugar, un nuevo mundo social—en este caso, el mundo
social del arte en Nigeria—tiene que probar que ofrece algo de
valor, que es una actividad que merece la pena, o que debe
llevarse a cabo. Esta es precisamente la situación en la que
se  encontraron  los  primeros  artistas  de  la  modernidad
nigeriana en la primera mitad dl siglos XX. Ellos tuvieron que



ser sus propios mediadores hasta conseguir que el arte—como
práctica social—adquiriera legitimidad en el entorno social
nigeriano. Otros pasos siguieron a este. Por ejemplo, muchos
años tuvieron que pasar en Nigeria hasta que la fotografía se
aceptara—se legitimara—como un medio artístico más.

 

Distanciamiento

Strauss explica (1982:175) como, junto a la definición de las
diferentes  actividades  del  mundo  social  en  cuestión  y  el
crecimiento  de  las  organizaciones  que  les  permitan
desarrollarse,  generalmente  hay  un  crecimiento  de  la
convicción  de  que  “lo  que  estamos  haciendo”  es  no  solo
legítimo sino más legítimo que lo que otros mundos sociales
están  haciendo.  Este  proceso  de  “distanciamiento”  ocurrió
especialmente  en  Nigeria  en  los  años  inmediatamente
posteriores a la independencia (1960), cuando los primeros
artistas nigerianos tuvieron que establecer su identidad como
artistas. La oposición de Uche Okeke a los modos teóricos y
prácticos de la enseñanza del arte en la primera Escuela de
Bellas Artes en Nigeria, el Nigerian College of Arts, Science
and Technology (NCAST) en Zaria, es un buen ejemplo de este
proceso. El distanciamiento de los fotógrafos artísticos de
los fotógrafos comerciales es otro ejemplo del proceso de
distanciamiento de un nuevo mundo social, el de los fotógrafos
artísticos.

 

Teorización

Tanto  los  primeros  artistas  nigerianos  como  los  que,  en
periodos  posteriores,  han  propuesto  nuevos  modelos  han
tenido—y  tienen—que  defenderse  de  ataques  de  agentes  en
posiciones establecidas. En este proceso de teorización no son
solo  los  “profesionales  de  la  teoría”  (críticos,
historiadores,  comisarios)  los  que  aportan  su  voz.  Otros



agentes—tanto los mediadores como los receptores—ofrecerán sus
opiniones  y  pareceres.  En  definitiva,  el  proceso  de
formulación de la teoría—o de las teorías—será un proceso
colectivo (Becker 1982). Este es otro proceso que está en
“vías  de  construcción”  en  Nigeria.  La  documentación,
historización y crítica el arte de la modernidad nigeriana
está todavía en sus primeros pasos. Un ejemplo claro es el
hecho de que hasta la fecha no se haya publicado ninguna
historia del arte moderno y contemporáneo nigeriano. Toda la
información disponible es fragmentaria.

 

Estandarización y evaluación

El cuarto proceso al que se refiere Strauss consiste en la
creación  de  estándares  junto  con  modos  de  juzgar  si  esos
estándares se han alcanzado. Los miembros de un nuevo sistema
social del arte necesitan estándares que les sirvan de guía
para  la  producción,  exposición,  distribución,  venta,
colección, etc. de su producción artística. Estos estándares
surgen al principio implícitamente, para más tarde, a través
de  un  complejo  proceso,  homogeneizarse  y  formalizarse  por
medio de consensos y convenciones. De nuevo, nos encontramos
con una situación precaria en Nigeria. Por ejemplo, algunos
artistas nigerianos utilizan—por falta de otros medios o por
ignorancia—técnicas y materiales pictóricos o escultóricos que
son totalmente inadecuados.

 

Fronteras

En los mundos sociales, como consecuencia de las nuevas formas
de  interacción  entre  sus  agentes  que  surgen  continuamente
dentro de ellos, las fronteras de cada mundo y submundos son
constantemente cuestionadas y redelineadas. Esta cuestión de
las  fronteras  entre  mundos  y  submundos  del  arte  es
particularmente importante para este estudio. Las fronteras



entre los mundos del arte, de la artesanía, de la decoración,
del diseño industrial, y las relaciones entre sus principales
agentes y estructuras cambian con el tiempo y nunca están
perfectamente definidas. Al mismo tiempo, esos agentes crean
lo que Becker (1982) llamó “convenciones” dentro de su mundo y
tratan  de  diferenciarse  de  los  actores  en  otros  mundos
sociales: artistas, artesanos, diseñadores, decoradores, etc.

Bourdieu, ha defendido, en The Rules of Art (1995), la idea de
que para estudiar adecuadamente las condiciones sociales que
afectan  la  producción  artística  hay  que  suspender  “the
charismatic  ideology  of  ‘creation’”  que  se  centra  —casi
exclusivamente— en el “supuesto productor” de la obra y que
nos impide preguntarnos: “who has created this 'creator' and
the magic power of transubstantiation with which the 'creator'
is endowed?” (1995:167). Si nos fijamos solo en la producción
material del objeto de arte, dejamos de preguntarnos acerca de
las condiciones en que esa producción se realiza. Borurdieu
sostiene que el artista que realiza la obra es, a su vez y en
cierto modo, hecho por todos aquellos —críticos, marchantes,
etc.—  que,  en  primer  lugar,  le  “descubrieron”  y  luego  le
“consagraron” como un artista merecedor de reconocimiento.

el comerciante en arte (distribuidor en pinturas, editor,
etc.) es inseparablemente ambos: el que explota la obra
del artista haciendo comercio de sus productos y quien, al
ponerlo en el mercado de bienes simbólicos a través de la
exposición, publicación o puesta en escena, asegura que el
producto  de  la  fabricación  artística  recibirá  una
consagración,  y  la  consagración  será  mayor  cuanto  más
consagrado sea el comerciante (Bourdieu 1995:167).

Hay una importante consecuencia de esta observación de Pierre
Bourdieu: el mediador comercial contribuye a “crear” el valor
del artista y, de ahí, llevarlo al reconocimiento público y la
fama. Poco a poco el artista, gracias a la labor de ese
mediador  comercial,  tiene  acceso  a  espacios  artísticos  de
mayor y mayor importancia. Para llevar a cabo esta función de



legitimación, el mediador ofrece como garantía su reputación y
—utilizando  la  terminología  de  Bourdieu—  su  “capital
simbólico”  acumulado.

En  Nigeria,  no  es  difícil  percibir  que  los  galeristas,
marchantes,  las  casas  de  subastas  y,  sobre  todo,  los
coleccionistas  ocupan  un  lugar  de  precedencia  temporal  y
efectiva  sobre  los  críticos  e  intérpretes  del  arte
contemporáneo nigeriano. Frecuentemente, estos críticos sólo
se aproximan—o tienen conocimiento—de los nuevos artistas tan
sólo cuando ellos ya tienen una presencia en el mercado del
arte  local  o  internacional.  Esto  significa  que  los
coleccionistas y marchantes son en Nigeria los primeros en
descubrir y promover el talento entre los jóvenes artistas. Un
ejemplo clarificador es el de la exposición anual organizada
en Lagos por la Rele Gallery y titulada Young Contemporaries.
Para esta exposición, la directora de la galería, Adenrele
Sonariwo, selecciona a un pequeño grupo de artistas noveles
que todavía no han participado en ninguna exposición y que son
prácticamente  desconocidos  fuera  de  unos  círculos  muy
restringidos.

 

Críticos e historiadores

Aunque su intención sea puramente académica, cuando un crítico
o historiador de arte establecido publica una valoración de
una  obra  de  arte  y  lo  hace  en  una  publicación  también
establecida, esta acción influencia no solo el conocimiento y
la interpretación de esa obra, sino también su posición en el
mercado del arte. Si esa opinión del historiador o critico es
compartida por otros expertos, entonces, no solo influencia,
sino que puede determinar si esa obra entre o sale del canon
del arte y su valor comercial. A partir de entonces, aunque la
obra —en si— no cambie, si hay un cambio de opinión entre los
expertos,  su  valuación  económica  cambiará  también.  Esta
realidad es aplicable no solo al mundo del arte, sino también



a  muchos  otros  sistemas  sociales  en  las  que  agentes  y
estructuras  interpretativas  o  evaluadoras  juegan  un  papel
importante.

Aunque  el  coleccionismo  de  arte  en  Nigeria  ha  crecido
considerablemente en la última década—particularmente tras la
apertura de las casas de subastas (Arthouse, TKMG y Sogal) y
la feria de arte (ArtX) en Lagos—no ha sucedido lo mismo con
los comisarios artísticos. El número de comisarios africanos,
residentes en África y con suficiente formación y capacidad
para llevar acabo exposiciones de envergadura, es todavía muy
reducido.  De  momento,  la  experiencia,  apoyo  institucional,
cualificaciones y recursos financieros de sus instituciones
hacen—paradójicamente—a los comisarios afroamericanos en USA
los  principales  agentes  curatoriales  de  arte  africano
contemporáneo a nivel global. En 1997, Ogbechie —de origen
nigeriano— echó la culpa de esta situación a la falta de
competencia profesional de los comisarios africanos (Ogbechie
1997).  Desafortunadamente,  más  de  veinte  años  después,  la
situación no ha mejorado mucho.

La actividad de todos los mediadores del arte tanto los que
contribuyen a su distribución como a su interpretación, y con
independencia de la tarea específica que realicen, contribuyen
a la valorización de las obras de arte tanto en la creación de
valor economico como valor simbólico. Por lo tanto, todos
estos  mediadores  contribuyen  a  dar  una  forma  y  carácter
específico a cada mundo del arte, y dentro de el a cada
momento histórico.

Las  posiciones  metodológicas  y  críticas  adoptadas  por
historiadores,  críticos  y  comisarios  artísticos  están
estrechamente  imbricadas  con  sus  trayectorias  vitales  e
intelectuales. Entender de dónde vienen es de gran ayuda para
comprender sus enfoques y postulados teóricos y darse cuenta
de que su posicionamiento no puede ser nunca absolutamente
“neutral”. Estos agentes de intermediación en interpretación
critica no son sólo observadores y estudiosos académicos que



investigan la historia del arte contemporáneo africano. La
mayoría de ellos son agentes activos en la creación de esa
misma historia. En el caso de los comisarios de arte, esto es
especialmente así.

Como Mclean (2014:132) ha señalado, hay algunos historiadores,
críticos  y  comisarios  de  arte  nacidos  en  África  y  ahora
residentes en Europa o América que pertenecen a esa primera
generación de africanos que pasaron de ser “indígenas”, a ser
ciudadanos de un estado regido por un derecho civil moderno.
Ellos personifican en sí mismos y en su pensamiento, el nuevo
orden postcolonial en el que palabras como indígena, nativo o
tribu  son  reliquias  abandonadas  del  colonialismo.  Varios
nigerianos  pueden  citarse  entre  ellos:  Enwezor,  Ogbechie,
Okeke-Agulu y Nzewi destacan en este pequeño y selecto grupo.
Ya en 2008, Kasfir hizo notar como en los previos 15 años, el
foco de los trabajos curatoriales y de critica artística en el
campo del arte africano se habían movido paulatinamente de una
geografía de la práctica principalmente tropical hacia una de
carácter diaspórico y global. Sin duda, esto era ya entonces
el resultado del hecho de que buena parte de los curadores y
críticos vivían —y viven, con la excepción de Sudáfrica— fuera
del continente.

El artista africano que trabaja en Londres o Nueva York es
mucho más propenso a recibir un reconocimiento crítico que
uno en Yaundé, Kampala o Addis, no debido conspiraciones de
poder como a veces se alega, sino por la mayor visibilidad
de su práctica en Occidente (Kasfir 2008: 10)

A continuación, dirijo mi atención a siete de los principales
agentes “interpretadores” del arte nigeriano. Su influencia
conjunta en el sistema del arte nigeriano es indudable. Se
trata  de  cuatro  historiadores—tres  de  ellos  afincados  en
Estados Unidos—y tres comisarios de arte —dos de ellos también
residentes  fuera  de  Nigeria.  Los  historiadores  son:  Chika
Okeke-Agulu, Ola Oloidi, Dele Jegede y Sylvester Ogbechie. Los
comisarios:  Okwui  Enwezor,  Bisi  Silva  y  Ugochukwu-Smooth



Nzewi.

 

Historiadores del arte nigeriano

CHIKA OKEKE-AGULU

Chika Okeke-Agulu, nació en el este del país, estudió primero
bellas artes en la University of Nigeria, en Nsukka, luego se
doctoró en historia del arte y esa ha sido desde entonces su
principal área de actividad. Chika Okeke-Agulu es profesor de
historia del arte en el Departamento de Arte y Arqueología de
Princeton University; coeditor, con Enwezor y Salah Hassan de
la revista Nka: Journal of Contemporary African Art. Aunque
centren su mirada en el mismo grupo de artistas, sus focos de
interés no son siempre los mismos. Enwezor se interesa sobre
todo en las ideas que conforman la condición postmoderna y
globalizada  de  artistas  e  intelectuales  de  las  periferias
globales. Por su parte, Okeke-Agulu, aunque también ha sido
comisario  de  varias  exposiciones  es,  sobre  todo,  un
historiador  centrado  en  la  producción  artística,  y
particularmente en el modernismo africano temprano. Su último
libro:  Postcolonial  Modernism:  Art  and  Decolonization  in
Twentieth-Century Nigeria (Okeke-Agulu 2015), trata sobre este
tema.



Chika Okeke-Agulu
 

 

OLA OLOIDI

El  profesor  Ola  Oloidi  es  el  más  veterano  de  todos  los
historiadores  nigerianos  del  arte  y  afincado  en  el  país.
Oloidi obtuvo en 1969 un diploma en arte en el Yaba College of
Technology, Lagos, seguido de una licenciatura y masters en
Bellas artes en Howard University, en Washington, USA en 1974.
Aunque empezó su doctorado en Estados Unidos en Historia del
Arte, lo concluyó en la Univeristy of Nigeria, Nsukka, en
1984, sino el primer historiador de arte nigerino en obtener
sa culificacion academica. Desde entonces, hasta su jubilación
en el 2012, fue profesor en la Escuela de Bellas Artes de esa
universidad.



Ola Oloidi

 

DELE JEGEDE

Dele Jegede (o como el prefiere escribir su nombre, “dele
jegede”,  en  minúsculas)  estudió  arte  en  la  Ahmadu  Bello
University en Zaria. En 1983, obtuvo un doctorado en historia
del arte en Indiana University, USA. Su tesis doctoral sobre
el  arte  contemporáneo  ngeriano  fue  una  de  las  primeras
publicaciones  que  se  enfrentaron  al  tema  de  una  manera
rigurosa. A lo largo de su carrera ha compaginado la practica
y la docencia artística simpre desde posiciones críticas. En
1991 fue elegido presidente de la Society of Nigerian Artists.
En 1993 se trasladó a Indiana University para trabajar como
profesor.  Permaneció  en  Estados  Unidos  hasta  su  reciente



jubilación,  pero  ha  sido  muy  activo  en  la  publicación  de
varios libros y articlulos sobre le arte nigeriano.

SYLVESTER OGBECHIE

Sylvester Okwunodu Ogbechie, de origen nigeriano, es profesor
de  Historia  del  Arte  en  la  Universidad  de  California.  Su
investigación  se  ha  centrado  también  en  la  modernidad
africana.  Fundador  y  editor  de  la  revista  Critical
Interventions:  Journal  of  African  Art  History  and  Visual
Culture,  Ogbechie  contribuye  regularmente  en  las  más
importantes publicaciones sobre la historia del arte africano
moderno y contemporáneo. Se trata de una de las voces más
activas y respetadas en este nuevo campo de la historia del
arte.

 

Comisarios de arte

Entre los mediadores del arte en occidente, los comisarios
artísticos  ocupan  una  posición  y  ejercen  una  función  de
creciente  importancia,  tanto  si  trabajan  de  forma
independiente  como  si  lo  hacen  de  modo  estable  en
instituciones  culturales.  Los  grandes  comisarios
internacionales, a través de su elección de las narrativas,
los artistas y la presentación de las obras en bienales, y
exposiciones  institucionales,  están  ganando  terreno  en  el
espacio  del  mundo  del  arte  a  críticos,  historiadores,
galeristas  y  marchantes.  Sus  decisiones,  tiene  un  impacto
substancial en la valorización y reputación de artistas y en
la adscripción de significados a sus obras. A nivel global o
de  los  grandes  mundos  del  arte,  aunque  trabajen  de  modo
independiente, los comisarios, como agentes de ese mundo del
arte se apoyan y necesitan estructuras institucionales—museos,
corporaciones cívicas, grandes patrocinadores—para ejercer su
acción.

Los curadores son los intermediarios capacitados por estas



redes  institucionales  y  profesionales,  por  un  lado;
artistas y público, por el otro. Por lo tanto, la función
curatorial  está  intrínsecamente  restringida  por  los
intereses de grupos y circunscripciones más grandes o más
poderosos. … En este contexto de élite, los curadores han
funcionado tradicionalmente como árbitros del gusto y la
calidad (Ramírez 1996:15).

En Nigeria, debido principalmente a la escasez y debilidad de
instituciones públicas con capacidad y recursos para organizar
exposiciones  de  arte  de  mediana  o  gran  entidad,  las
oportunidades  de  ejercer  esa  actividad  curatorial  y  de
comisionado  son  muy  restringidas.  En  los  medios  de
comunicación  y  el  material  de  publicidad  de  exposiciones
comerciales  en  Nigeria  es  frecuente  ver  la  palabra
curator utilizada para referirse simplemente a la persona que
ha organizado la exposición. Sin embargo, la realidad es que
existen  poquísimos  expertos  en  Nigeria  a  los  que  pueda
aplicarse adecuadamente el término “comisario artístico”. La
única comisaria con una capacitación académica y competencia
profesional acreditada y residente habitualmente en Nigeria
fue  Bisi  Silva  —recientemente  fallecida–,  la  fundadora  y
directora del Centre for Contemporary Art (CCA) en Lagos a la
que me he referido anteriormente en este capítulo al estudiar
las instituciones artísticas no comerciales en Nigeria. Junto
a ella, hay varios comisarios de exposiciones y curadores de
colecciones en museos que trabajan en instituciones fuera del
país. A continuación, me refiero a dos de ellos: Okwui Enwezor
(también fallecido inesperadamente en 2019 cuando estaba en lo
alto de su carrera) y Smooth Ugochukwu Nzewi.

OKWUI ENWEZOR

Okwui Enwezor, empezó su carrera como poeta y estudiante de
ciencias  políticas,  para  convertirse  en  comisario  de
exposiciones,  director  de  bienales  de  arte,  gestor  de  un
importante museo europeo, fundador y editor de una revista de
arte africano y escritor acerca de materias que transcienden



las  fronteras  del  arte  y  cubren  más  amplios  territorios
intelectuales. La voz de Enwezor es más la voz del comisario
de exposiciones y crítico de arte que la del historiador. En
la Power 100, la lista que cada año publica ArtReview de las
100 figuras más influyentes en el mundo del arte contemporáneo
a nivel global, Enwezor aparece ya desde 2002, año en el que
fue director de la Documenta 11, en Kassel. En 2015, cuando
fue comisario de la Bienal de Venecia, alcanzó el puesto 17 y
en 2016 aparece en el puesto 20. Dos años más tarde, era uno
de los dos autores africanos citados en un libro español sobre
la historia de los críticos de arte (Lorente, 2017: 200).

En 1982 Enwezor se trasladó desde su nativa Nigeria a New York
para estudiar Ciencias Políticas. En 1994, fundó Nka: Journal
of Contemporary African Art y en 1996 dio su primer paso en
una rápida carrera como comisario de exposiciones. Ese año
dirigió la exposición In/Sight: African photographs, 1940 to
the  present  en  el  Guggenheim  de  New  York.  En  1997,  fue
nombrado Director Artístico de la 2ª Johannesburg Biennale. En
1998 fue co-comisario de la exposición Cinco continentes y una
ciudad  en  México.  En  2006,  comisarió  la  II  Bienal
Internacional de Arte Contemporáneo de Sevilla. En 2008, fue
el Director Artístico de la VII Gwangju Biennale en Corea del
Sur. En 2011, fue nombrado director de la Haus der Kunst en
Munich. En 2012, dirigió la Biennale de Paris. En 2013 recibió
el  encargo  más  importante  de  su  carrera:  ser  el  director
Artístico de la 56 Biennale de Venezia (mayo a noviembre de
2015).  Ningún  africano  había  sido  hasta  ahora  director
artístico de una importante bienal. Enwezor lo fue de las dos
principales: Documenta y Venecia.



Okwui Enwezor

BISI SILVA

Bisi Silva fue curadora de numerosas actividades curatoriales
internacionales.  Estudió  primero  en  Francia  y  luego  en
Inglaterra, donde trabajó por tres años en el Camden Arts
Centre en London, antes de empezar en 1993 un Máster en Visual
Arts Administration en el Royal College of Art. En 2002 se
trasladó a Lagos y desde entonces, especialmente desde que en
2007 fundó el Centre for Comtemporay Art (CCA) en Lagos, su
actividad curatorial en África y en otras partes del mundo fue
incesante.  Entre  sus  proyectos  están:  co-curadora  de  la
séptima  bienal  de  Dakar,  Senegal  en  el  2006;  Silva  fue
directora artística de la décima edición de los Encuentros de
Bamako, en Mali (2007); Mumbai, India y Taipei, Taiwán (2008);
Co-curadora de la segunda Thessaloniki Biennale, en Grecia en
2009; Johannesburg (2009); En 2011 comisarió la exposición
J.D. “Okhai Ojeikere: Moments of Beauty” en el Kiasma Museo de
arte contemporáneo en Helsinki; Silva, trabajó también, entre
2012 y 2013, en el proyecto de colaboración titulado “The
Progress of love” entre el Centre for Contemporary Art (CCA),
la Pulitzer Foundation for Arts en Missouri (USA) y la Menil
Collection de Houston (USA). Venecia, Italia (2013); en 2015,



Silva fue directora artística de la décima edición de los
Encuentros de Bamako, la bienal de fotografía en Bamako, Mali.

Silva  fue  desde  2010,  la  fundadora  y  directora  de  Àsìkò
International Art School, una plataforma y escuela de estudios
curatoriales en África que en cada edición trabaja en un país
distinto en África. Esta plataforma nómada ha sido durante
años un efectivo medio para establecer relaciones y diálogos
entre artistas, agentes culturales y comisarios de arte en el
continente. Silva es miembro de los consejos editoriales de
varias publicaciones de arte: N.Paradoxa, ContemporaryAnd y el
International Feminist Art Journal. Silva falleció en Lagos en
febrero de 2019.

Bisi Silva
 

UGOCHUKWU-SMOOTH NZEWI

Ugochukwu-Smooth C. Nzewi es, desde agosto de 2017 el Curator
of African Art en Cleveland Museum of Art, en USA. En su
posición, está a cargo de la conservación y desarrollo de la



colección de arte africano en este museo. Nacido en Nigeria,
estudió  arte  en  la  University  of  Nigeria,  Nsukka  bajo  la
tutela de El Anatsui y completó sus estudios allí en 2001.
Desde ese año hasta 2006, cuando se trasladó a Sudáfrica para
hacer un programa de posgrado en Museum and Heritage Studies
en  la  University  of  Western  Cape.  En  2013  completó  su
doctorado  en  Historia  del  Arte  en  Emory  University,  en
Atlanta, e inmediatamente empezó a trabajar como curador de
arte  africano  en  el  Hood  Museum  del  Darmouth  College
(2013-2017). En 2014, fue co-curador de la Bienal de Dakar. En
2016-2017) también co-curador de la Bienal de Shangai. Como
comisario  y  curador  de  museo,  Nzewi  está  particularmente
interesado en la inserción y asignación de significado del
arte dentro de las sociedades africanas.

En mundos del arte más desarrollados que el de Nigeria hay
—además de los ya citados— un agente mediador que no existe
todavía en Nigeria de una forma profesionalizada. Es el Art
Advisor, el consultor especializado en el mercado del arte,
capaz de ofrecer servicios de consultoría a coleccionistas,
inversores  en  arte,  instituciones,  y  otros  profesionales
interesados en adquirir obras de arte. En la historia del
coleccionismo  occidental,  los  asesores  y  consultores
artísticos han desempeñado un papel relevante en la gestación
de numerosas colecciones, sobre todo en América. Hasta ahora,
esto no ha ocurrido en Nigeria. Aunque unas pocas personas en
el país ofrecen consejo informalmente, este componente del
mundo  del  arte  está  todavía  por  desarrollarse.  Los
coleccionistas forman y gestionan sus colecciones de un modo
casi exclusivamente personal. Este hecho no está desligado de
la precariedad de oferta de galerías y marchantes serios y
competentes, capaces de ofrecer un servicio de utilidad y
calidad al coleccionista.

 

Conclusión



En  la  introducción,  he  hecho  notar  que  el  arte  de  la
modernidad  nigeriana  empieza  a  aparecer  en  las  primeras
décadas del siglo XX, pero no adquiere cuerpo hasta después de
la independencia del país en 1960. Es entonces cuando los
primeros canales de mediación y distribución del arte —las
primeras  galerías  y  los  primeros  marchantes—  empiezan  a
aparecer. Los llamados “intérpretes” o agentes críticos llegan
más tarde. Es solo en los años 80 que surgen los primeros,
situados  principalmente  en  universidades,  tanto  nigerianas
como, sobre todo, americanas y británicas. Sin embargo, los
agentes  del  mercado  del  arte,  además  de  su  labor  de
distribución, siguen siendo los principales gatekeepers del
mundo del arte nigeriano contemporáneo. 

[1] Siguiendo a Peist (2012:18) utilizo preferentemente la
palabra “reconocimiento” en vez de otras que aparecen a menudo
en obras sobre el tema: fama, consagración, éxito, reputación.
Hacerlo  así,  me  parece  más  cercano  a  la  palabra  original
utilizada por Bowness, “recognition”, ofrece mayor libertad e
graduación: desde los pequeños círculos iniciales alrededor
del artista hasta los ámbitos globales que una “consagración”
artística puede alcanzar.

El  Rojas:  plataforma  de
enunciación  crítica  de  las
desobediencias socio-sexuales

https://aacadigital.com/articulos/el-rojas-plataforma-de-enunciacion-critica-de-las-desobediencias-socio-sexuales-en-el-campo-cultural-de-buenos-aires-1984-2014/
https://aacadigital.com/articulos/el-rojas-plataforma-de-enunciacion-critica-de-las-desobediencias-socio-sexuales-en-el-campo-cultural-de-buenos-aires-1984-2014/
https://aacadigital.com/articulos/el-rojas-plataforma-de-enunciacion-critica-de-las-desobediencias-socio-sexuales-en-el-campo-cultural-de-buenos-aires-1984-2014/


en  el  campo  cultural  de
Buenos Aires (1984-2014)
1.              “Con discriminación y represión no hay

democracia”
[ 1 ]

Las consecuencias de la última dictadura militar argentina
(1976-1983) fueron devastadoras tanto en el orden económico
como  político  y  social.  Tras  la  derrota  bélica  por  la
soberanía de las Islas Malvinas, el gobierno de facto se fue
fracturando y la sociedad en general comenzó a reconocer los
signos de los peores años de terrorismo de Estado. En el
debilitamiento de dicho gobierno, el movimiento de derechos
humanos  y  determinadas  plataformas  de  activismos  políticos
recuperaron su fuerza silenciada y censurada por amenazas y
arrestos; entre las últimas se encuentran el movimiento de
mujeres  y  las  disidencias  sexo-políticas,  es  decir,  aquel
movimiento subalterno que se inscribe por fuera de las lógicas
de la heterosexualidad (Cfr. Preciado, 2003). Por un lado,
según  María  Laura  Rosa  (2014),  ya  en  el  año  1980,
organizaciones feministas volvían a la arena política para
posicionar  sus  reclamos,  entre  estos,  la  patria  potestad
indistinta para la cual se conformó la comisión Pro Reforma de
la Patria Potestad y un frente de Derechos Iguales para la
Mujer Argentina (DIMA). Durante el transcurso de 1981, este
último organizó el Primer Congreso Argentino: La mujer en el
mundo de hoy, realizado el 25 de octubre de 1982, con una
vasta  convocatoria  de  alrededor  de  ochocientas
participaciones. El éxito del mismo motivó a desarrollar otro
evento de similar envergadura, las Jornadas de creatividad
femenina, entre el 1 y 3 de abril de 1983, es decir, a pocos
meses de la primera experiencia. De esta manera, siguiendo
Legados  de  libertad  (Rosa,  2014)  se  advierte  la  temprana
reactivación de las agrupaciones feministas y la producción de
intervenciones artísticas como artefactos de cuestionamiento

https://aacadigital.com/articulos/el-rojas-plataforma-de-enunciacion-critica-de-las-desobediencias-socio-sexuales-en-el-campo-cultural-de-buenos-aires-1984-2014/
https://aacadigital.com/articulos/el-rojas-plataforma-de-enunciacion-critica-de-las-desobediencias-socio-sexuales-en-el-campo-cultural-de-buenos-aires-1984-2014/


al ordenamiento social del género. Por su parte, el activismo
sexo  disidente  también  volvía  a  aglutinarse  en  torno  de
plataformas suspendidas por el régimen de persecución militar.
Entre los focos emergentes –previos a los comicios del 30 de
octubre de 1983– se encontraban Oscar Wilde, Pluralista, Grupo
de  Acción  Gay  (GAG),  Dignidad,  Nosotros,  Camino  libre  y
Liberación. Los mismos se conglomeraron en la Coordinadora de
Grupos Gays, a modo de restablecer la genealogía y frentes de
luchas del activismo político sexual iniciado en los años
sesenta/setenta por el Frente de Liberación Homosexual (FLH) y
otras  agrupaciones  (Cfr.  Cuello  y  Lemus,  2016).  Por  lo
expuesto, si por un lado interesa referenciar la activación de
feministas analizadas por María Laura Rosa (2014) es porque la
investigadora  advirtió  la  imbricación  entre  los  grupos  de
concienciación  de  las  mujeres  y  el  desarrollo  de  un  arte
feminista. En otro orden, la conformación del FLH tuvo como
Puntos Básicos de Acuerdoreivindicaciones específicas, entre
ellas, el cese de la represión policial y la derogación de los

edictos policiales.
[2]

 Iguales proclamas políticas sostuvieron
los grupos de la disidencia sexual conformados en la década
del ochenta y el colectivo de travestis y mujeres trans en la
década del noventa y el nuevo milenio. En este sentido, las
dos líneas mencionadas de movilización política en la apertura
democrática  sientan  precedentes  característicos  del  devenir
político  del  movimiento  sexo-genérico  desobediente  de  la
Ciudad de Buenos Aires: por un lado, la apelación a discursos
y visualidades críticas como maquinaria de enunciación y, por
otro  lado,  el  reclamo  por  la  eliminación  de  códigos  y
contravenciones que criminalizan las identidades que no se
sujetan a la economía heterosexual (Wittig, 2006 [1992]).

Asimismo,  finalizada  la  dictadura  militar  (1976-1983),
paralelamente a estas reactivaciones micropolíticas el campo
cultural produjo cambios sustanciales para la vida democrática
en  las  instituciones  estatales.  Estas  también  atravesaron
dinámicas de apertura y cambios en los albores de la primavera



democrática.  Para  dar  cuenta  cómo  ingresaron  tales
reconfiguraciones de las minorías socio-sexuales al interior
de  las  instituciones  públicas,  en  esta  oportunidad,  nos
centraremos en el Centro Cultural Rector Ricardo Rojas de la
Universidad de Buenos Aires fundado en este contexto. Con el
tiempo, dicho espacio sería una plataforma de intervención del
activismo académico disidente, ya sea por la actividad del
Área de Estudios Queer fundada en 1997 o, en el nuevo milenio,
por la del Área de Tecnologías de Género, donde se llevó
adelante entre el año 2007 y 2014, El Teje. Primer periódico
travesti latinoamericano. Para tal fin, a continuación, se
caracteriza el perfil institucional que distinguió al espacio
en el transcurso de sus 30 años (1984-2014). A partir de dicho
análisis institucional se sostiene que, el Centro Cultural
Rector  Ricardo  Rojas  constituyó  la  primera  institución
pública-estatal en la que fue posible, en general, disputar
discursos socio-sexuales mayoritarios mediante intervenciones
y  plataformas  artísticas  que  operaron  como  maquinaria  de
enunciación  crítica.  En  particular,  tales  maquinarias
habilitaron un devenir travesti cuando los edictos policiales
tenían plena vigencia y se perseguía y hostigaban a quienes
desajustaban,  mediante  su  imagen  corporal,  el  régimen
heterosexual (Wittig, 2006).[3]Consideramos que estos pasajes
desobedientes fueron posibles, por un lado, por los agentes
que coordinaron distintas áreas de la institución y, por otro
lado, por la intensa actividad teatral que realizó Batato
Barea.  El  performer,  lejos  de  definirse  bajo  categorías
binarias  desarrolló  un  travestismo  cuestionador  (Trastoy  y
Zayas de Lima, 2006). En consecuencia, su dramaturgia corporal
no  sólo  transgredió  convenciones  teatrales,  sino  también
sociales y, a través de su labor, la identidad de género
autopercibida fue respetada en la institución. Por ello, el
Área  de  Tecnologías  de  Género  del  Centro  Cultural  Rojas
recuperó su figura de modo emblemático. Este vínculo quedó
manifestado  de  forma  explícita  cuando,  con  motivo  del
aniversario de los 30 años del Rojas (2014), el flyer de
difusión de la actividad programada por dicha Área, con la



imagen del rostro del performer, se preguntaba: “¿Qué hicimos
con la posta que nos dejó Batato?”.

Cartel de difusión. El TejeFest, septiembre de 2014,
Centro Cultural Rojas.

 

2.              El Rojas, un laboratorio cultural para
“acercar la universidad al pueblo”

En la década del sesenta, el edificio de la Universidad de
Buenos  Aires  ubicado  en  Corrientes  2038  fue  sede  de
actividades artísticas, entre ellas, las puestas del Grupo de
Egresados del Instituto de Teatro de la Universidad de Buenos

Aires.
[4]

 Allí también radicó la biblioteca de la Facultad de
Psicología, distintos centros de estudiantes y la Dirección de
Cultura de la Universidad de Buenos Aires, espacio del cual
dependió el grupo de Teatro Universitario de Buenos Aires
(TUBA) entre 1974-1983 y cuya dirección escénica estuvo a

cargo de Ariel Arturo Quiroga (Cfr. Ugarte, 2014).
[5]

 Con tales
antecedentes, hacia la década del ochenta, el edificio contaba
con  espacios  (aunque  precarios  y  derruidos)  para  la
realización de actividades culturales, entre ellas, la sala



principal (actualmente llamada Batato Barea) y la sala Cancha.
Precisamente,  en  este  espacio  cultural  emergente  en  la
apertura  democrática  se  incrementaron  las  actividades
artísticas realizadas en el marco de la Dirección de Cultura
de la Universidad de Buenos Aires. Entre estas, la actividad
coral  (aunque  se  desarrollaba  de  modo  independiente  en
distintas  Facultades  de  la  Universidad)  carecía  de  una
coordinación institucional; por ello, en marzo de 1984, se
creó el Coro de la UBA, bajo la dirección artística de Oscar
Castro  y  Graciela  Taquini.  De  acuerdo  con  el  testimonio
ofrecido en conmemoración de los 25 años del Rojas:

Cuando iniciamos nuestra actividad, donde hoy es el Rojas
existía  un  olvidado  edificio  semidestruido  de  la  UBA.
Fuimos  los  integrantes  del  coro  quienes  sugerimos  al
Rector Francisco Delich y a la Secretaría de Extensión
Universitaria de ese momento, Laura Mussa, que ese local,
en plena calle Corrientes, si se refaccionaba, podría ser
el centro cultural universitario. Felizmente se ocuparon
inmediatamente  del  tema  y  el  Rojas  se  inauguró  en
septiembre  de  1984,  con  un  concierto  del  Coro  de  la
UBA(Castro y Taquini, 2009: 77).

 

El contexto socio-político demandaba crear nuevos canales que
restituyeran  el  valor  de  la  expresión  y  espacios  para  el
desarrollo cultural. Por lo cual, con el expreso objetivo de
centralizar  y  preservar  la  calidad  de  las  actividades
artísticas  que  promovía  la  casa  de  estudios,  se  fundó  el
Centro Cultural Rector Ricardo Rojas bajo el expediente Nº
30.304/84. A lo largo de sus 30 años de funcionamiento, el
Rojas fue una usina cultural(Lebenglik, 2009) y un centro de
experimentación y renovación artística. Siguiendo a la Red
Conceptualismos  del  Sur  (2012),  en  América  Latina,  en  la
década  del  ochenta  se  produjo  un  movimiento  sísmico.  De
acuerdo con esta imagen, el Centro Cultural Rojas fue uno de
los puntos de colisión de dichos movimientos, una plataforma



cuyas  réplicas  de  propagación  artística  impactan  en  la
extensión  de  otros  territorios  contra-culturales  y
acontecimientos poético-políticos en el periodo 1984-2014.

En sus primeros años, el Centro Cultural Rector Ricardo Rojas
dependió del Área de Extensión Universitaria de la Universidad
de Buenos Aires, motivo por el cual las políticas de gestión
desarrolladas se caracterizaron por “acercar la universidad al
pueblo”,  a  la  sociedad,  tal  como  indican  los  principales
propósitos fundacionales del área de extensión en los espacios

universitarios.
[ 6 ]

 No  obstante,  de  acuerdo  con  el  primer
director del Rojas, Lucio Schwarzberg (Director de Cultura de
la UBA entre 1984-1986), quienes se embarcaron en la tarea
inaugural  de  generar  un  centro  cultural  estatal  una  vez
culminada  la  dictadura,  más  que  un  programa  o  perfil  de
gestión  institucional,  tuvieron  realmente  entusiasmo  y
deslumbramiento frente a la posibilidad de trabajar con entera
libertad (Cfr. Schwarzberg, 2009). Con este ímpetu comenzaron
a planificarse actividades mediante las que el Rojas llevó
adelante una programación de cursos, capacitaciones, diálogos,
conferencias y actividades artística con rasgos diferenciales
en relación con otros centros culturales de la época, entre
ellos, el San Martín, caracterizado por un perfil “más rígido”
o el Centro Cultural Recoleta, “más paquete”, como señaló el
mencionado Lucio Schwarzberg (2009a: 18). La tarea fue posible
ya  que,  por  entonces,  existía  una  gran  confianza  de
intelectuales  y  artistas  hacia  el  Estado:

En ese momento se le podía pedir a la gente que viniera a
trabajar para el Estado gratis. Era reconquistar un Estado
que había estado en manos de los militares y sus secuaces.
Ahora sabemos que no hay por qué trabajar gratis para
nadie (Shcwarzberg, 2009: 12).

 

De esta manera, en medio de los escombros de una oscura época



que había signado y cercenado el campo cultural, el Rojas
ofició de puerta de entrada para quienes comenzaban a salir de
las catacumbas y quienes volvían del exilio. Al respecto,
Schwarzberg agrega: “El grueso de ellos no cobraba, venían
porque  había  que  ocupar  el  espacio  (…)  Nos  proponíamos
instalar temas que habían estado fuera de la academia” (2009a:
18).  Con  esta  propuesta  comenzaron  los  encuentros  con
intelectuales y artistas. Según Tamara Kamenszain, directora
de  Asuntos  Extracurriculares  del  Rojas  desde  su  fundación
hasta 1990, la apuesta consistió en desarrollar un movimiento
dinamizador hacia el interior de la universidad al brindarle
al alumnado una relación viva, no heterodoxa, libre con la
cultura y sus productores, más allá de lo que le ofrecían los
marcos teóricos de sus carreras. Y un movimiento hacia el
exterior de la universidad, es decir, establecer una nueva vía
de contacto con el público extrauniversitario a través de un
saber  académico  ofrecido  de  manera  no  convencional  (Cfr.

Kamenszain,  2009).
[7]

 Con  este  espíritu,  el  Centro  Cultural
Rojas  sostuvo  ciclos  paradigmáticos,  entre  los  cuales
restituye  Kamenszain:

Iniciamos dos ciclos históricos: La que se viene y Los que
conocieron a (…) El primero sirvió para darle la palabra a
las nuevas camadas literarias (Pauls, Caparrós, Guebel,
Chitarroni). El segundo ciclo fue una opción heterodoxa
para  el  concepto  de  homenaje.  Cuando  hicimos  Los  que
conocieron  a  Alejandra  Pizarnik  pasó  algo  que,  sin
exagerar, aportó la clave para que el Rojas entrara en una
nueva etapa. Cuando estaba por terminar el evento, un
tímido adolescente del que sólo llamaban la atención –para
lo  que  se  usaba  en  esa  época–los  extraños  reflejos
oxigenados en el pelo, me pidió permiso para recitar unos
poemas  de  Alejandra.  Acto  seguido,  nos  dejó  a  todos
boquiabiertos con una intervención que ponía la lectura de
poemas a años luz de lo que se había hecho hasta entonces.
Era Batato Barea. Desde ese día el under se instaló en el



Rojas  para  siempre  y  la  literatura  quedó  felizmente
desvirgada por el teatro, la performance, la música (2019
[en línea]).

 

Desde 1986, con la incorporación de Daniel Molina al Área de
Letras, comenzó el ciclo Lengua Sucia. Poesía para después de
todo, que se desarrolló hasta 1991. El mismo Molina (2009)
señala que el fin del ciclo simboliza la culminación de una
etapa  del  Centro  Cultural  Rojas,  en  coincidencia  con  el
fallecimiento de Batato Barea (el 6 de diciembre de 1991), y
la finalización de una época que había comenzado bajo el manto
de transición democrática y que –ya en el menemato– ofrecía
otros  signos  político-sociales  para  caracterizar  la  nueva
década del noventa.

Recorte de programa de mano. Ciclo Lengua sucia. Centro
Cultural Rojas, mayo de 1990.

Archivo Museo Casa Batato Barea. Fotografía: Guillermina
Bevacqua

En este ciclo se presentaban grupos extranjeros y bandas de
rock, moda y poesías. Como su nombre lo indica, se trataba de
actividades  que,  desde  los  márgenes  de  una  reconocida



institución –en palabras de Tamara Kamenszain (en Jiménez,
2009)–, se enchastrara y ensuciara el campo cultural heredado
de la dictadura. Paralelamente al comienzo del ciclo, el Área
de Teatro había desestimado la propuesta de Batato Barea “por
parecer demasiado under, o quizás por parecer directamente
indemostrable”, como sugiere María Moreno (2003 [en línea]).
Sin embargo, dado que el detritus en los ochenta operaba como
un  dispositivo  de  (re)invención  de  modos  de  hacer  que  la
culturamainstream  (hegemónica)  desechaba,  mediante  alianzas
marginolientas Barea fue invitado a presentar sus espectáculos
de poesías performáticas (Garbatzky, 2013) en el ciclo creado
y organizado por Daniel Molina, quien explica:

Mientras él [Batato] vivió, a la mayoría de la gente de
teatro –incluso a los más audaces– le parecía, en el mejor
de los casos, un sapo de otro pozo. Yo le ofrecí que
basara sus nuevos trabajos en textos poéticos y así podría
sumarlo al ciclo de poesía Lengua Sucia. De esa forma
surgieron  sus  mejores  obras:  desde  Alfonsina  y  el
Mal hasta La Carancha, una dama sin límites (en la que
compartió  cartel  con  Alejandro  Urdapilleta  y  Humberto
Tortonese), pasando por Un puré para Alejandra. Si Batato
hubiera llegado al Rojas unos años más tarde, cuando se
sumaron al área teatral gente como Rubén Szuchmacher, Vivi
Tellas, Alejandro Tantanian, Rafael Spregelburd, Andrea
Garrote, Daniel Veronese, Miguel Pittier o, ahora, Matías
Umpiérrez, quizá la historia hubiera sido diferente, pero
hasta  su  muerte  fue  más  un  “clown  travesti”  que  un
“actor”(2009  [en  línea]).

 

Cuando en 1989 se creó la Galería del Rojas bajo la dirección
curatorial de Jorge Gumier Maier con la instalación de Liliana
Maresca Lo que el viento se llevó. La cochambre, Batato Barea

intervino la inauguración con una performance poética.
[8]

 Esta
consistió  en  la  lectura  de  “Sombra  de  Conchas”,  un  texto



neobarroco de Alejandro Urdapilleta plagado de figuraciones
sexualizadas y remisión a un escenario desobediente de conchas
y braguetas travisteriles: 

Conchas con olor a teatro/ camarines con olor a concha/
¡conchas! ¡conchas!/ Breteles de corpiños y caireles/ copa
va copa viene/ y el bulto magno que me enceguece/ desde tu
entrepierna almibarada/ gloria de tu bragueta/parcimonia 
[sic]  de  transeúntes/carroña  que  masco/y  leche/
y al final telones/ y cenitales/ pelucas de pétalos/ alas
de cuarzo/ bambalinas en el alma/ rímel en el culo/ 130
putos frente a un espejo/ todos descuartizados/ vocación
de  concha/  ¡conchas!  ¡conchas!/  Libre  albedrío/  y  una
montaña/ y atrás el fuego/ y la huella de tu chupón en mi
nalga  cruda/  medialuna  de  árabes/  matanza  de  chinos/
saqueos de fiambrerías/ 4 conchas que arrastro con mi
changuito/ más 5 que llevo puestas/ son 9 conchas/ leche
condensada/  pan  lactal/  y  esperma/  como  un  pulpo  esa
concha enorme/ se va acercando/ ya cubre todo el Parque
Lezama/ ¡conchas! ¡conchas!/ Potras de crines blancas/
cayendo en los precipicios/ ¡conchas! ¡conchas!/ Cisnes
que alzan el vuelo/ y escupen sangre desde las nubes/
conchas  que  se  derriten/  conchas  ruborizadas/  conchas
famosas/ ¿concha peluda?/ ponele spray/ y atrás de todo mi
muerte negra/ dientes de raso/ pestañas grises/ aplausos
para las conchas/ ¡vivas vítores y clarines!/ aplausos
para el deseo/ como una baba/ aplausos para la luna/ que
tiene concha/ aplausos para el becerro/ y el vellocino de
oro/  y  para  tu  concha/  tan  elegante/  tu  concha  de
firmamento/ de algarabía/ y de sentimiento/ ¡aplausos para
la concha de tu madre!/ ¡y para la de T…M… qué todavía
ruge!/ Aplausos para mil conchas de camarines/ conchas
postizas/ conchas de llantos/ conchas de risas/ conchas
que crujen/ conchitas diminutas liliputienses/ y grandes
conchones profundos/ ¡en fin!/ ¡A la Gran Concha Argentina
Salud!(Urdapilleta, 2008: 69-71).



Captura de pantalla de Batato Barea en Lo que el viento se llevó, instalación

de Liliana Maresca en el Centro Cultural Rojas, 1989. Video-catálogo de la

muestra retrospectiva Frenesí de Liliana Maresca. Realización: Adriana

Miranda (1994).

De acuerdo con el estudio de Irina Garbatzky en la declamación
escénica Barea reutilizó las lecciones de recitado de poesías
de los manuales escolares en los que se remarcaba el uso de la
voz lenta y baja pero animada cuando los pasajes del texto lo
requieran,  con  una  pronunciación  sin  defectos,  movimientos
naturales  y  una  actitud  corporal  noble  y  viril  pero  para
desmoronar, mediante la parodia, tal tradición declamatoria
(Cfr. Garbatzky, 2013: 161). Asimismo, no afeminaba su voz, en
consecuencia, la performance poética se producía entre una
neutralidad  corporal  conservadora  y  el  desacato  de  las
convenciones poéticas y sociales. Por su parte, la instalación
de Liliana Maresca estaba conformada por sombrillas, sillas y
mesas  estropeadas,  despintadas  y  oxidadas,  cochambrosas,
traídasc de lo que fue un glamoroso recreo del Tigre, El



Galeón de Oro (intervenido en la dictadura militar y luego
abandonado). Como signos y restos de un pasado reciente, la
elegía del texto y de este mobiliario y objetos derruidos
señalaban  lo  que  el  viento  se  llevó.  No  obstante,  la
exposición  (tanto  en  el  trabajo  de  Barea  como  en  el  de
Maresca) era una afirmación de la transmutación de lo que las
sociedades descartan; residuos puestos en la escena de una
nueva mirada, objetos que constelan entorno al deseo para que
cada quien pueda vivir más su propia vida (como indica un
poema  de  Liliana  Maresca)  por  fuera  de  las  formas
convencionales  y  tradiciones  artísticas  (Cfr.  Gutiérrez,

2018).
[9]

Captura de pantalla de Lo que el viento se llevó,
instalación de Liliana Maresca en el Centro Cultural
Rojas, 1989.Video-catálogo de la muestra retrospectiva

Frenesí de Liliana Maresca.
Realización: Adriana Miranda (1994).



Por  esta  exposición  inaugural  y  por  el  perfil  curatorial
desarrollado entre 1989-1992 en la galería de artes visuales
del Centro Cultural Rojas, Mariana Cerviño (2012) consideró
que la gestión de Jorge Gumier Maier propuso un corpus de
artistasherejes con una doble dinámica en el campo artístico,
entre ellos: Marcelo Pombo, Pablo Suárez, Miguel Harte y Omar
Schiliro, Roberto Jacoby, Liliana Maresca, Alfredo Londaibere,
Esteban Pagés y Emiliano Miliyo, Feliciano Centurión, Benito
Laren,  quienes  expusieron  en  la  Galería  del  Rojas  y/o
contribuyeron al diseño curatorial de dicho espacio. Por un
lado, hacia el interior de la institución, estos artistas
compartían un habitus común generando afinidades espontáneas
que  apostaban  a  la  experimentación  colectiva,
interdisciplinaria y amateur de sus producciones, al tiempo
que desacataban las normas y valores instituidos en torno al
uso  de  la  vestimenta  y  el  orden  sexual  del  régimen
dictatorial. Por otro lado, hacia el exterior del campo, se
distanciaban  de  la  tradición  artística  local  estableciendo
relaciones  polémicas.  Si  bien  la  socióloga  refiere,
específicamente, al campo de las artes visuales, se puede
considerar la herejía artística de Barea al interior del campo
teatral. La misma quedó explícitamente manifiesta cuando el
performer recitó el mencionado poema, “Sombra de Conchas”, en
el Centro Cultural San Martín en la condecoración de Niní
Marshall como ciudadana ilustre de la Ciudad de Buenos Aires
el 21 de diciembre de 1989. En aquella oportunidad, la prensa
escrita de la época expresó:

De  inmediato  ocupó  el  escenario  Antonio  Gasalla,  que
interpretó con su habitual gracia y simpatía a Mamá Cora,
y luego Batato Barea, un cómico de limitados recursos,
puso la nota burda y chabacana en un homenaje que no
merecía su presencia(s/d, 1989).

 

De esta manera, a pesar del reconocimiento de Barea en el
circuito artístico hacia 1989, una misma performance poética



podía  tener  una  buena  recepción  (como  fue  el  caso  en  la
inauguración de la Galería del Rojas) pero causar un escándalo
en  otros  marcos  institucionales  o  resultar  censurada  como
ocurrió en el Teatro Alvear en el mismo año. En relación de
este desplazamiento, el mismo Barea señaló:

 

Lo que les molesta es que yo hago de mí. Que muestro mi
propio concepto, mi propia ideología. Una ideología que
tiene que ver con la poesía de Noy, de Pizarnik, de
Perlongher, que tiene que ver con la realidad de la calle,
con  lo  bajo,  con  lo  marginal,  con  las  prostitutas(en
Hojman, 1989: 25). 

 

Acerca de esta particular aceptación o rechazo de la labor del
performer,  también  se  debe  agregar  que,  mientras  sus
participaciones en el Centro Cultural Rojas con el emblemático
Clú del Claun no fueron cuestionadas por producir una poética,
aunque disruptiva, inserta en una tradición teatral, por fuera
de  dicho  grupo,  sus  creaciones  desobedecieron  formatos
escénicos, deviniendo performáticas y tensionaron no sólo el
lenguaje de la práctica teatral, sino también las fronteras
socio sexuales de las figuraciones corporales; por ello, sus
trabajos  fueron  desestimados  para  integrar  programaciones
teatrales oficiales, o incluso, en el Centro Cultural Rojas,
como se refirió más arriba.

Por lo expuesto, el travestismo escénico de Batato Barea,
además  de  un  procedimiento  poético  insurgente,  fue  una
estrategia  política  irreverente  al  imaginario  social,  cuyo
patrón de sexualidad moderno (mata puto) se escandalizaba ante
el desacato de la norma binaria. De esta manera, a contrapelo
de la sociedad, incluso de determinado sector del activismo
sexual con una fuerte impronta liberal (Cfr. Cuello y Lemus,
2016), Batato tejió alianzas con las travestis de las murgas



porteñas a quienes invitó a participar en sus espectáculos de

poesías.
[ 1 0 ]

 Ante  un  escenario  social  que  se  caracterizó,
extensamente, por la expresión de odio hacia la población
trans, surge la pregunta acerca de cómo fue posible aquel
tránsito  sexo-genérico  desobediente  en  los  marcos  “de  una
rancia institución como la Universidad de Buenos Aires” (Link,
2009: 254). Las reflexiones de Roberto Jacoby en torno al
Rojas, acaso se aproximan a una posible respuesta:

El Rojas es un caso ejemplar y probablemente único desde
el punto de vista político. Fue un acto de resistencia a
la eliminación emprendido por un pequeño grupo de seres
sensibles  y  talentosos,  que  buscan  la  belleza  en  su
entorno y el amor en sus amigos, pero más aún, el Rojas
instituyó  cierta  poética  que  hiciera  más  vivibles  las
limitaciones  de  la  enfermedad  [el  VIH-sida],  de  la
pobreza, de la posición subalterna, de la desdicha: en
cierto  modo  inventó  su  propio  mundo,  sus  propios
criterios, por otra parte, muy amplios(en Longoni, 2011:
25).

 

En consecuencia ‒en un contexto en el que, a pesar del pleno
ejercicio  de  un  Estado  de  derechos,  continuaba  el
amedrentamiento alrededor de determinadas zonas (y de ciertos
bares)  con  dispositivos  de  control  por  averiguación  de
antecedentes  y  las  razzias  policiales  recaían  sobre  las
disidencias sexuales‒, en el Centro Cultura Rojas, un grupo de
travestis,  bajo  la  excusa  de  marcos  y  códigos  escénicos,
circularon libremente en un territorio dislocado (Rosa, 2008)
que suspendía la persecución y criminalización de sus derivas
identitarias. Por lo cual, replegándose a dicho control e
inventando sus reglas de juego, el Rojas también formó parte
de un circuito de espacios subterráneos, contraculturales o,
como el Indio Solari los llamó, guaridas underground para

Dionisos.
[11]

 Si bien esta última caracterización fue utilizada



para referenciar espacios surgidos en  un contexto cultural en
el transcurso del régimen de facto, dado que las travestis y
mujeres trans fueron sistemáticamente perseguidas “por llevar
ropas del sexo contrario” y sin ser sujetas [sic] de derechos
hasta la sanción de la Ley de Identidad de Género (2012), sus
vidas estuvieron azoradas por otro régimen, el heterosexual.
Por lo tanto, se propone considerar al Rojas como una guarida
capaz  de  darles  cobijo  a  un  grupo  de  personas  que,
transgrediendo las modelizaciones hegemónicas que impone el
binarismo  cis  genérico,  en  un  marco  “de  una  prodigiosa
apertura  mental,  moral  y  afectiva”  (Molina,  2009a:  249),
pudieron  agenciar  trayectorias  vitales,  tensionando  los
constructos  biopolíticos  normativos.  Esto  fue  posible,
primero, a través de prácticas poético-escénicas (en la década
del  ochenta  y  noventa)  y,  luego,  por  las  actividades
programadas tanto por el Área de Estudios Queer (desde 1997),
como por la agenda del Área de Tecnologías de Género, desde el
2005 hasta la última actividad organizada por dicha Área en la
conmemoración de los 30 años del Rojas en 2014. Asimismo,
aunque en la década del ochenta estas actividades tuvieron
como protagonista a Batato Barea, se debe advertir una trama
de complicidades entre distintos agentes culturales que allí
trabajaron. Entre ellos, resulta crucial la figura de Leopoldo
Sosa  Pujato,  director  del  Centro  Cultural  Rojas  entre
1986-1993. En palabras de su antecesor, Lucio Schwarzberg:
“Fue el que realmente le dio el perfil. Él había venido en
1984 de España, donde había vivido el ‘destape’. Por eso,
probablemente, su decisión de incorporar a las minorías y las
llamadas ‘tribus urbanas’” (2009b: 24). Por su parte, Beatriz
Sarlo (2009) también relaciona la movida madrileña con el
espíritu juvenil e innovador que se desarrolló en los años de
transición  democrática  en  la  Ciudad  de  Buenos  Aires  y,
particularmente,  en  el  Centro  Cultural  Rojas.  Además,  el
impacto  producido  por  el  Rojas  en  el  campo  cultural  del
ochenta se puede comparar con el Instituto Di Tella en la
década del sesenta, ya que, al igual que este último, el Rojas
fue un underground institucionalizado –tal como Oscar Massota



refirió respecto al Instituto (en Pinta, 2013: 23)– cuyas
propuestas contrastantes con un medio caracterizado por un
canon tradicional no podrían dejar de ejercer presión en sus
contextos de recepción. Sin embargo, tal como Beatriz Sarlo
(2009) indica, entre ambas instituciones existe un abismo dado
que el Di Tella produjo sus actividades bajo financiación
privada y el Rojas se sostuvo mediante presupuesto estatal.
Mientras que la primera institución respondía a un núcleo
programático de artistas, curadores y funcionarios, por el
contrario, el Rojas se fue haciendo sobre la marcha, a través
de afinidades y alianzas. Al respecto, Daniel Molina señala:

Una mirada a estas dos décadas que estuviera muy atenta al
presente puede llegar a esconder la sustancia. Muchas de
las cosas que se hacían por entonces surgieron sin ningún
plan. Es más, creo que las transformaciones más profundas,
las que fueron definiendo un perfil valioso, no tuvieron
ningún grado de predeterminación. Leopoldo [Sosa Pujato]
arribó  a  la  dirección  del  Centro  como  una  forma  de
castigo. Había estado en la dirección del, por entonces,
recientemente  creado  Ciclo  Básico  Común  (que,  con  sus
noventa mil alumnos, era el niño mimado de la universidad)
y por sus diferencias con Rectorado fue expulsado de allí
y nombrado director del Rojas, una dependencia que nadie
sabía ni dónde quedaba(2009a: 252).

 

Resultan infinitas las anécdotas de la institución acerca de
la  capacidad  de  gestión  de  proyectos  de  alto  nivel  de
contenido  desarrollados  en  precarias  condiciones
presupuestarias y difíciles de sostenerse sin expresa voluntad
política y económica; sin embargo, es innegable que, a lo
largo de los años, el Centro Cultural Rojas se caracterizó 
más por lo que pudo que por lo que le faltó y por ser un
laboratorio de política cultural, un espacio en el que se
elaboraron  proyectos  artísticos  novedosos  y  experimentales.
Distintos agentes posibilitaron dicho perfil, entre ellos/as,



uno de sus gestores más importantes fue Leopoldo Sosa Pujato,
quien consideraba: 

En realidad, en la Argentina (…) no hubo una producción
subterránea  fuerte.  La  dictadura  había  debilitado  las
posibilidades de producción: uno sacaba una tapa y no
había  nada.  Nuestro  intento,  entonces,  es  crear
situaciones y las condiciones que permitan que sectores
sociales marginados del poder puedan generar lenguajes
propios, construir un protagonismo fuerte(Sosa Pujato en
Pacheco, 1992: 2).

 

En  consecuencia,  frente  a  la  necesidad  de  desarrollar  un
ámbito  de  libertad  para  jerarquizar  al  actor  social,  la
gestión  del  emblemático  director  del  Rojas  posibilitó  los
marcos de un espacio desprejuiciado (Lebenglik, 2009), que se
convirtió  en  un  referente  para  la  innovación  o  semillero
artístico (Vázquez, 2009). Tal política cultural de extensión
social propició modalidades artísticas desobedientes, mediante
las cuales fue posible interrumpir la ficción somatopolítica
(Preciado, 2003), es decir, la forma dominante que despliega
el orden mayoritario para normalizar, de modo biopolítico, los
procesos de subjetivación sexuales y genéricos. Asimismo, esta
apertura del perfil institucional del Centro Cultural Rojas
también caracterizó el espacio de la Galería de Artes Visuales
coordinada por Jorge Gumier Maier entre 1989-1996. Si bien no
es el objetivo aquí reparar en las discusiones que su gestión
generó  al  interior  del  campo  artístico  respecto  del  arte
light, interesa destacar que las matrices de discusión de
aquel arte calificado por la crítica de manera despectiva como
liviano,  rosa,  guarango,  marica  o  gay  constituía  un
dispositivo  de  cuestionamiento  crítico  a  los  patrones  de
representación  de  la  cultura  oficial  y  los  discursos
(androcéntricos) de los relatos historiográficos. Siguiendo el
trabajo de investigación de la historiadora María Laura Rosa,
el  proyecto  curatorial  de  Jorge  Gumier  Maier  promovió  la



discusión sobre las identidades sexuales, no obstante, a pesar
que en el campo académico ya se habían instalado los estudios
de género, paradójicamente, la recepción crítica no advirtió
la capacidad política que tal proyecto instituía (Cfr. Rosa,
2015). Por su parte, Francisco Lemus, indica que:

Gumier Maier, quien antes había participado del Grupo de
Acción  Gay  y  colaborado  en  revistas  del  periodismo
independiente, propuso un discurso curatorial capaz de
generar afinidades creativas en los artistas; supo llevar
al terreno de las exposiciones una sensibilidad deforme
que  abraza  con  el  mismo  rigor  la  decoración,  la
abstracción, el surrealismo, las páginas de una historieta
y  la  propia  biografía.  A  través  de  muestras,
intervenciones que tendían a las polémicas y textos que
eludían la dureza de la teoría, se delineó un nuevo modelo
artístico  que  volvió  porosos  los  límites  de  lo
representable(2020,  en  línea).

 

Continuando  con  este  perfil  curatorial  desarrollado  en  la
Galería de exposiciones pero en otro orden, respecto de la
programación del Área de Artes Escénicas (teatro y danza), el
crítico teatral Jorge Dubatti sostiene que, el Rojas ofrece
una metáfora epistemológica de la nueva cultura y del campo
teatral argentino que se configura por medio del canon de la
multiplicidad:

Como  manifestación  de  resistencias  frente  a  la
homogeneización  cultural  de  la  globalización  y  como
consecuencia de la desaparición de las representaciones
ideológicas  y  discursos  totalizadores  alternativos,  la
programación  del  Rojas  participa  del  fenómeno  de  la
destotalización,  que  cumple  una  función  social
desalienadora, deshomogeneizadora y otorga especial valor
al  lugar  de  la  “diferencia”.  La  destotalización  es
consecuencia  del  quiebre  del  pensamiento  binario  y  sus



expresiones  son  la  atomización  y  la
diversidad/multiplicidad.  Implica  la  idea  de
multicentralidad  (no  hay  “un”  centro  sino  muchos,
incontables) y de coexistencia de modelos y autoridades de
referencia.  La  destotalización  determina  un  paisaje
desdelimitado, de proliferación de mundos (Dubatti, 2009:
259).

 

Bajo  las  características  de  dicho  canon,  las  prácticas
artísticas  se  constituyen  como  contra  poder  en  el  que  se
generan  espacios  micropolíticos  alternativos  para  el
desarrollo  de  subjetividades  que  desmantelan  el  artificio
social. En este sentido, aunque en el Centro Cultural Rojas no
existió  una  programación  cuyo  fundamento  proponga  cruces
poéticos sexuales y genéricos disidentes en la escena teatral,
en  particular,  y  en  el  campo  de  las  artes  visuales,  en
general, dada la política cultural llevada a cabo por quienes
allí coordinaban espacios institucionales, se generó un ámbito
de (re)presentación minoritario. Asimismo, este aspecto fue
realizado,  de  modo  paradigmático,  a  través  de  la  labor
artística de Batato Barea y los homenajes que le brindaron a
su figura; ya en el nuevo milenio la programación del Área de
Tecnologías  de  Género  recuperó  su  trabajo  diseñando  una
genealogía artística cuestionadora del binarismo de género. De
esta  manera,  considerando  a  Batato  Barea  como  un  eslabón
semiótico (Deleuze y Guattari, 2002), en el Centro Cultural
Rojas entre 1984 y 2014 se traza una cartografía conformada
por  artistas  que,  a  través  de  sus  prácticas  escénicas,
desarticularon de modo manifiesto la cis-normatividad, entre
ellos/as: Klaudia con K, Mosquito Sancineto, Julia Amore, Naty
Menstrual, Camila Sosa Villada y Susy Shock. Dicho corpus de
artistas  no  respondió  precisamente  a  una  planificación
cultural a desarrollar, por el contrario, como tantas de las
actividades del Rojas, este mapa teatral se fue generando por
las motivaciones (políticas) de quienes participaron de las



gestiones  y  de  las  distintas  áreas  del  centro  cultural.
Precisamente, el testimonio de Paula Viturro (2009) ofrecido
en los 25 años del Rojas manifestó que uno de los mayores
desafíos del espacio que coordinaba consistió en no volverse
un área gueto de la institución. Por el contrario, Viturro
encontraba  que  la  programación  artística  del  Rojas  había
desarrollado, en general, una impronta queer gestionando e
impulsando  una  serie  de  actividades  atravesadas  por  un
dispositivo de cuestionamientos a los patrones de normatividad
sexo-genérica. Entre ellas:

El área de danza estrena tres obras bajo el lema Queer
Dance. El área de Letras no solo presenta un libro en el
que se tensan cuestiones referidas a la diversidad sexual
y étnica en el contexto latinoamericano, sino que además
convoca al artista performer Dani Umpi, quien ofrecerá un
show que promete rarezas y más. Por su parte, el área de
Teatro  inaugura  un  intercambio  con  el  Festival  de  la
Escena Queer y el teatro El Cubo, a través del auspicio de
un ciclo de musicales dirigidos por Nicolás Pérez Costa,
el cual funcionará como antesala del 2do. Festival de la

Escena Queer en noviembre de 2008(Viturro, 2009: 228).
[12]

 

En consecuencia, se observa que el Rojas impulsó una gestión
que,  aun  sin  ser  prevista  o  reconocida  por  las  distintas
direcciones  institucionales  y  coordinaciones  de  las  áreas,
estuvo en concordancia con los objetivos del área de extensión
universitaria  generando  un  perfil  cultural  innovador
proyectado hacia la sociedad. Asimismo, aunque desde el año
2002 depende de la Secretaría de Relaciones Institucionales,
Cultura  y  Comunicación,  bajo  la  órbita  presupuestaria  de
Rectorado de la Universidad de Buenos Aires ‒es decir, ya no
pertenece al marco institucional de extensión universitaria‒,
su carrera continúa amparándose en el Estatuto Universitario
que garantiza la difusión de las actividades académicas y



culturales hacia la sociedad.

 

3.              Consideraciones finales

De acuerdo con el recorrido trazado, considerando la apertura
democrática como un punto de inflexión para el devenir de las
instituciones  estatales  se  abordó  un  análisis  del  perfil
institucional  del  Centro  Cultural  Rojas  en  tanto  espacio
posible  en  el  que  determinadas  alianzas  entre  activistas,
artistas, docentes y profesionales diseñaron una heterotopia
(Foucault, 2010) en medio de un campo cultural signado por un
régimen  que  segregó,  históricamente,  las  minorías  socio-
sexuales. Siguiendo los testimonios de quienes participaron en
la conducción de la institución y sus áreas específicas, se
dejó manifiesto que el perfil innovador y alternativo que
caracterizó al Rojas durante sus 30 años aconteció de tal
manera, no por un programa institucional específico, sino por
el carácter y compromiso personal, profesional, político y
creativo de sus gestores culturales y artistas. Al exponer las
condiciones institucionales del Centro Cultural Rojas en tanto
laboratorio cultural o territorio dislocado en el que fue
posible realizar prácticas y saberes que no respondían al
canon  oficial  de  las  altas  casas  de  estudio  y  el  campo
cultural hegemónico, se explicitó el particular carácter de la
institución para que en ella sucedieran ciertos pasajes socio-
sexuales desobedientes cuando los edictos policiales tenían
plena vigencia. No obstante, si bien inicialmente se propuso
que el Rojas fue una plataforma contra-hegemónica en la que se
promovieron  estos  pasajes,  dicha  conjetura  presenta  cierta
limitación  ya  que,  como  se  demostró,  aunque  las  minorías
socio-sexuales  (mujeres  trans/travestis,  particularmente)
formaron parte de la programación, en la década del 80 y 90,
estos  tránsitos  estuvieron  supeditados  bajo  los
tranquilizadores códigos y convenciones artísticos y no contó
con un reconocimiento institucional mayor. Por lo tanto, de la
experiencia se desprende que respetar la identidad de género



en  determinadas  intervenciones  artísticas  no  significa
garantizar la permanencia de aquellos sectores más postergados
de la sociedad para quienes la universidad no constituye un
horizonte  posible.  A  pesar  de  lo  expuesto,  no  se  puede
soslayar la producción de pensamiento crítico que allí fue
posible.   Considerar  que  en  la  institución  reside  la
potencialidad  del  cambio  dejaría  a  los  agenciamientos
micropolíticos  en  las  clausuras  de  la  historia.  Por  el
contrario, revalorizar las transformaciones y las líneas de
fugas  producidas  por  las  minorías  socio-sexuales  en  la
institución hacia el campo cultural, apeló a reconocer las
fuerzas  performativas  de  los  colectivos,  los  lazos
comunitarios  y  aquellos  momentos  en  los  que  fue  posible
disputar el ordenamiento social del género en discursos y
discusiones suscitados en torno a plataformas de intervención
artística desarrolladas en el Centro Cultural Rojas, y por
extensión, en la Universidad de Buenos Aires.

[1]  

El título de este apartado se extrae de la segunda petición
de  la  Comunidad  Homosexual  Argentina  (CHA).  La  misma  se
encuentra en el “Anexo documental” de La homosexualidad en la
Argentina (Jáuregui, 1987: 225).

[2]  

Los Puntos Básicos de Acuerdo constituían el programa de
acción  del  FLH.  Según  Néstor  Perlongher:  “En  ellos,
básicamente, se partía de las ‘reivindicaciones democráticas
específicas’  –el  inmediato  cese  de  la  represión  policial
antihomosexual, la derogación de los edictos antihomosexuales
y la libertad de los homosexuales presos–, se caracteriza el
modo de opresión sexual ‘heterosexual compulsivo y exclusivo’
vigente como propio del ‘capitalismo y de todo otro sistema
autoritario’, se llama a la alianza con los ‘movimientos de
liberación nacional y social’ y con los grupos feministas”
(1985: 273). 



[3] Los edictos policiales fueron figuras jurídicas aplicadas
por la Policía con el fin de reprimir actos no previstos por
el Código Penal de la Nación. El 2° F prohibía “exhibirse en
la vía pública o lugares públicos vestidos o disfrazados con
ropas del sexo contrario”. Al respecto, véase el trabajo de
Anahí Farji Neer (2017). 

[4]  

No es mi objetivo aquí reparar en la existencia del teatro
universitario de la Universidad de Buenos Aires, pero valga
este espacio para mencionar experiencias previas desarrolladas
en el edificio donde actualmente funciona el Centro Cultural
Rojas. Por su parte, Yanina Leonardi y Lorena Verzero (2008)
señalan que, bajo la órbita de la Dirección de Cultura de la
Universidad de Buenos Aires entre 1971-1974, en la Facultad de
Medicina, funcionó la Escuela de Mimo Contemporáneo, dirigida
por Alberto Saba. La misma fue clausurada (abruptamente) por
el gobierno de María Estela Martínez de Perón.

[5]  

El periodista y gestor cultural Mariano Ugarte en Antes del
Rojas,  ¿qué?  (2014)  desarrolla  una  extensa  investigación
acerca del Teatro Universitario de Buenos Aires (TUBA). En
esta, resultan de especial interés los derroteros atravesados
por  el  director  del  grupo  (Ariel  Quiroga)  en  tensión  y
confrontación  con  quien  dirigía  la  Dirección  de  Cultura,
Carlos Eduardo Salas (1974-1982). Asimismo, si bien el trabajo
de  investigación  da  cuenta  de  la  gran  concurrencia  y
participación del alumnado de la universidad en los talleres y
realización  de  los  espectáculos,  pone  en  evidencia  el
desinterés de las gestiones de la Dirección de Cultura (a
Salas lo continúa Jorge Luis García Venturini entre 1982 y
1983)  para  acompañar  el  desarrollo  del  espacio.  Mediante
testimonios ofrecidos por integrantes del TUBA, Ugarte también
señaló la proyección y visión de Ariel Quiroga de lo que aquel
espacio  podría  representar  en  términos  de  gestiones
institucionales más amplias para el desarrollo de la cultura
al interior de la Universidad de Buenos Aires. Sus ambiciones



radicaban  en  crear  un  amplio  programa  teatral  e  incluso
proyectar un centro cultural en el edificio. Luego de nueve
años de embates por una actividad escasamente reconocida por
las gestiones de la UBA y tras un fuerte impacto emocional que
atravesó Quiroga por el fallecimiento de su madre, en el nuevo
escenario  político  de  la  apertura  democrática,  desiste  de
continuar todo tipo de proyecto cultural en la Universidad de
Buenos Aires.

[ 6 ]  

La  Universidad  de  Buenos  Aires  (UBA)  fundó  el  Área  de
Extensión Universitaria a mediados de la década del cincuenta.
En ella, adoptó los genuinos propósitos ya implementados por
dichas  áreas  en  otras  universidades  luego  de  la  reforma
universitaria  (1918)  cuando  se  crean  tales  espacios  al
interior de las altas casas de estudios. En este sentido,
“integrar la universidad a su contorno social” fue uno de sus
principales  objetivos,  para  ello  se  realizaron  actividades
para incluir sectores más amplios de la sociedad y abordar
problemáticas más complejas. En el primer aniversario del área
de Extensión Universitaria de la Universidad de Buenos Aires,
se destacan la creación del 1) Centro de Desarrollo Integral
de la Isla Maciel, 2) los ciclos radiales y 3) la reactivación
de una biblioteca popular para la realización de actividades
culturales.  Todas  estas  acciones,  aunque  fueron  pruebas
piloto, resultaron altamente positivas para la continuidad del
área (Cfr. s/d, 1957).

[7]  

Entre  estos  encuentros,  destaca  Daniel  Molina  (2009  [en
línea]): “Uno de los hechos memorables de los tiempos heroicos
fue la realización de la primera conferencia que el filósofo
Jacques Derrida dictó en la Argentina. El que por entonces era
el  pensador  más  influyente  del  mundo  no  sólo  no  cobró
honorarios (que hubieran sido imposibles de pagar), sino que
además  aceptó  costearse  su  propio  pasaje.  A  cambio  de  su
colaboración desinteresada, el Rojas le gestionó un encuentro
con  Borges.  Entre  los  asistentes  estaban  Enrique  Pezzoni,



Josefina Ludmer, Beatriz Sarlo, Ricardo Piglia, Alan Pauls,
Nicolás Rosa y Jorge Panesi”.

[8]  

Durante los años ochenta, Gumier Maier se desempeñó como
periodista en las revistas independientes El Porteño, Cerdos y
peces y Fin de Siglo. A su vez formó parte del Grupo de Acción
Gay  (1983-1985).  Entre  1989  y  1996,  en  paralelo  de  su
producción artística, dirigió la Galería de Artes Visuales del
Centro Cultural Ricardo Rojas.  

[9]

El poema de Maresca citado dice: “Que la pequeña luz deje de
brillar no cambia nada/ Todo va a seguir igual/ El alimento se
desvanecerá/ Alguna lágrima resbalará/ En el surco de alguna
mejilla/ Y cada uno se dedicará por si acaso/ A vivir más su
propia vida” (Maresca en Dillon, 2006 [en línea]).

[10]

Acerca del desplazamiento de las travestis de los movimientos
de  las  minorías  sexuales  de  la  década  del  ochenta,  véase
Nicolás Cuello y Francisco Lemus (2016), investigación en la
que se pone de manifiesto las divergencias entre el GAC y la
CHA publicada en la revista Nº1 de Sodoma, en la que se cita:
“Ciertos grupos gays al organizar una fiesta rechazaron la
posibilidad de un show de travestis. Debía ser una fiesta
‘seria’, dijeron. Al ser invitados a un programa radial uno de
ellos se autoexcluyó por el timbre agudo de su voz y su
modulación femenina. Cuidar la imagen frente a los otros. No
ser locas sino tratar de ser ‘naturales’. No ‘ofender’ con
nuestra conducta o apariencia. De eso se trata. Algunos gays
están contentos porque ‘no se les nota’” (Jorge Wildmer o
Mirna de Palomar o Lic. Raquel Guatraimen, 1984: 11).

[ 1 1 ]

Esta  caracterización  de  los  sótanos  y  catacumbas  como
guaridas del under que comenzaron a funcionar en los últimos
años de la dictadura militar para resistir contraculturalmente
la  censura  fue  realizada  en  el  marco  de  la  entrevista
realizada por Daniela Lucena y Gisela Laboreau (en 2011) a



Carlos “Indio” Solari. La frase completa dice: “Un artista
está obligado a surfear sobre las olas terribles de las cosas
que ocurren y que pueden hacer intolerable la vida (…) Durante
la  dictadura  militar  fue  necesario  construir
guaridas underground para Dionisios. Tratar de que el miedo no
nos paralizara y el amor no fuera desacreditado. Que siguiera
operando como el simple deseo del bien para otro. Que la
alegría no fuera parodiada y que la belleza apareciera aunque
más no fuera esporádicamente” (en Lucena, 2013 [en línea]).

[12]

Paula Viturro fue la coordinadora del Área de Tecnologías de
Género en el Centro Cultural Rojas. Originalmente, el texto
que  aquí  citamos  de  Paula  Viturro,  “Orgullo  por  partida
doble”, fue publicado en La hoja del Rojas en noviembre de
2007. El primer Festival de la Escena Queer se realizó entre
el 11 y 13 de noviembre de 2005 en el teatro El Cubo de la
Ciudad de Buenos Aires. El mismo fue producido por Monina
Bonelli, Maruja Bustamante y Florencia De Angelis; tenía como
objetivo aportar una mirada sobre la culturaqueer a través del
trabajo  de  “artistas  que  exponen  la  diversidad,  la
exacerbación del cuerpo y la desmesura frente a la norma. Una
provocación a la idea de rareza y normalidad”. Para ello las
modalidades artísticas fueron diversas, entre ellas: prácticas
escénicas (teatro yperformances); música, indumentaria y artes
visuales. En este primer evento se homenajeó a José María
Muscari y se entregaron los Queer Awards 2005 a personalidades
de  la  cultura  queer  (Alejandro  Urdapilleta;  Barby;  Belén
Blanco; Celeste Carballo; Dani Umpi; Fernando Noy; Fernando
Peña; Florencia de la V; José María Muscari; Liliana Felipe;
Marcia  Amoroso;  Mosquito  Sancineto;  Peter  Pank;  Roberto
Piazza; Walter Soares de Caviar). La programación consistió
en:  Warm  up  musical,  DJ  Doom  (Bariloche);  anfitriona:
Purpurina  por  Iven  (Uruguay)  y  Alma  PIÑIN  Holgado;  
Retrospectiva de José María Muscari, homenaje coordinado por
Ana Durán; Dj set a cargo de DJ Silvio Rech (La Pampa), DJ
Adrián Orellano (Córdoba), DJ Solxie, DJ Fabián Jara, DJ Doom



(Bariloche),  DJ  Andy  Arias  (La  Pampa);  SADO
BP (performance/bodypainting) con make up de Esteban de Marco
y Aymará Abramovich como modelo; El año del Lewerburst de
Cristian Morales; Minuto queer con Mosquito Sancineto como
anfitrión; performance, poesía y música a cargo de Not Poett +
DJ Novella; Insectos con diseño de vestuario de Ale Baamonde y
música de DJ Novella;  Nancy Doméstica de Mariana Nadaja, Lali
Balbi,  Natalí  Tentori;  Tumbamores;  Cecesrock  con  Celeste
Carballo y banda; Homorama de Hernán Morán; Desfile Bossini
Pithod;  Kabaret  Elektro  Pank  por  Peter  Pank;  Marito
Filgueira  (performance);  Revista  Vago  con  Christian  Dios,
Charly  Darling,  Vogue,  Isis  (performances  y  proyecciones);
música de Machine Marafiotti, Ambar, Blitto, Gray, Dani Umpi
(Uruguay) con estrella invitada: Gaby Vex; Desfile Militancia
Homo + Prana, con indumentaria: militancia homo y peluquería
de diseño de Prana; Jem & the Holograms de Fede Castellón y
elenco;  Esta vez no voy de Cecilia Rainero;  Adivina con
Maisa  Pereyra,  Handruma  Mason,  Rosana  Montenegro;   El
homosexual (o la dificultad para expresarse) de Copi por el
grupo  Humoris  Dramatis;  Réquiem  Nupcial  de  y  por  Marta
Pacamicci;  4200  Vacas  (Uruguay)  de  Agösto;  Veladas
Temáticas  por  Grupo  Mondopasta  (información  disponible  en:
http://www.alternativateatral.com/evento304-i-festival-de-la-e
scena-queer).

Una excelente compilación de
escritos  de  Chueca  Goitia
sobre la ciudad histórica.
Para  entender  el  alcance  e  importancia  de  este  libro  es
preciso  antes  acercarse  a  la  autora,  a  su  trayectoria,

http://www.alternativateatral.com/evento304-i-festival-de-la-escena-queer
http://www.alternativateatral.com/evento304-i-festival-de-la-escena-queer
https://aacadigital.com/articulos/una-excelente-compilacion-de-escritos-de-chueca-goitia-sobre-la-ciudad-historica/
https://aacadigital.com/articulos/una-excelente-compilacion-de-escritos-de-chueca-goitia-sobre-la-ciudad-historica/
https://aacadigital.com/articulos/una-excelente-compilacion-de-escritos-de-chueca-goitia-sobre-la-ciudad-historica/


estudios e investigaciones. Ascensión Hernández es profesora
titular de Historia del Arte en la Universidad de Zaragoza y
su  perfil  es  clave:  la  conservación  e  intervención  del
patrimonio,  con  atención  especial  a  la  arquitectura.  La
trayectoria  es  larga  —uno  de  sus  primeros  artículos  está
dedicado  a  las  intervenciones  de  Ricardo  Magdalena  y  la
restauración monumental en el siglo XIX (1989)—, y rica. Por
eso,  en  esta  ocasión  solo  voy  a  nombrar  dos  aspectos
especialmente relevantes: su preocupación por el no lugar del
profesional de la historia del arte en las plataformas donde
se  tratan  las  cuestiones  del  patrimonio  cultural;  y  su
dedicación a poner en valor tanto a los arquitectos como a los
historiadores del arte que han participado en su defensa.

En relación con la primera cuestión, la progresiva pérdida de
presencia  de  los  historiadores  del  arte,  la  profesora
Hernández ya llamó la atención sobre este lamentable proceso
en 2000. Su artículo, publicado bajo el elocuente título, no
exento de nostálgica ironía, “¿Que hace una chica como tu en
un sitio como este? (Algunas reflexiones acerca de la relación
de Historia del arte y el patrimonio cultural)”, recogía los
resultados  de  su  memoria  docente,  ese  trabajo  que  da  la
oportunidad  de  pensar  sobre  una  actividad  principal  del
profesor de universidad. La Dra. Hernández es de las pocas
profesoras titulares de universidad en esta materia que sigue
sin estar apreciada por buena parte de nuestros colegas, al
menos esa es mi experiencia personal desde la UAM, lo que
explicaría  que  la  situación  de  la  no  presencia  de  los
historiadores del arte en esos foros haya empeorado: se puede
decir que definitivamente hemos desaparecido.

Respecto a la otra cuestión, Ascensión Hernández es una de las
principales  valedoras  del  pensamiento  y  la  actividad
desarrollada por Fernando Chueca y se necesita claridad de
criterio y determinación para ello. Es verdad, como dice la
investigadora, que la figura se ha visto un tanto oscurecida
en la historiografía porque se ha “simplificado y despreciado



sus aportaciones al considerarlo un arquitecto poco moderno y
excesivamente historicista” (p. 20), pero no es menos cierto
que  es  difícil  trascender  algunas  de  sus  intervenciones;
porque me toca muy de cerca baste nombrar el horror de la
catedral de la Almudena —horror rematado por la fachada del
Museo de la Reales Colecciones de Patrimonio Nacional. Esta
obra,  que  a  Chueca  le  ocupó  prácticamente  toda  su  vida
profesional  (1950-1993),  es  un  legado  permanente  que  ha
destruido irremediablemente una de las vistas más bonitas de
la ciudad de Madrid.

La puesta en valor del pensamiento y la obra de Fernando
Chueca  Goitia  ha  sido  una  labor  llevada  a  cabo  de  forma
continuada  por  Hernández  desde  2008.  Desde  entonces  ha
desarrollado  un  acercamiento  y  estudio  sistemático  de  su
trabajo y escritos con “una visión crítica”, como precisa el
discípulo  del  arquitecto,  Pedro  Navascués  Palacio,  en  la
presentación del libro. Una de las complejidades que ha tenido
que afrontar la investigadora es la selección textual pues,
como ella misma explica en la entrevista con motivo de haber
recibido el Premio AACA 2019 a la mejor publicación de autor o
tema  aragonés  —publicada  en  el  número  anterior  de  esta
revista—, Chueca Goitia “fue un prolífico escritor, además de
un extraordinario orador, por lo que eran muchos los textos
interesantes que podían haber formado parte de una antología
de sus escritos”. Pero si el trabajo de Chueca es relevante,
en  este  libro  lo  que  resulta  enormemente  valioso  son  las
aportaciones y comentarios de Ascensión Hernández que, más
allá del disenso de opinión, ayudan al lector a contextualizar
y  ponderar  las  opiniones  y  propuestas  del  arquitecto-
historiador. Por otro lado, en la escritura destaca el cuidado
y precisión a la hora de elegir las palabras, algo que se
agradece pues en esta temática si algo aburre es el mal uso y
abuso del lenguaje y los juegos de palabras.

Consciente de lo expuestos que estamos a esos juegos y de que
cada palabra tiene un significado y un contenido determinado,



Hernández señala a aquellos que amparan auténticos desatinos,
disfrazados de supuesta modernidad, bajo nuevas nomenclaturas.
En este sentido es recomendable la lectura de uno de sus
últimos  ensayos,  “El  patrimonio  cultural  en  la  época  del
capitalismo  de  ficción”,  publicado  en  el  catálogo  de  la
exposición Joyas de un Patrimonio V. Restauraciones de la
Diputación  Provincial  de  Zaragoza  (2011-2019).  Aquí,  entre
otras  cosas,  pone  en  evidencia  la  retórica  eufemística
empleada, por ejemplo, por el arquitecto Fernández Galiano
donde  el  valor  histórico  y  la  restauración  han  sido
sustituidos por expresiones como arquitecturas transformadas
que legitiman la reutilización, recualificación y el reciclaje
ad  libitum  que  estamos  viviendo.  Desde  este  lenguaje
supuestamente  cargado  de  modernidad  se  pretende  justificar
intervenciones donde los edificios son víctimas de arquitectos
que los desnaturalizan y descontextualizan de si mismos. Y
esta es una de las principales aportaciones que ofrece el
libro  que  comentamos:  el  diálogo  entre  el  pensamiento  de
Chueca  Goitia  y  el  de  Hernández,  en  ambos  se  resalta  su
capacidad crítica ante la realidad que están viviendo, sin
dejarse amedrentar ni arrastrar por la moda y la petulancia de
los que se dicen abrazan la actualidad y el progreso.

En definitiva, como se puede comprobar, se trata de un libro
con múltiples lecturas y que me ha interesado y reconfortado,
quizás porque también participo de esa idea de que solo si
somos  culturalmente  conservadores  podemos  ser  políticamente
progresistas: si la barbarie es la que trata de hacer tabla
rasa con el pasado (y eso lo experimentó Chueca Goitia), la
incultura solo sabe del presente (eso es lo experimentamos
ahora).La pérdida de toda huella de la historia debido a las
intervenciones  es  una  problemática  que  ha  interesado
especialmente  a  Hernández  —y  sigue  siendo  sugestivo  e
ilustrativo  su  ensayo  sobre  La  clonación  arquitectónica
(2007)—,  y  es  que  esta  pérdida  lleva  intrínseca  la
problemática de la dimensión humana del patrimonio cultural y
lo desgarradora que resulta su desaparición. Es cada vez más



urgente una toma conciencia en la que es preciso educar a las
generaciones actuales, pues es constante la amenaza que se
cierne sobre él a nivel global, y basta sentarse a visionar el
documental La destrucción de la memoria basado en el libro de
Robert  Bevan  (https://www.youtube.com/watch?v=W2ZEl2NHkww).
Educación  era  lo  que  reclamaba  Chueca  Goitia,  educación
estética  para  la  población,  educación  en  los  responsables
políticos  y  de  la  administración,  educación  humanística  e
histórica  en  las  escuelas  de  arquitectura,  algo  que
progresivamente se fue perdiendo a medida que esta disciplina
se fue integrando en la esfera de las escuelas técnicas tras
desgajarse  de  las  academias  de  bellas  artes.  Educación  y
cultura: “la incultura en el arquitecto se cubre con el ropaje
engañoso de su originalidad” y el respeto hacia la antiguo
“como prueba de escasa energía creadora” (p. 135).

El libro se organiza en dos partes. La primera se inicia con
un breve perfil humano y profesional del arquitecto que da
paso  a  dos  capítulos:  uno  referido  a  la  visión  y
conceptualización  que  tenía  Chueca  Goitia  sobre  la  ciudad
histórica que sirve a su vez de introducción a los ensayos que
se han seleccionado y se vuelven a publicar en la segunda
parte del libro. El otro capítulo se centra en el libro La
destrucción del legado urbanístico español —publicado en 1977
en  la  colección  Boreal  que  dirigía  Julián  Marías,  de  la
editorial  Espasa  Calpe—,  donde  sirviéndose  del  ensayo,  su
“fórmula narrativa favorita”, Chueca Goitia dejó entretejidos
su pensamiento y opinión con la propia experiencia vital. Se
trata de un “texto de carácter sumamente personal”, de un
testimonio revelador “de la sensación de pérdida experimentada
por un experto estudioso de la historia de la arquitectura al
que  le  duele  España”,  pero  escrito  de  tal  forma  que  se
imbrican las “experiencias personales con los conocimientos
históricos”, donde el autor encuentra “paralelos y referencias
entre los diversos casos analizados” con “un saber penetrado
de vida”: Chueca “camina por las calles, y mientras deambula
por  ellas”  se  presenta  a  si  mismo  como  “un  flaneur,

https://www.youtube.com/watch?v=W2ZEl2NHkww


intercambiando sus impresiones con el lector y también con los
escritores  que  han  escrito  sobre  ellas  (pp.  63-64).  Esta
presencia de quien escribe es característica de ese grupo de
intelectuales que hacían del conocimiento directo y personal
de la obra de arte y el monumento el punto de partida de su
reflexión y no se escondían tras una erudición impostada que
tanto aliena y tan poco añade: “El intelectual absorbido por
los  temas  librescos  y  literarios,  en  general  permanece
impasible ante la creciente brutalidad que está secando las
fuentes de la percepción estética, destruyendo el horizonte de
nuestro mundo visual cercano” (p. 133).

Un breve repaso a los textos seleccionados puede dar una idea
al  lector  de  la  riqueza  e  interés  que  ofrece  el  libro,
teniendo muy en cuenta que se escribieron en los años del
desarrollismo donde prácticamente no hubo zona de las ciudades
españolas  que  escapasen  a  la  especulación  y  los  centros
históricos  fueron  áreas  realmente  castigadas.  En  “La
transformación de la ciudad” (1963), comprendemos lo que era
la ciudad para Fernando Chueca, una obra de arte en sí misma,
una  creación  resultado  de  la  interacción  del  hombre,  la
naturaleza  y  el  tiempo,  un  proyecto  colectivo  donde  se
acumulaban las vivencias de la población y los recuerdos; así
se  entiende  su  desprecio  por  la  ciudad  contemporánea,  un
juguete de la especulación, donde el espacio público había
perdido  toda  calidad  habitable  debido  al  sometimiento  del
tráfico  rodado.  Denuncia  la  tiranía  del  automóvil,  el
crecimiento descontrolado de la ciudad alentado por políticos
y  técnicos,  y  la  pérdida  de  identidad  por  la  constante
imitación de modelos extranjeros.

La  última  idea  es  capital  para  entender  el  proceso  de
pensamiento  de  Chueca  Goitia:  la  importación  de  formas  y
tipologías foráneas lo vivió como un proceso de desplazamiento
de lo vernacular incluida la del siglo XIX de la que fue un
convencido defensor. Casi se puede decir que el arquitecto lo
vivió  como  un  proceso  de  aculturación  que  no  supone



animadversión ni a los arquitectos del Movimiento Moderno ni a
la  nueva  tipología  representativa  del  progreso  y  la
modernidad, el rascacielos. El rascacielismo, como lo definía
Chueca, era una enfermedad que había afectado a todo el país y
la cuestión era que “los actuales rascacielos, sin estética,
ni gracia, mientras que hemos perdido la urbanización popular
del siglo XIX” (p. 43); que “el rascacielos es siempre de mal
gusto,  es  por  esencia  agresivo,  no  admite  la  convivencia
civil. Hasta los urbanistas y arquitectos mas proclives a la
construcción  en  altura  consideran  que  el  rascacielos  es
necesario aislarlo, tenerlo separado en medio de un espacio
vació que compense lo que él acapara d aire y de luz” (p. 73).

Probablemente este modo de pensar y las constantes pérdidas
sean las razones principales por las que se fue radicalizando
en la idea de la imposibilidad de diálogo entre la ciudad
histórica y la contemporánea. Así hizo de los planteamientos
de la Carta de Atenas (1933) su resistencia, apostando por un
control estilístico estricto que impidiera insertar elementos
de  arquitectura  contemporánea.  Como  agudamente  señala
Hernández, esta postura implicaba rechazar el espíritu de la
Carta de Venecia (1964) y no aceptar en esa idea sugestiva que
Chueca Goitia tenía de la ciudad como palimpsesto producto del
tiempo, que la capacidad creativa contemporánea tuviera un
lugar. Pero lo que es peor es que llevó una defensa a ultranza
del “fachadismo”, un mal que experimentamos hoy hasta extremos
que  probablemente  el  arquitecto  no  podía  haber  imaginado:
basta citar la “Operación Canalejas” frente a la Academia de
Bellas Artes de San Fernando de la que fue miembro de número y
arquitecto  responsable  de  su  remodelación  y  mantenimiento
hasta  su  fallecimiento.  Como  subraya  Hernández,  el
“fachadismo” es un tipo de “actuación que congela la imagen de
la arquitectura histórica en una piel (la fachada) negando lo
histórico y arquitectónico de la estructura, los materiales y
las técnicas constructivas que se hacen desaparecer en un
derribo” (p. 32). En mi opinión, son los propios arquitectos
destruyendo  y  banalizando  la  arquitectura  para  dejar  su



impronta amparados por ignorantes que no saben ni verla ni
apreciarla y uno de los casos recientes más dramáticos es la
intervención de Rafael Moneo en el claustro de los Jerónimos
aprisionado en su ampliación del Museo del Prado.

En el ensayo “Las ciudades históricas” (1965) entre otras
propuestas, Chueca Goitia llama a la acción, pues en “ vista
de que los instrumentos del poder central son insuficientes e
impotentes, los ciudadanos más conscientes y educados deben
tomar  por  sí  mismos  la  salvaguardia  de  sus  valores
culturales”; lo que cabe hacer es una “especie de milicia
popular que defienda el patrimonio propio, que denuncie ante
todos los tribunales de apelación a los infractores, sean
privados o públicos, que atentan al patrimonio común” (p.
133).

La conferencia dada en Granada transformada en publicación con
el título El problema de las ciudades históricas (1968) es un
texto clave como pone en evidencia Hernández, entre otras
razones porque son claras sus propuestas para proteger la
ciudad: delimitar los centros históricos según el perímetro
que tenían en 1900; prohibir el incremento en el volumen de
edificación;  escrupuloso  respeto  a  todos  los  elementos
incluida la vegetación; ocupar los edificios históricos con
instituciones  públicas  y  privadas  representativas;  estricto
control de los derribos pero si es preciso salvar fachadas y
patios…  Ante  el  siguiente  texto,  “El  neomudéjar,  última
víctima  de  la  piqueta  madrileña”  (1971)  soy  especialmente
sensible por mi doble condición de madrileña e historiadora
del arte, la primera porque esa defensa ha hecho posible que
hoy sigan en su sitio las Escuelas Aguirre; la última porque
la cuestión del estilo mudéjar es uno de los grandes temas de
nuestra historiografía en la construcción de una identidad
nacional. El último texto “Patrimonio y patrimonio urbano”
(1982), refuerza esa idea de la ciudad como obra humana e
insiste el arquitecto en que la tecnología no puede sustituir
a la historia.



Si en la segunda parte la voz es únicamente de Chueca Goitia,
en  la  primera  es  donde  están  entretejidas  las  dos
temporalidades  y  maneras  de  hacer  del  arquitecto  y  la
historiadora frente a la situación respectiva en la que se
encuentra el patrimonio: el desarrollismo que acaba con el
pasado, marco de referencia de Chueca, y el capitalismo de
ficción  que  comprometen  el  pasado  cancelándolo,
falsificándolo,  mitificándolo  o  simplemente  traicionándolo.
También se evidencia el contraste de personalidades. Chueca en
la  mayoría  de  sus  textos  escribe  auténticas  diatribas,
mientras  que  ella  impugna  y  refuta,  no  desarrolla  esa
confrontación visceral que el arquitecto sostuvo contra los
“enemigos de la ciudad histórica”. Si bien es cierto que el
tono empleado por parte del arquitecto era el que más se
ajustaba a la situación de urgencia que se estaba viviendo en
la década de los sesenta y setenta del siglo pasado, una
auténtica lucha desde la trinchera en la que no estaba solo;
es especialmente valioso en este sentido el apartado dedicado
a  los  “Estudios  sobre  la  desaparición  del  patrimonio
monumental  español”  (pp.  50-63).

En  esas  páginas  Hernández  da  visibilidad  al  colectivo  de
gentes sensibles ante lo que estaba ocurriendo. Y leyendo a
Chueca Goitia se constata el alcance de su lucha ante la
crudeza de las tensiones a las que estaban sometidas las urbes
españolas donde los derribos con nocturnidad y alevosía eran
constantes.  Gracias  a  esa  lucha  se  puede  decir  que  hoy
conservamos algo de nuestras ciudades históricas. Destaca en
aquella defensa la presencia de historiadores del arte —Gaya
Nuño, Federico Torralba y Lafuente Ferrari, entre otros—, de
arquitectos y, sobre todo, de los Colegios de arquitectos que
llevaron a documentos tan importantes como la “Declaración de
Palma” de 1972. Como explica Hernández, “poco o nada se conoce
en realidad sobre los debates que se produjeron en nuestro
país” (p. 15), y merece la pena recordar que eran los colegios
de  arquitectos  los  que  denunciaban  las  intervenciones,
demoliciones  y  la  desidia  del  poder.  Actitudes  que  nos



resultan  extrañas,  pues  hoy  esos  “colegios”  parecen  más
interesados en darles un sitio de honor a esos políticos con
el  correspondiente  seguidismo;  es  verdad  que  me  influye
enormemente  que  escribo  desde  Madrid  y  estoy  pensando  en
Paloma Sobrini Sagaseta de Ilurodz, en el lugar deferente que
ocupó en su toma de posesión como decana Esperanza Aguirre, y
en los cargos que ha ocupado tras ese decanato tanto en el
Ayuntamiento como en la Comunidad de Madrid.

Fernando Chueca Goitia (1911-2004) pertenece a esa generación
que vio truncada la vida por la guerra —se le impidió el
ejercicio profesional durante cuatro años—y su vinculación al
grupo orteguiano —le unió una estrecha amistad con Julián
Marías y Enrique Lafuente Ferrari—, le llevó a ese espacio que
se ha denominado exilio interior que a la postre resulta tan
fragmentado, difuso y complejo, como el exilio exterior. Pero
si algo caracteriza a este grupo es su formación humanística y
cultural, su laboriosidad que se refleja en la escritura —en
el caso de Chueca, se añade su actividad como arquitecto— y
sus ansias por estar al día, el carácter cosmopolita, y el
compromiso con su manera de pensar y su profesión.

Chueca Goitia se constituyó en un referente en la defensa del
patrimonio  urbanístico  y,  aunque  eso  pudiera  parecer  algo
fácil visto desde hoy por esa tendencia que hay a simplificar
el pasado y con ello la vida de las gentes, lo cierto es que
para alcanzar ese estatus fue preciso valor y claridad de
exposición  de  ideas,  dos  actitudes  que  generan  tanto
partidarios como enemigos, siendo objeto de ácidas críticas
sobre todo por parte de aquellos que se encontraban al frente
de las instituciones que motivaban su examen y crítica. El
libro da testimonio de todo ello y de la profesionalidad y
compromiso de Ascensión Hernández.


