
Pedagogía  de  los  sentidos.
Una aproximación al legado de
Hugo Kükelhaus.
 

1.- PLANTEAMIENTOS. Semblanza de Hugo Kükelhaus

 

Los sentidos son los ministros del alma (Leonardo)

 

Por la dificultad que entraña el idioma alemán, lo que no se
traduce  a  inglés  y/o  después  al  castellano,  queda  casi
irremisiblemente fuera de nuestro alcance. En el caso de Hugo
Kükelhaus, esto resulta un notable empobrecimiento, pues no
sólo desconocemos su figura e investigaciones, sino todo el
tejido cultural que lo sustentaba.

Hugo  Kükelhaus  fue  un  fenomenólogo  de  los  sentidos.  Su
dilatada vida (1900-1984) le hizo asistir a las dos grandes
guerras.  El  epicentro  de  la  segunda  fue  una  Alemania
abiertamente nazi, donde la propaganda sacó rédito de las
aspiraciones y frustraciones de todo un pueblo, incluida su
persona. Del enorme poder redentor de la educación será él
mismo ejemplo, pues coqueteó con el régimen nacionalsocialista
en lo tocante a la defensa de los valores tradicionales del
mueble (su primera formación fue de carpintero) y después pasó
a la resistencia. Escribió sobre teorías de la sección aúrea
en la artesanía del mueble y fue diseñador y docente en la
Escuela de Artes y Oficios de Münster tras la guerra.

Hugo Kükelhaus fue un personaje polifacético, con formación en
diversos  campos,  como  la  arquitectura,  la  artesanía,  la
filosofía en su manifestación más genuinamente alemana, como 

https://aacadigital.com/articulos/pedagogia-de-los-sentidos-una-aproximacion-al-legado-de-hugo-kukelhaus/
https://aacadigital.com/articulos/pedagogia-de-los-sentidos-una-aproximacion-al-legado-de-hugo-kukelhaus/
https://aacadigital.com/articulos/pedagogia-de-los-sentidos-una-aproximacion-al-legado-de-hugo-kukelhaus/


es  la  antroposofía,  conectada  con  la  naturaleza  y  la
experimentación y que nos ayuda a comprender el fenómeno de
“lo  verde”,  tanto  en  su  vertiente  política,  como  en  la
ecológica.  Se  mostraba  muy  crítico  con  una  civilización
deshumanizada  y  fue  firme  defensor  de  los  principios
funcionales y orgánicos del ser, por encima de una pretendida
racionalidad, que mostró su rostro más sombrío en el diseño de
los  campos  de  exterminio.  Escribirá  así  Unmenschliche
Architecture (Arquitectura inhumana). Ganó fama en 1967 en la
Exposición  Universal  de  Montreal  cuando  presentó  unas  30
experiencias  con  los  sentidos,  explorando  como  lo  hará
Alexander Lowen con la Bioenergética, la escucha atenta del
cuerpo y aprendiendo a través de éste.

Hablar de pedagogo y teórico en Alemania equivale a compromiso
político,  al  igual  que  Beuys,  tal  vez  más  activista  que
artista. Por tanto, no tuvo inconveniente en montar su propia
tournée,  carpa  incluida,  para  mostrar  al  público  sus
experiencias. Fue tal el éxito, que se decidió instalarla de
manera permanente en un precioso parque en Nuremberg.

Sus  propuestas  pedagógicas  son  una  reacción  lógica  a  una
sociedad  sumamente  tecnificada  y  con  unos  intereses  casi
exclusivamente  focalizados  en  el  consumo  irracional  y  el
beneficio económico. Para volver a sentir propone observar el
fenómeno, lo cual nos desconecta inmediatamente del pre-juicio
y  del  automatismo.  Esto  se  enmarca  en  la  línea  de  las
propuestas de vivir atendiendo el presente de Tich Nah Han,
cuyo método de meditación consiste en “simples” paseos con
total consciencia. No es casual que la primera de sus así
llamadas  estaciones  experimentales  consista  precisamente  en
caminar descalzo y a ciegas sobre distintas superficies, que
amén  de  activar  nuestros  órganos  mediante  un  masaje,  nos
retrotraen a nuestra infancia. (ver imagen 1)

Sus  libros,  muy  didácticos,  han  servido  para  aplicar  su
inventiva en jardines, hospitales o para activar los sentidos.



 

 

Conceptos metodológicos en Kükelhaus

 

Sus propuestas arrancan con la estimulación de los sentidos:
tacto, movimiento, vista, escucha atenta, etc. que nos lleve a
una reflexión más fresca y directa de los fenómenos. Todo
conocimiento  debe  quedar  interconectado,  para  potenciar  la
humanidad de cada ser. Para él, las personas y la tierra son
un  sólo  organismo  vivo.  Si  el  terrorismo  significa  una
catástrofe social, la falta de perspectiva ecológica puede
llevarnos al colapso. Es aquí donde se encuentra el ser humano
actualmente. Sus pasadas vivencias hacen que tenga muy en
cuenta el totalitarismo, que es lo más radicalmente distinto a
la propia vida: llena de matices, riqueza y pequeñas cosas que
marcan una sutil diferencia entre todos. Para él, lo rápido o
lo tecnificado no son valores en sí mismos. El ser humano es
su propio universo y es mucho más que su cerebro pensante. A
cada  cual  le  considera  como  una  semilla  de  una  planta
singular, que fructificará en momentos diferentes, de manera
que el educador se convierte en una suerte de jardinero. Éste
ha  de  tomar  las  pequeñas  sutilezas  como  algo  sustancial.
Sostiene que la vida no se deja amedrentar por los fracasos,
como el niño que se levanta y se cae… y lo intenta de nuevo;
porque actúa según un impulso que supera su propia inseguridad
y está llamado a ponerse en pie. Por esa razón fue pionero en
el desarrollo de juguetes orientados al desarrollo psicológico
de los niños. Kükelhaus pretendía acercar más al ser humano a
la naturaleza, y por lo tanto más a sí mismo. Como él mismo
afirma: Atraviesa más a menudo, por bosques que por libros,
pues los árboles y las piedras te enseñan  lo que no pueden
tus maestros. (2008, 28)

 



Alejado de la industria del wellness (bienestar), se mostrará
receptivo al  hambre espiritual como nuestro gran déficit
occidental, pues pasamos de la materia (mater) al pensamiento
abstracto hasta perder nuestra raíz, y convertirnos según una
expresión del sociólogo Peter Berger (1974), en un homeles
mind que se aleja de sus experiencias fundamentales. Por eso,
se  empeña  en  construir  un  entorno  vital  a  escala  humana
(arquitectura, espacios interiores…) Cree que la vida se ha
segmentado  en  Occidente.  Esta  “secularización”  del
pensamiento, que prima lo secundario (la lógica industrial de
mercado) nos convierte en extraños en el mundo y con un enorme
desinterés en el plano social. De esa necesidad de apertura
partiendo de nosotros mismos, donde comienza su planteamiento,
con la esperanza de contrarrestar “la huida hacia la cabeza”,
que ha dejado huérfano al sentido corporal.

Así, un objetivo suyo declarado consistirá en la expresión de
la consciencia vital en el ser, que repercutirá en la relación
con el entorno natural y social, en una suerte de ecología.
Igualmente persigue re-unir mano y pensamiento (dado que él
era artesano), lo que proporciona un pensamiento de acción,
garantizando  el  contacto  con  el  entorno  y  pasando  de  lo
abstracto a lo concreto. Aspira por tanto a la vida como
escuela,  basando  la  educación  en  necesidades  reales  y  no
postizas: no permanecer ciego a las condiciones exteriores, no
estar sordo a las condiciones interiores. Pretende estimular
el conocimiento del cuerpo en la pedagogía infantil. Además,
introduce el juego grupal en las organizaciones laborales,
evitando  el  alienante  sistema  de  hombre-máquina.  Trata,
finalmente, de encontrar el sentido a través de los sentidos,
en el taller de la vida.

 

 

Habitar nuestro cuerpo



 

Wahr en alemán significa verdad y wahr-nehmen (literalmente
tomar-verdad) significa percibir. Así, se emparenta lo que
percibo con aquello que creo verdadero. Kükelhaus pretende
pasar de la concepción “tengo un cuerpo”, a “soy un cuerpo”, o
mejor,  “soy  mi  propio  movimiento”.  Me  hago  a  través  del
espacio, donde me des-envuelvo con intención, a lo largo del
tiempo.  La  diferencia  entre  el  tener  y  el  ser  movimiento
resulta fundamental. Mi yo consiste sustancialmente en ese ser
que se desencadena y pone de manifiesto la tremenda ilusión
del aspecto del tener materialmente un cuerpo.

El  ritmo  es  la  gramática  básicadel  fluir.  La  acción  se
conforma en el tiempo y su flujo se mantiene con el ritmo.
Cada ser debe de encontrar su propio ritmo espacio temporal,
su  propia  cadencia.  La  dirección  hacia  delante  se  ha
sobredimensionado. El centro del corazón es el lugar donde
parte  todo  movimiento.  Así,  nace  de  muy  dentro  (moción,
locomoción, emoción) y se produce con auténtica intención. El
placer es ritmo y la música puede amplificar nuestro interior.
Las sensaciones placenteras levantan el ánimo y estimulan la
actividad. Cualquierapuede ser vivida como fuente de placer:
lavar  platos  o  bailar,  si  se  desarrolla  con  gracilidad,
esfuerzo  justo,  etc.  En  toda  actividad  podemos  desplegar
armonía y evitar movimientos mecánicos y fríos. El cuerpo está
estructurado para el placer y no para la eficacia laboral. Por
eso  el  éxito  no  aporta  alegría  corporal,  pues  ignora  lo
orgánico.

El ser no solo se define como un conjunto de  funciones, sino
que se realiza a través de ellas. Por ello, la pedagogía de
Kükelhaus estimula el ir y el venir, el levantarse, el gustar,
el tocar y trastear, la tensión, construir con las manos,
botar, moler trigo o encender fuego. Todo ello nos despereza
del  atolondramiento  y  nos  susurra  a  nuestra  verdadera
naturaleza interior. El cuerpo apenas se usa hoy, si no es
para la presunción estética, para cuyos fines la gimnasia,



dietas o cirugía plástica no garantizan ni que se sienta el
cuerpo, ni que se nutra con corrección. Sentir y estar atentos
a  sus  necesidades  provoca  una  experiencia  “peligrosa”  por
desconocida en su unidad y en sus cadencias. Todo sentimiento
tiene un origen y disolución corporal y queda lejos de la
pretendida racionalidad. Esta consciencia corporal se inspira
en Seymour Fisher, para quien sólo apenas tenemos consciencia
del cuerpo en la enfermedad, en la fuerza laboral o en el
sexo.

La segregación corporal se da en el trabajo (donde la fuerza
física  femenina  se  considera  inferior)  tanto  como  en  los
iconos corporales (que explota a la mujer como icono). La
instrumentación tecnológica obliga al cuerpo a que se acople a
la máquina y cualifica a un operario cuando se empotra a ella,
dejando fuera su propia esencia humana. Reflejos del malestar
físico se manifiestan en los casos de infarto, estrés o úlcera
que, sin ser enfermedades por sí mismas, reflejan de forma
somática  la  rebelión  del  cuerpo.  Nuestra  concepción  del
trabajo causa disfunciones físicas (problemas vegetativos y de
tensión corporal) y sociales (apatía y aislamiento).

Las  propuestas  de  Kükelhaus  tratan  de  desencadenar  una
pedagogía corporal de una manera científica. El embriólogo
Erich Blechsschmidt muestra la historia de nuestros órganos,
modelados a través de nuestros actos corporales y aunque los
ignoremos, sus necesidades permanecen. Por ejemplo, los brazos
y manos no sólo sirven para coger y aferrar, sino que también
actúan como impulsores de ritmo y equilibrio. Igualmente, el
biólogo  chileno  Maturana  muestra  que  los  modelos  más
abstractos del pensamiento lógico son reflejo y parten de
nuestro sistema de organización corporal. Por ejemplo, el sí y
el no, como activo/pasivo. De hecho,  “an-greifen” en alemán
significa  agresivo  y  “greifen”  signica  asir.   Otro  tanto
ocurre en latín, donde agredir proviene de “gradi”, con el
significado de andar hacia algo, o dirigirse a.

 



 

2.- DESARROLLO. Las Estaciones Experimentales

 

Mit den Händen sehen, mit den Augen fühlen(ver con las manos,
sentir con los ojos) (Goethe)

 

Uno  de  sus  mayores  legados,  aparte  de  sus  escritos  y
pensamiento,  son  sus  "Campos  de  Experimentación  de  los
Sentidos" sembrados a lo largo Alemania, Austria y Suiza. 
Hemos visitado uno de ellos en un parque de Nürenberg y otra
instalación, ya con aspecto más museístico pero igualmente
pedagógica  en  el  Schloss  Freudenberg,  un  palacete
reacondicionado a las afueras de Wiesbaden. Las estaciones
experimentales  se  ofrecen  a  los  sentidos,  que  se  pueden
profundizar y enriquecer con más propuestas y ejercicios. Sin
embargo, desde un punto de vista pedagógico mantienen una
unidad  de  concepto  global.  Le  sirvió  como  inspiración  el
Exploratorium en San Francisco (1969), ideado por el físico y
hermano del proyecto Mannhattan, Frank Oppenheimer y  en los
doce sentidos del teósofo Rudolf Steiner (1917).

Las  propuestas  de  estaciones  se  agrupan  en  diferentes
recorridos (hasta 30 trabadas entre sí). La primera impresión
que puede darnos estos museos de la experiencia es que se
sitúan a medio camino entre un parque de las ciencias (se
exponen diferentes modelos de estructuras dinámicas de arena,
agua y fluidos para observar el pulso rítmico) y un taller
corporal  con  zonas  de  tacto,  equilibrio,  etc.  trufado  de
chiquillos  o  de  mayores,  que  se  quedan  embobados  como
aquéllos,  observando  un  panal  de  abejas  o  recorriendo  un
laberinto.  Pero  más  allá  de  su  apariencia,  contiene  un
profundo  significado  social.  Kükelhaus  pretende  que  se
vivencien principios sociales de una manera lúdica y directa y
no como un acto de reflexión libresca.



Si bien cada una de las experiencias se concentra en un sólo
sentido, él parte del ser humano como una totalidad orgánica y
social, en una suerte de lo que llama pedagogía del cuerpo
(Leibpädagogik).  Todos  los  sentidos  son  realmente  uno.  La
presión nos excita el oído y la piel; la luz generan calor y
brillo, etc. y ante los que tomamos (o no) la decisión de
responder. Cuando trata sistemáticamente los sentidos no lo
hace para diseccionarlos, sino para hacernos ver, oír, sentir
y tocar la vida como una unidad. De ahí tantos ejercicios y
(aparentemente)  tan  diversos.  Algunos  sentidos  han
“envejecido” en nuestra cultura (tacto/olfato) y otros (vista)
se han vuelto más importantes.

 

 

Experiencias de equilibrio y dinamismo

 

Las vivencias cotidianas ahogan su misterio por el afán de
rapidez. Más rápido, más ligero, más concentrado, son valores
absolutos e indiscutibles en esta sociedad. Cabalgamos sobre
esa montura veloz que nos empobrece. El niño “no sabe” y ahí
radica su ventaja: mira y se admira. Juega repitiendo hasta
cansarse. Un columpio es un juego bien sencillo y reiterativo,
sin embargo la posibilidad cinética no se desgasta con el
conocimiento racional; aunque sepamos que se balancea hacia
delante y hacia atrás, nos montamos por puro placer, a través
del impulso de nuestro cuerpo. A continuación, describiremos
algunos aparatos.

 

 

Péndulo de Galileo.

 



Similar al que en distintas versiones y movimientos se ha
usado como decoración del hogar (fig.1). Si se lanza una bola,
sabemos que las demás transmiten sin moverse la fuerza hasta
la última, que se desplazará; pero pocos conocen que si se
lanzan dos, dos serán las que se muevan; si tres, serán el
mismo número. Este principio lo ha empleado también para el
diseño  de  sus  columpios.  Esta  ley  de  causa  y  efecto  tan
sugerentemente kármica se ve cuando se lanzan todas las bolas
contra una sola (qué ocurre se lo dejamos a los lectores como
un  interrogante).  Este  sencillo  aparato  actúa  como  una
metáfora  social,   ejemplificando  la  influencia  de  unas
personas sobre otras.

 

 

fig.1

 

Péndulo de los tres tiempos. Sobre un eje único se colocan 3
péndulos  de  diferentes  largos,  aunque  los  lastres  (bolas)
pesan  igual  (fig.2).  Aparentemente  se  balancean  de  forma
irregular, si no se descubre un cierto orden en el empuje.
Este orden había que tenerlo en cuenta en el tañer de las
campanas para coincidir sus balanceos: la frecuencia se basa
en quintas, cuartas u octavas. De esta manera, música y ritmo
se visualizan en este sencillo aparato.

https://aacadigital.com/imagen1.jpg


 

fig.2

 

 

Columpios.  Son  juegos  de  energía  cinética  y  potencial,  a
través del impulso de nuestro propio cuerpo. Unas plataformas
sobre  ejes  permiten  que  giremos  sobre  nosotros  mismos,
haciendo  piruetas  y  comprobando  las  fuerzas  centrífuga  y
centrípeta, cuando separamos o juntamos los brazos en el giro.
Estos ejercicios eliminan el “imperio de la vista” y nos hacen
sentir en el flujo del movimiento. El doble columpio (fig.3)
no pasaría de ser un entretenimiento para chiquillos, si no
fuera porque las conclusiones sobre interacción social son tan
atractivas como los mismos juegos. La sensibilidad motora y el
equilibrio se potencian con un puente colgante tendido sobre
un río, que se mueve y que vibra al paso del público, como los
que vemos en las películas de acción, ofreciendo una impresión
muy real de aventura



fig.3

 

Plataformas de equilibrio grupal e individuales. La plataforma
grupal ofrece una superficie plana circular sobre un eje y
raíles para que se mueva en redondo y se incline a la vez
(fig.4). Permite infinidad de juegos grupales: hacer un corro
hasta que la plataforma se mantenga paralela al suelo, andar
en el mismo sentido e inmediatamente al contrario, lo que
provoca  que  por  inercia  el  suelo  nos  lleve  hacia  atrás;
balancearnos por grupos en diferentes esquinas, etc. Como toda
propuesta  grupal,  estimula  la  comunicación  lúdica  gestual
entre los participantes. Tiene un correlato en las plataformas
individuales para equilibrio (fig.5), construidas a partir de
una  media  esfera  como  base,  en  la  que  descansa  un  plano
circular, sobre la que la persona ha de mantenerse de pie. Una
variante  grupal  consiste  en  equilibrarse  distintos
participantes, tomándose de las manos. Otro aparato es una
manta  de  goma,  elevada  del  suelo  y  que  se  desarrolla
sinuosamente  en  un  plano  oblícuo.  Cuando  dos  personas  se
montan y caminan, uno y otro modifican el suelo del compañero.
Otro aparato consiste en un circuito de equilibrio (fig.6).



Más allá del juego sensorio motor, estas propuestas son una
demostración palmaria de cómo el equilibrio propio depende del
movimiento ajeno y viceversa: la influencia que yo ejerzo en
el resto. Así, Kükelhaus muestra el equilibrio como un asunto
comunal, por la ayuda mutua y el apoyo necesario entre los
miembros.

 

 

Fig.4

       

 

Figs.5 y 6

 

 

Bloque de piedra colgante. Resulta impresionante cómo una roca
de grandes dimensiones pueda ser movida sin mayor dificultad



por un niño, sencillamente colgándola (fig.7). Se nos invita a
que  nos  sentemos  sobre  esta  masa  pendular  y  que  nos
balanceemos con los ojos cerrados, al lento ritmo que impone
la  roca,  inspirado  en  el  pedagogo  fenoménico  y  físico
Wagenschein (1962). En esta misma línea de “física ancestral”
se proponen juegos con palancas, sobre bloques de piedra, que
ruedan sobre unos rodillos en un espacio confinado (fig.8).
Las  imponentes  masas  contrastan  con  la  facilidad  con  que
podemos moverlas, activando el imaginario de nuestra potencia
y capacidad.

 

   

 

figs.7 y 8

 

 

Paseo llamado “Escuela del andar”.

Andar linealmente sobre el asfalto no resulta nada divertido;
sin embargo, caminar a través de un bosque, con sus luces y
sombras,  con  el  movimiento  constante  sobre  distintas



superficies  que  nos  fuerzan  al  equilibrio  y  con  olores
diversos, nos refresca. Tal vez sea menos rápido, pero resulta
claramente más vivificante. Sobre esta base está diseñado el
ejercicio propuesto. Los pies, normalmente aislados, han de
sentir el pulso de la vida que late bajo ellos. El masaje que
proporciona  caminar  sobre  distintas  superficies  es  muy
refinado y actúa en profundidad sobre el organismo. Kükelhaus
propone  caminar  sobre  superficies  de  guijarros,  arena,
cortezas de árboles, grava, agua corriente, etc. sometiendo a
los  pies  a  contrastes  de  dureza  y  temperatura  diversas
(fig.9).

 

 

fig.9

 

Olfato.

 

Otra estación se dedica al sentido del olfato, tan atrofiado
en nuestra época y donde el mismo acto de acercarse las cosas



a la nariz para reconocerlas se considera de mala educación. A
la vez que respiramos, olemos, capturando partículas con la
nariz.  Hemos  perdido  la  orientación  mediante  el  olfato.
Similar al gusto, tiene espectros con los que detectamos desde
lo dulce a lo podrido, del perfume al hedor. El olfato nos
traslada a un universo de recuerdos. Kükelhaus dispone aromas
en pequeños departamentos, que se liberan a voluntad.

Otra idea es crear un jardín de fragancias, al estilo de un
herbolario medieval. Como el olor estimula a comer, aprovecha
para que el público realice una molienda de harina y alrededor
del fuego hornee la masa. Así, cada estación se puede ampliar
con una serie de ejercicios que por capilaridad enriquecen
cada experiencia propuesta.

 

Orientación.

 

Mediante un laberinto, que en la Antigüedad y en la Edad Media
tenía connotaciones de orden cósmico y místico, nos propone
afilar  nuestra  capacidad  de  reconocimiento  del  terreno,
observación y perspectiva. El laberinto se despliega en los
parques y jardines como una “adivinanza” tridimensional. El
curso que describe el sol por el cielo (salida, cénit, ocaso)
ha trazado en nuestro imaginario líneas de fuerza y ejes con
los que orientarnos. Estos puntos de referencia los hemos
trasladado  al  calendario,  relacionando  espacio  y  tiempo
cíclicos. Igualmente, se ofrecen al espectador piedras que
marcan el sol estacional y diversos tipos de relojes solares.

 

Tacto.

 

En esta ocasión, Kükelhaus ofrece una “Galería del tocar” en



la estación dedicada a este sentido, tal vez muy necesario en
estas latitudes tan septentrionales, donde este sentido está
socialmente mal considerado.  Tocar es una necesidad biológica
y no sólo un placer, que comienza desde el nacimiento. Es el
primer sentido en el bebé, que reconoce el mundo a través de
su  boca.  En  el  neonato  no  hay  distinción  entre  audición,
visión  y  tacto.  Si  oye  algo,  tiende  a  cogerlo,  pues  la
estimulación es única y total. Sus resortes de seguridad, como
un chupete, un muñeco de trapo al que aferrarse, etc. debemos
considerarlas seriamente.

Con-tactar equivale a entrar en órbita. El hambre de contacto
es más profundo que la excitación sexual, pues es necesidad de
ternura y afecto. Después de consumar el contacto íntimo, una
pareja  deja  lamentablemente  de  tocarse.  Davies  (1993)  se
pregunta si no estaremos tan endurecidos que sólo alcanzar el
orgasmo nos puede conmocionar. No tocar es una advertencia de
privacidad burguesa y el cuerpo como objeto entra dentro de
esa norma de privacidad. Somos parcos en el tocar, porque
también lo somos en el mostrar nuestros afectos. A los niños
les encanta tocar y se les van las manos a las cosas, que la
educación  puritana  va  frenando.  Así,  nuestras  ansias  las
sublimamos tristemente con un animal doméstico.

El contacto físico alarga literalmente la vida. Estimular el
tacto aumenta las conexiones neuronales. A mayor tacto, menor
incidencia de muerte prematura en los niños, menores tasas de
enfermedades cardiovasculares y mayor integración social. El
tacto provoca alegría: las personas con los ojos brillantes
tienden a mirar directamente y a conectar con su interlocutor.
Esto se corresponde a la piel cálida y significa que la sangre
fluye  desde  el  centro  del  cuerpo  hasta  la  superficie,  al
contrario  que  en  el  retraimiento.  La  piel  actúa  como  una
membrana selectiva, que diferencia estímulos. Deja pasarlos si
son placenteros y se vuelve rígida ante el dolor. El afecto es
un flujo de sangre hasta la superficie de la piel, crea calor
y busca proximidad. Por eso la persona afectuosa es cálida y



toca, abraza, besa o da la mano. En los sentimientos hostiles
la sangre se retrae y la persona se vuelve fría y distante.
Una persona segura acepta lo extraño, es receptiva con lo
desconocido y se abre a lo nuevo.

El tacto es tan profundo que se usa su reacción para definir
las emociones: sentir. No tiene que ver con el futuro, sino
con el presente. Tampoco  podemos tocar a distancia. La mano
prensil es el cerebro exterior de las personas. Kükelhaus
propone un ejercicio inspirado en las escuelas de Montessori.
Se  disponen  cajas  o  sacos  colgados  rellenos  de  distintos
materiales, que sin verlos, se ofrecen  al tacto para su
reconocimiento:  rugosos,  lisos,  con  diversos  pesos,
temperaturas y configuraciones, desde granos de café, anís
estrellado, algodón, plumas, mendrugos de pan, pesas de plomo,
arena, algodón, etc. Ciegos, “leemos” el material con más
intensidad y juzgamos con detenimiento sus cualidades. Una
variante  consiste  en  mezclar  diferentes  materiales  (lana,
harina, metal, virutas, etc.) para atender cómo se mueven
entre los dedos. Otra muy sencilla y divertida es sentarse en
el suelo y hacer bolas de papel con los pies.

 

Visión.

 

Otra  propuesta  se  dirige  a  la  visión  y  op  art,  a  la
descomposición de la luz, a la fijación retiniana, etc. El ojo
no  ve,  el  ser  humano  es  el  que  ve.  Es  el  órgano  más
desarrollado en nuestra cultura y con más presencia en el
cerebro.

El ojo consume el 80% de nuestra atención. Si desplazamos el
ojo-captor al oído receptor, pasamos del águila masculina a la
escucha femenina. La visión es tacto a distancia y, aunque
empobrecido,  proporciona  conocimientos  de  espesor,  forma,
temperatura, etc. y nos aproxima a las cosas.



Por otra parte, resulta una experiencia muy rica en matices la
cancelación de la visión por un buen rato. La instalación de
Schloss  Freudenberg  de  Wiesbaden  propone  un  ejercicio  de
visión, o mejor de ceguera, con un bar totalmente oscuro,
donde  un  camarero  ciego  sirve  la  comanda,  con  una  enorme
empatía con los participantes. En estas circunstancias ponemos
en práctica el tacto, la orientación con sonidos, el olor y,
sobre todo, la íntima sensación de que estar ciego no nos
aísla como en un principio creeríamos, sino que se descubre
paradójicamente otro mundo nuevo, en otra frecuencia distinta.

Además de ello, el ser humano se provee de visión onírica, la
cual se activa en la imaginación y en el sueño. Dado que tiene
la  capacidad  de  imaginar,  también  de  crear  o  creer  en
espejismos. El engaño de la vista resulta más común de lo que
podemos  pensar:  confundimos  un  montón  de  piedras  como  el
perfil de una persona, porque la vista interpreta la realidad
y la trata de acomodar a sus expectativas (fig.10).

 

fig.10

 

 

 



Sonido.

 

Si el mundo actual se concentra en lo racional, verbal y
formal, con particular atención a la zona de cabeza-ojos, si
promociona la voluntad y resulta unilateral y excluyente; la
música es emotiva, somática, crea color, se concentra en el
cuerpo-oído, proporciona equilibrio y resulta una experiencia
total e integradora del grupo.

El mundo suena. El aire es presión y cuando lo captamos como
vibración la llamamos sonido, mientras que cuando  lo captamos
por la piel decimos tacto.  El universo está lleno de sonido y
cada partícula de tiene su propia frecuencia. Ya en 1797 el
músico y físico Chladni estudió las trazas vibratorias con la
ayuda de un arco de violín. Con aparatos electroacústicos se
ha logrado grabar el brote de una rosa. Así, Berendt propone
imaginarnos cada planta florecer en un prado, junto a millones
de  flores  en  una  inmensa  polifonía.  Las  plantas  son
hipersensibles al ambiente y por tanto también a cualquier
sonido. Se ha observado que con la música hindú se refuerzan y
con la rock se mustian.

Es tal la importancia del sentido de la escucha, que resulta
un canal permanentementeabierto, pues carece de párpados o de
labios  con  que  cerrarse.  La  mujer  es  unos  decibelios  más
receptiva  a  la  escucha  que  el  varón.  Casi  milagrosamente
percibe  a  distancia  su  criatura,  incluso  durmiendo  o  sin
haberse percatado de ruidos más evidentes. A su vez el bebé
siente  la  métrica  materna,  su  ritmo  cardíaco,  cuando  se
abrazan.

Los animales visuales son agresivos, como el águila. Greifen
en alemán es captar, por ejemplo, la luz de las estrellas, con
el mismo sentido que capturaruna pieza (an-greifen). Por el
contrario, los animales auditivos son sociales y femeninos,
como  la  ballena  (hören  es  oír  y  ge-hören  incluir  o



pertenecer), pues su llamada envuelve y guía la manada. Sonido
tiene interesantes parentelas, como en inglés sound (sonido) y
soul (alma).

No existe caja de resonancia más viva que el cuerpo humano,
que la per-sona, como el más refinado instrumento melódico. El
sonido influencia cada átomo de nuestro cuerpo. Una cuerda de
guitarra o un diapasón en contacto con otro, resuena. En el
seno de un grupo, ya sea una familia, una clase o una pareja,
un tema se manifiesta y vibra para armonizarlo. El tono hace
la música, reza un proverbio alemán: lo importante es el tono
de la palabra, no su significado, que se vuelve áspera o
conmovedora según el que se emplee. Lo primero que captamos en
las palabras son los sentimientos que se expresan a través de
ellas y después el pensamiento, a través de su significado.

Tanto los encantadores de serpientes, como el flautista de
Hamelin, los tambores o la música rave usan de sonidos para su
trance. El equilibrio de la música es literalmente física: en
el oído tenemos el órgano de la información sobre nuestra
postura, aceleración, giro, etc. El equilibrio se relaciona
con la armonía, que a su vez se relaciona con la integridad,
que finalmente lo hace con la ética. La música se comprende
con todo el cuerpo: estimula, excita, nos vuelve más intensos
o más relajados, ralentiza o acelera el corazón, dilata las
pupilas,  produce  inquietud  o  relajación  muscular,  provoca
espontáneamente imágenes oníricas, etc. La música es armonía y
ésta salud. Como la música puede ser disonante o armónica
entendemos la clásica expresión de Novalis: toda enfermedades
un  problema  musical.  Si  un  ruido  es  amenazador  ypuede
literalmente enfermar, la música sana, pues crea armonía en un
mundo caótico, actúa como un bálsamo y prevalece sobre el
desorden. De la palabra tono, sound, deriva gesund, sano en
alemán.  Hasta  hace  poco,  la  manera  de  transmitir  los
conocimientos  consistía  en  cantar  la  lección,  emparentando
música y poesía. Melos (de la que se deriva melodía) era
entendida tanto lírica como música en Grecia. Música, pintura



y poesía se traban con fuerza: Schönberg, Juan Ramón Jiménez o
Kandinsky  transitaban  con  naturalidad  de  un  arte  a  otro.
Música  viene  de  Musa,  inspiradora  de  las  artes  y  para
Schopenhaueres la más poderosa de todas las artes y por ello
alcanza por completo sus fines desde sus propios recursos.

 

En  la  estación  que  se  dedica  al  sonido,  Kükelhaus  diseña
aparatos  que  juegan  con  la  fuerza  del  viento,   como  del
frotamiento de piedras, etc. Trata de poner en con-sonancia el
ser humano con el orden del mundo a través de la consciencia
de  su  propio  organismo.  Hubo  en  Alemania  un  gran  éxito
editorial con Die Welt ist Klang(El mundo suena), acercándonos
su autor, Berendt, a músicas ancestrales, sonidos armónicos,
etc. De ello se perciben rastros en los ejercicios de gongs y
piedras sonoras.

Una propuesta llamada Summloch consiste en una roca con un
agujero excavado de tamaño ligeramente mayor a una cabeza
humana adulta. Si la introducimos y tarareamos, el sonido
queda atrapado de una forma muy particular, como una caracola.
La impresión es similar a bañarse en la propia voz (fig.11).

 

 



fig.11

 

Una sala de sonidos nos propone descubrir el espacio mediante
la impresión auditiva, cancelando la visión. La sala hace
rebotar el eco y lo que oímos realmente es aire vibrando. Los
tonos de un aparato llamado monocorde se pueden tocar y están
relacionados  matemáticamente  con  la  geometría  (proporción).
Con estos acordes muestra la armonía matemática en el orden
universal. Igualmente construye gongs de metal o de láminas de
piedra pulidas de diversos tamaños y se escuchan con el cuerpo
tendido y relajado. Tienen diversos tonos pentatónicos, lo que
permite que se toquen en grupo sin disonancia. También fabrica
los así llamados “resonadores”, que son sencillos tubos de
metal, cuya longitud y diámetro captan diferentes frecuencias.
Como  se  pueden  orientar  por  el  espacio,  dado  que  están
suspendidos, parecen “catalejos” de sonido. El dendrófono es
un instrumento a manera del xilófono, pero a base de piedras
de distintos grosores y largura. Cada uno al golpearlo vibra
en su propio tono. Otras piedras grandes y pulidas provocan
sonido vibrante al frotarlas intensamente con las palmas de
las manos mojadas (fig.12).

 

fig.12



 

Comprensión de otros fenómenos.

 

Los aparatos de Kükelhaus no se diseñan para practicar deporte
o como mero entretenimiento, sino para impulsar la consciencia
motora corporal y posibilitar las relaciones sociales con su
disfrute compartido. Todas las estaciones experimentales se
esfuerzan por hacer comprensibles los fenómenos físicos en los
que se basan, para estimular a los más jóvenes a experimentar.
De las muchas propuestas, entresacamos sólo algunas.

Doble espiral y cuerpos platónicos. Entendida como el secreto
de la vida, cuya estructura le valió el Nobel a Watson y
Crick. Se halla presente en caracolas, flores o en galaxias.
Igualmente  la  propagación  de  la  vida  según  Goethe  es  una
espiral, desde un centro que aventa con el tiempo su fuerza
hacia la periferia, como una curva en expansión (logaritmo).

Construye un aparato con una hélice de grandes dimensiones
contiene  a  otra  en  su  interior,  dispuesta  en  sentido
contrario. Al girarlas se tiene la impresión óptica que una
sube  y  otra  baja  y  es  exactamente  como  se  comporta  un
remolino.  Emparentado  a  esta  propuesta,  también  existe  un
cilindro transparente lleno de agua y cerrado, con un molinete
en su base, que al girarlo produce un tirabuzón. La doble
hélice da pie a los juegos de remolinos o los tornillos sin
fin,  que  se  muestran  como  ejemplo  de  la  coincidentia
oppositorum,  pues  Kükelhaus  gusta  de  lo  aparentemente
contradictorio. Le fascinan las fuerzas que se polarizan y
confrontan,  creando  tendencias,  como  ambos  brazos.  Por  la
proporción se nota la armonía y lo que experimentamos en la
Naturaleza como bello contiene la sección áurea. Así pues, la
armonía no sólo explica el ser de la música, sino el de una
simple molécula o el de los planetas. El dibujo de las flores
o el crecimiento de las hojas en las plantas se desarrollan en



una secuencia matemática de números de Fibonacci v la sección
áurea de los griegos. El cuerpo humano se estructura en base a
ella  y  funciona  por  sus  principios  rítmicos.  Igualmente
muestra la simetría a partir de un caleidoscopio.

 

Para saber más y profundizar en temas específicos se pone a
disposición de los visitantes una biblioteca, un taller de
prácticas y un espacio para montar ejercicios. En estas zonas
se ofrecen monitores, maestros de taller y guías de visitas.

Se recoge también la coincidencia  de culturas ancestrales con
los principios físicos, a la manera del Instituto Warburg de
Hamburgo.   Kükelhaus  aspira  a  pasar  de  “experimentos  de
laboratorio” a la realidad, conectando con las vivencias de la
vida ordinaria.  Por eso también echan mano a la sabiduría
tradicional, como el aikido, taichi o más contemporáneas como
los métodos corporales de Alexander o de Reich.

 

 

Discusión

 

Podemos  percibir  una  aparente  contradicción  con  la  idea
sensual que ofrece y la dirección de desarrollo integral y
heurístico con que desarrolla su propuesta pedagógica.

Su utopía de crear ciudades de la experiencia como activadoras
sociales, compiten en inferioridad aunque muy dignamente con
los  parques  temáticos,  orientados  estos  últimos  a  un
espectador pasivo y consumidor, tomado como individuo aislado.
Para Kükelhaus, el cuerpo vivo es el punto central de la paz
consigo mismo y de la relación satisfactoria con los demás.
Tal vez cae en la fantasía de la paz universal, pero su receta
con grupos pequeños y a su vez unidos sí parece un objetivo



alcanzable de democracia a escala

3.- CONCLUSIONES

 

Es relevante que Kükelhaus nos invite a experimentar con todo
nuestro  cuerpo,  con  total  intensidad.  Proporciona  un
aprendizaje innovador para su época, integrador y holístico.
Emplea la experiencia directa no libresca, que no se nutre de
la información recibida por terceros, sino la asimilada en
primera  persona.  Por  ello  se  asume  como  propia  con  gran
naturalidad. Para ello emplea recursos lúdicos, que sumergen a
los  participantes  en  un  excitante  estado  de  curiosidad
infantil.

Su  gran  acierto  pedagógico  es  que  experimentar  conlleva
necesariamente  tolerar  el  resultado,  desechar  hipótesis
librescas y flexibilizar los juicios propios. Finalmente, este
artículo supone sólo una pequeña aproximación a su obra, ya
que  faltan  investigaciones  que  vuelquen  el  grueso  de  su
saber. 

Entrevista con José Fernández
Pequeño
 

Introducción:

El panorama artístico del Caribe ha conocido en los últimos
veinte años una renovación sin precedentes en la historia de
la región. Unido a acontecimientos como la caída del Muro de
Berlín  o  la  celebración  del  Quinto  Centenario  del

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-jose-fernandez-pequeno/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-con-jose-fernandez-pequeno/


Descubrimiento de América surge hacia 1990 un interés por
indagar  en  la  producción  artística  de  un  área  que  había
quedado  hasta  el  momento  excluida  no  sólo  de  los  grandes
circuitos del arte internacional, sino también del boom del
arte latinoamericano de los ochenta y noventa. El Caribe,
periferia dentro de la periferia, conocerá en este momento un
desarrollo  artístico  que  servirá  para  promocionar  el  rico
imaginario cultural de un territorio marcado por el mestizaje,
los  intercambios  culturales,  el  encuentro  de  poblaciones
africanas, europeas y americanas y los sistemas de dominación
que se perpetúan hasta el momento presente.

Si durante la década de los noventa se produce el momento
álgido de la producción artística caribeña y de su expansión
al ámbito internacional mediante la celebración de grandes
exposiciones colectivas de arte caribeño tanto dentro como
fuera  de  la  región,  los  dos  mil  serán  una  década  de
consolidación institucional y de afianzamiento de los lazos
regionales generados en los diez años precedentes. En ese
contexto cabe situar la creación en 2003 del Centro Cultural
Eduardo León Jimenes en Santiago de los Caballeros (República
Dominicana). Desde su fundación, el Centro León ha desempeñado
una labor destacada en la promoción de las culturas caribeñas,
generando al mismo tiempo una dinámica de integración que
pretende  trasladar  el  arte  contemporáneo  al  contexto
comunitario  local.

 José  Fernández  Pequeño,  gerente  del  Centro  León  y
especialista en el arte y las culturas caribeñas, ha sido
protagonista de la evolución de una institución que en el
plazo  de  siete  años  ha  generado  un  concurso  de  arte
contemporáneo situado a la par de los más importantes eventos
artísticos latinoamericanos, al tiempo que ha configurado un
programa de conferencias y colaboraciones que ha incluido a
referentes en la gestión y curadoría artísticas actuales como
son Iván de la Nuez, Gerardo Mosquera o Luis Camnitzer.

La  presente  entrevista  se  plantea,  entonces,  desde  una



posición múltiple: así, pretende esbozar algunos aspectos que
centran el debate teórico actual en el escenario cada vez más
internacional, y cada vez mejor conectado con el resto del
Caribe,  de  República  Dominicana;  intenta  plantear  las
principales inquietudes presentes en el panorama institucional
de  la  región  caribeña;  y,  finalmente,  examina  un  periodo
crucial en la historia cultural caribeña en el que nace la
consciencia de lo que hoy llamamos “arte caribeño”. Queremos
agradecer profundamente la colaboración del equipo del Centro
León  Jimenes  de  República  Dominicana,  institución  que  nos
acogió durante 2010 en una estancia investigativa que resultó
vital para los proyectos que actualmente llevamos a cabo.

 

Entrevista:

 

Carlos  Garrido  [en  adelante  “C”]-Antes  de  nada,  muchas
gracias.  Quisiera  empezar  preguntándote  cuándo  empieza  tu
relación con el Centro León Jimenes.

José  Pequeño  [en  adelante  “J”]-Yo  era  el  encargado  de
Relaciones Internacionales en la Academia de Ciencias de la
República Dominicana cuando supe del proyecto del Centro León.
Podemos estar hablando quizá de finales de 2003 o 2004, es
decir, que en ese momento la institución estaba siendo fundada
o lo había sido recientemente, una de las dos. Envié una carta
al  Director  del  Centro  León  proponiéndole  un  proyecto  de
investigación. No sabía, ni de lejos, que el centro no hacía
el tipo de investigación que yo le estaba proponiendo. Pero yo
llevaba 6 años en el país, había estado entre los fundadores
de la Casa del Caribe en Santiago de Cuba, donde trabajé 18
años como investigador y editaba la revista Del Caribe, así
que andaba buscando un espacio que me permitiera investigar en
un  país  donde  la  investigación  en  las  universidades  e
instituciones  afines  es  casi  inexistente.



Nunca me contestaron la carta, ahora entiendo por qué. En
aquel momento me molestó mucho, pero ahora entiendo por qué.
Ellos estaban montando la institución, lo que debió ser todo
el trabajo del mundo, y lo que yo estaba proponiendo no se
encontraba  realmente  en  el  interés  del  trabajo  de  la
institución.  Ahí  quedó.

En otra ocasión, años después, me llamó el escritor cubano
Camilo Venegas, que era en ese momento Gerente de Animación
Sociocultural en el Centro León, y me propuso que viniera a
dar una conferencia. No recuerdo la razón, pero no pudo ser.
Aunque Santiago de los Caballeros y Santo Domingo solo están
separados por dos horas de carretera, esa distancia se hace
inmensa cuando tienes que moverte en el  multiempleo para
reproducir la vida material en lo que aparezca. Por fin visité
el Centro León para leer una ponencia en un evento sobre
literatura del Caribe y pude ver cómo trabajaban aquí.

Por esa época yo era editor de Lengua Española en la Editorial
SM, que había abierto oficinas en Santo Domingo. Allí estaba
una  mañana  cuando  me  llamaron  de  una  oficina  de  abogados
especializada  en  buscar  personal  para  ciertas  empresas.
Finalmente me reuní con ellos, y ahí empezaron una serie de
conversaciones que duraron entre marzo y mayo de 2007. Para mí
era muy difícil decir sí y venir para Santiago porque tenía
que desmontar todo lo que había logrado en 9 años de trabajo
en Santo Domingo, donde había publicado 3 o 4 libros, me había
hecho un espacio como editor y tenía mi lugar como profesor de
Comunicación.

Al final me convencieron dos cosas: una menor, yo nací en
Bayamo  y  pasé  25  en  Santiago  de  Cuba,  dos  ciudades  de
provincias. Soy, pues, un hombre de provincias, de campo, y
realmente estaba harto de Santo Domingo, que tiene todos los
engorros y las violencias de las capitales. La opción de poder
venir a vivir a una ciudad que es grande pero pueblerina,
rodeada de campo, en la que hay otra paz, otra tranquilidad,
realmente  me  hacía  ilusión.  La  otra  razón,  realmente



importante, era el hecho de que por primera vez después de 9
años  en  la  República  Dominicana  tenía  la  posibilidad  de
trabajar a un proyecto cultural bien pensado, con objetivos
muy precisos y una mística impresionante. Y yo estaba cansado
de trabajar para sobrevivir.

Arte y espacio público en la
provincia de Teruel
Existen  varias  características  social-demográficas,  económicas  y
culturas  de  la  provincia  de  Teruel  que  influyen  no  sólo  en  la
configuración de los espacios públicos de sus núcleos urbanos, sino
también en el uso que de estos hacen, o pueden hacer, sus ciudadanos.
Este estudio, realizado en el marco del proyecto de investigación
financiado por la Fundación Antonio Gargallo “Arte y espacio público
en la provincia de Teruel”, presenta un recorrido por los espacios
turolenses  como  punto  de  partida  para  reflexionar  sobre  la
habitabilidad de los mismos y, por tanto, sobre su funcionalidad.

Las características específicas de las distintas ciudades y pueblos
imponen un uso diferente de lo público y, por tanto, una configuración
que  atienda  esas  diferencias.  Si  bien  es  posible  partir  de
determinados  aspectos  generales  susceptibles  de  ser  aplicados  en
espacios  concretos,  este  estudio  pretende  analizar  el  contexto
específico  de  la  provincia  de  Teruel  teniendo  en  cuenta  que  el
objetivo es lograr espacios diseñados para conseguir una convivencia
con los menores conflictos posibles y con una voluntad de potenciar y
educar en la diversidad.

Según Mikel Aramburu “el principio definitorio del espacio público
urbano no es tanto de naturaleza jurídica (la propiedad pública), como
sociológica,  (su  uso  y  sobre  todo  sus  condiciones  de  acceso)”
(Aramburu, 2008:144). Teniendo en cuenta dicho potencial sociológico
es  necesario  analizar  si  realmente  las  plazas  y  calles  de  los
principales municipios turolenses han sido diseñadas para potenciar
este hecho. Hay que tener en cuenta que para que se den ciertas
condiciones de habitabilidad en estos espacios es necesario contar con
un proyecto previo que contemple dichas cuestiones y adecuarlo a las

https://aacadigital.com/articulos/arte-y-espacio-publico-en-la-provincia-de-teruel/
https://aacadigital.com/articulos/arte-y-espacio-publico-en-la-provincia-de-teruel/


demandas sociales específicas de población concreta.

Si bien los usos del espacio público están fuertemente construidos
desde la cultura de un pueblo, ciudad o nación también lo es que
tienen un componente político incuestionable. Teniendo en cuenta que
las condiciones culturales son relativamente similares en la región
turolense hay que incidir en cómo la remodelación de multitud de
espacios urbanos en los últimos años ha influido en sus condiciones de
uso y disfrute. 

Sin duda, no todos los municipios están representados en este estudio,
de la misma forma que no todas las plazas o parques de un pueblo o
ciudad aparecen reflejados. Necesariamente se ha tenido que realizar
una selección en base a criterios de relevancia para el tema que nos
ocupa, intentando crear un mapa de la cuestión lo suficientemente
representativo de la provincia de Teruel.

La provincia de Teruel, debido a su localización geográfica asume
cierta  adversidad  del  medio,  su  elevada  altitud  y  su  territorio
accidentado provocan un clima que en invierno es muy frío, con unas
mínimas muy bajas (una de las más bajas de la península ibérica) y en
verano  suave,  con  pocas  precipitaciones.  Estos  rasgos  climáticos
dificultan,  aunque  no  invalidan,  durante  gran  parte  del  año  el
disfrute de las zonas públicas y condicionan la utilización de ciertos
materiales a la hora de proyectar dichos espacios. Si bien es cierto
que existen determinadas plantas restringidas para este tipo de climas
en  los  espacios  verdes  al  aire  libre,  también  lo  es  que  pueden
albergar  especies  sustitutivas  autóctonas  que  no  impliquen  la
desaparición de las zonas verdes en las plazas de los pueblos y
ciudades turolenses, alternativa que lleva observándose desde hace
tiempo en la remodelación de los espacios públicos de la provincia.
Esta característica, además, suele ir acompañada por la sustitución de
estas zonas por espacios cubiertos de otro tipo de materiales, como
distintas clases de piedra y hormigón. Estas opciones que, sin duda,
tienen otro tipo de consecuencias desde el punto de vista de la
habitabilidad del espacio, desde el punto de vista de su adecuación al
clima son igualmente poco recomendables ya que se trata de superficies
que acumulan con facilidad frío en invierno y calor en verano. En un
posterior análisis de las plazas seleccionadas podrá comprobarse cómo
este fenómeno citado tiene gran presencia en las plazas y espacios
públicos turolenses.

Desde el punto de vista social-demográfico uno de los aspectos que más
caracteriza a la provincia de Teruel es su baja densidad de población
y  una  población  predominantemente  envejecida  que  se  concentra
prioritariamente en los núcleos urbanos más importantes, especialmente



en Teruel y Alcañiz. “El envejecimiento es el resultado directo de la
estructura demográfica de la población turolense caracterizada por un
déficit creciente en el relevo generacional desde el grupo de 40-44
años hacia la base de la pirámide” (Rubio Terrado, P; Guillén García,
J.A, Simón Puchades, P. et al, 2006:10). Tal y como expone el estudio
Teruel. Población y economía, últimas tendencias. “Del total de los
municipios, el 78% tiene un grado de envejecimiento superior al 25%
(…) por lo que se puede denominar como demográficamente muy viejos”
(Mur  Sagrá,1998  :  165).  Otro  aspecto  relevante  son  “los  flujos
migratorios de ciudadanos extranjeros, cada vez más cuantiosos, que
conforman  el  segundo  de  los  procesos,  con  una  trascendencia
territorial de primer orden” (Rubio Terrado, P; Guillén García, J.A,
Simón Puchades, P. et al, 2006:10). Cabría mencionar cómo la expansión
que está adquiriendo el Campus de Teruel con la incorporación de
nuevas Titulaciones en los últimos años está influyendo en la cantidad
de jóvenes que viven en la capital de provincia y cómo esto está
paliando, por lo menos en lo referente a dinámica social durante los
meses  lectivos,  el  envejecimiento  señalado.  Se  ha  comprobado  que
normalmente son las personas con menos recursos las que mayormente
necesitan unos espacios públicos de utilidad que den cabida a sus
necesidades específicas y que no estén ligados a espacios privados de
consumo. Si ya de por sí, este punto es importante de forma genérica a
la hora de abordar este tema, aquí cobra un interés preferente debido
a que estos grupos sociales son, precisamente, los predominantes en el
contexto analizado.

 
 Desde el punto de vista económico “es cierto que el pequeño tamaño de
la  ciudad  de  Teruel  ha  condicionado  históricamente  su  nivel  de
actividad económica, así como una estructura de producción hasta hace
muy poco tiempo excesivamente vinculada al sector primario y a unos
servicios  personales  y  empresariales  escasamente  especializados”
(Rubio Terrado, P; Guillén García, J.A, Simón Puchades, P. et al,
2006:12). Si a estas características se unen los perfiles principales
de  la  población  turolense  nos  encontramos  con  que  los  espacios
públicos deberían permitir que las personas que más lo necesitan
hicieran  uso  de  los  mismos  en  las  mejores  condiciones  posibles.
Corresponde  a  las  instituciones  que  las  proyectan  elegir  las
propuestas  que  prioricen  los  aspectos  funcionales,  muchos  de  los
cuales tienen que incluir un diseño concreto y un mobiliario urbano



que se adecue preferentemente a los grupos sociales más cuantiosos.
Teniendo en cuenta que el auge de los movimientos migratorios también
está trayendo consigo un ascenso de la natalidad dichos espacios
deberían  incluir,  también,  infraestructuras  que  puedan  albergar  a
niños y jóvenes. Ya qué “entre las funciones básicas de una ciudad se
encuentra  la  de  generar  las  condiciones  básicas  que  produzcan
bienestar social en sus ciudadanos, es decir, lograr que el ciudadano
se sienta a gusto viviendo en su ciudad. El futuro de Teruel debe
pasar,  necesariamente,  por  convertirse  en  un  centro  urbano  con
servicios de calidad, con condiciones óptimas para seguir albergando
nuevos  pobladores  y  con  capacidad  para  fijarlos.  Desarrollar
alternativas de ocio y cultura, eliminar barreras arquitectónicas,
hacer de Teruel una ciudad sostenible, preocupada por su medioambiente
y habitable” (Rubio Terrado, P; Guillén García, J.A, Simón Puchades,
P. et al, 2006:14).

No conviene olvidar cómo dentro del diseño de los espacios públicos a
menudo se han priorizado elementos de “carácter artístico”, en el
sentido más convencional del término (fundamentalmente escultóricos)
que  han  servido  de  identificación  y  símbolo  de  los  espacios
confeccionados. Este análisis no pone en duda la importancia de la
estética y la simbología de estas representaciones, que configuran una
de las características más notables de lo público, pero reflexiona
sobre la necesidad de potenciar lo funcional o, por lo menos, combinar
ambas opciones, de por sí inseparables.

Un recorrido por las plazas y espacios públicos de los pueblos y
ciudades turolenses pone de manifiesto que, en muchas ocasiones, las
aportaciones  artistas  han  sido  entendidas  desde  una  perspectiva
estética que viniera a fomentar una iconografía basada en un uso
particular de la memoria histórica. Las posibilidades de intervención
desde lo artístico en lugares públicos son muy amplias y, sin duda,
superan ese aspecto secundario-ideológico al cual han sido relegadas.
Hay que intentar, entonces, reflexionar sobre lo ya existente para
encontrar los logros y aciertos de dichos lugares y proponer opciones
que potencien la idea de espacios dinámicos y multifuncionales en los
que  sus  habitantes  logren  involucrarse  a  través  de  experiencias
compartidas. Espacios en los relacionarse, que puedan ayudar fomentar
fines lúdicos, pedagógicos y/o de educación ciudadana.

Si tenemos en cuenta que los espacios expositivos con los que cuenta
Teruel capital y los municipios más importantes de la provincia son
relativamente escasos la opción de utilizar el espacio público como
contendor o soporte de propuestas artísticas temporales es una manera
de  rentabilizar  un  espacio  ya  existente  y  dotarlo  de
multifuncionalidad. Por otra parte, con la incorporación de Bellas
Artes al mapa de titulaciones de carácter universitario del campus de



Teruel se cuenta con un potencial muy prometedor de jóvenes artistas y
profesionales capaces de realizar interesantes proyectos que ayuden a
interrelacionar  el  ámbito  artístico-académico  con  la  sociedad
turolense.

Son muchas las plazas que adquieren un papel de espacio de transito,
por las que los ciudadanos pasan a menudo en sus recorridos habituales
pero no permanecen en ellas. Dichas zonas públicas serían las más
adecuadas  para  albergar  este  tipo  de  propuestas  que  permitirían
acercar el arte contemporáneo a la sociedad e implicar al espectador
en  la  obra  posibilitando  su  participación.  Intervenir  lo  público
implica dejar a un lado la concepción del arte como reducto de unos
pocos y ampliar su radio de acción y difusión a la población en
general.  Este  carácter  democratizador  intenta,  así  mismo,  romper
fronteras disciplinarias y mostrar otro tipo de valores que no se
reducen a la pasividad contemplativa propia de paradigmas estéticos
asociados a los roles tradicionales del arte

El recorrido propuesto está clasificado según su pertenencia a los
municipios seleccionados: Teruel, Alcañiz, Alcorisa, Andorra, Hijar,
Mas de las Matas, Monreal del Campo y Utrillas. Dicha ordenación se
basa  en  cuestiones  de  índole  metodológica.  El  análisis  de  estos
espacios se realiza en función de sus condiciones de habitabilidad y
las  aportaciones  desde  lo  artístico  que  los  configuran,  con  la
intención  de  encontrar  aquellos  aspectos  principales  que  los
caracterizan,  encontrar  los  vínculos  que  permitan  establecer  unos
parámetros comunes y ver si se adecuan o no a los requerimientos de la
sociedad turolense.

 
 
 
1.- Teruel capital

1.1.- Plaza del Ayuntamiento

 

 

Esta  plaza  es  una  de  las  más  céntricas  y  características  de  la
capital, dado que alberga la Catedral y el Ayuntamiento de la ciudad.
Tanto por su estructura como por su dotación de mobiliario urbano se
configura, en el día a día, como un espacio de transito que los
ciudadanos  recorren  mientras  se  trasladan  de  un  lado  a  otro.  Al
tratarse de uno de los centros institucionales más importantes y
teniendo en cuenta que su situación dentro del enclave urbano es



totalmente céntrica, este paso de gente es casi continuo a lo largo
del día.A diferencia de otras plazas principales de otras capitales
españolas,  no  se  configura  como  un  centro  social  de  encuentro
ciudadano,  probablemente,  debido  a  la  escasez  de  elementos  que
posibiliten o “inviten” a permanecer en ella. Los escasos elementos
que nos encontramos en una explanada de diáfana de forma irregular son
unos bancos de diseño poco frecuentados.

Plaza del Ayuntamiento. Teruel. Autor

fotografía: Diego Arribas Navarro

Plaza de Carlos Castel. Teruel. Autor

fotografía: Diego Arribas Navarro

1.2.- Plaza de Carlos Castel

 
Esta plaza conocida coloquialmente como plaza del Torico, nombre que
recibe  de  la  escultura  que  se  encuentra  de  uno  de  sus  extremos
laterales, es probablemente el mayor centro de encuentro de la ciudad
de Teruel.

El hecho de que la Plaza del Ayuntamiento sea plaza de tránsito puede
deberse también a su cercanía con esta otro espacio que atrae una
mayor  concentración  de  personas  en  su  seno.  Esta  plaza  se  ha
convertido en centro neurálgico por un lado, porque en ella desembocan
dos de las calles más comerciales de la capital, la Calle Tozal y la
calle Ramón y Cajal que termina, a su vez, en otra plaza céntrica
emblemática de la ciudad la Plaza de San Juan y por otro, porque a
pesar  de  no  estar  limitada  por  edificios  institucionales  se  ha
convertido en símbolo de la capital.

De forma irregular, carece de cualquier elemento de mobiliario urbano
ni  vegetal  que  permita  acoger  paseantes,  salvo  la  profusión  de
terrazas privadas de bares y otros locales que se encuentran en el
paseo porticado lateral. Este en un buen ejemplo de un fenómeno cada
vez más usual,  cómo la ocupación de lo público pasa por lo privado,



que, como en este caso, sólo permite el asiento y la protección del
sol (por medio de sombrillas estratégicamente colocadas) a través del
consumo. Estas terrazas situadas en la entrada a la plaza llegan
incluso a dificultar el paso al viandante que tiene que esquivar la
cantidad de mesas, sillas y sombrillas que cubren el lugar.

1.3.- Plaza de San Juan

Esta plaza, remodelada en el año 2004, está limitada fundamentalmente
por  edificios  de  carácter  institucional.  Se  trata  de  uno  de  los
espacios públicos ubicados en el centro de Teruel de mayor superficie.
Su forma regular permite una composición más armónica de los elementos
que  la  conforman.  En  este  sentido,  su  proyección  aporta  más
posibilidades al viandante que quiere detenerse y “habitarla” que los
ejemplos  anteriormente  citados.  Los  asientos  distribuidos
proporcionalmente  en  el  espacio,  a

pesar de ser relativamente escasos y de su reducida comodidad, tienen
adheridos  unos  prismas  en  los  que  se  encuentra  algún  componente
vegetal, pequeños árboles, que permiten resguardar al ciudadano. En
este caso el paseante no se ve “obligado” a sentarse en la terraza
privada, incorporada en su parte norte, si quiere detenerse en su
camino, pasar unas horas al sol o conversar con los amigos

 

Los otros elementos que encontramos incluyen una estructura prismática
de cristal y alabastro, una serie de fuentes y unos parterres con
vegetación que rompen la frialdad e uniformidad del suelo. A pesar de
que  la  finalidad  de  estos  módulos  es  principalmente  decorativa,
aportan cierta vida a una plaza que gana, sin duda, en expresividad y
en  posibilidades  de  ser  utilizada  para  otros  fines  que  no  sean
solamente pasear por ella o tomar un café en una de las cafeterías de
la misma.



Plaza de San Juan. Teruel Autor fotografía:

Diego Arribas Navarro

Plaza de la Glorieta. Teruel Autor fotografía:

Diego Arribas Navarro

1.4.- Plaza de la Glorieta

De  actual  diseño  urbanístico,  cuya  transformación  estuvo  incluida
dentro de la remodelación del Paseo del Óvalo con el que conforma una
unidad estilística, esta plaza es uno de los ejemplos más claros de un
tipo de espacio público que ha venido ocupando los núcleos urbanos de
nuestro  país  cuyo  objeto  en  esencia  en  conformar  unos  espacios
abiertos,  diáfanos,  de  suelos  uniformes,  con  poca  presencia  de
elementos vegetales y minimalista mobiliario urbano. El origen de este
tipo  de  espacios  puede  encontrarse  en  los  que  se  realizaron  en
Barcelona con motivo de las Olimpiadas del año 1992.

Este espacio abierto contrasta con las intrincadas y laberínticas
calles del centro de la ciudad y en ella se pueden observar varias
zonas destinadas a distintos usos. En su extremo sur nos encontramos
con tres espacios destinados a la niñez, con columpios y elementos
destinados al juego. Hasta el momento no habíamos encontrado, en
ninguno de los ejemplos analizados, este tipo uso. Estas estructuras
se encuentran sobre una superficie de simulada zona verde realizada en
un material sintético que permite un suelo más blando que amortigüe
las frecuentes caídas de los niños. Esta opción es menos estética que
el tradicional césped, aunque más útil, de más fácil mantenimiento y
más económica.

Un poco más adelante, dos bancos corridos unidos por una estructura
metálica en forma de arco realizada para sostener vegetación, hasta el
momento inexistente, se configura como un lugar de asiento para, sobre
todo, personas de la tercera edad que disfruten del aire libre y de
las bonitas vistas que se observan desde la elevada ubicación de la
plaza. A ambos lados, dos pequeños parterres de césped acentúan la
longitud del mismo y en el extremo se sitúa una pequeña fuente.

En la parte central, aparece un templete destinado a ofrecer música en
directo u otras actividades socio-culturales. En el extremo norte, dos



zonas delimitadas de forma cuadrangular con césped y árboles de hoja
perenne que probablemente fueran más útiles en el lateral este, en el
que encontramos unas serie de bancos bajo una estructura a modo de
tejadillo que protege los asientos de las inclemencias climáticas.
Este recurso que funciona desde el punto de vista estético, ya que
crea una línea que cierra visualmente la plaza por su extremo sur-
este, también lo hace desde el punto de vista práctico. Cabe añadir,
en su defecto, que los bancos elegidos no son precisamente sinónimo de
comodidad, planchas de piedra sin respaldo que impiden un asentamiento
prolongado.

Habría que destacar cómo en el diseño de este espacio público se han
seleccionado distintas zonas teniendo en cuenta los posibles usos del
mismo. Esta cuestión, como ya se ha analizado, debe ser uno de los
objetivos principales a la hora de confeccionar un espacio de todos y
para todos. Que una plaza de un enclave urbano sea capaz de acoger
tanto a niños como a mayores, a jóvenes y a adultos que desarrollen
distintas  actividades  de  ocio  y  relaciones  sociales  en  un  mismo
espacio es un paso fundamental para educar en la tolerancia y en la
ciudadanía.

 

1.5.- Otros espacios de interés

Siguiendo el recorrido por la zona centro nos encontramos con la Plaza
de Cristo Rey o la Plaza de los Amantes, espacios proyectados bajo los
mismos  parámetros  de  la  mayoría  de  los  ejemplos  anteriores.  Una
explanada, prácticamente exenta de elementos vegetales, en los que
aparecen unos cuantos bancos diseminados que no encuentran sombra que
los acoja, espacios de tránsito, poco dados a ser poblados, usados y
habitados.

Para encontrar plazas que, a pesar de estar concebidas desde unos
diseños más tradicionales, quizá menos estéticos, permitan un uso y
disfrute mayor hay que desplazarse hacia zonas más periféricas. Estos
espacios “de barrio” generalmente se constituyen como mejores lugares
de encuentro que los que ocupan el centro de la capital y permiten
desarrollar, dada su estructura, actividades que tienen que ver con la
vida  concreta  de  ese  barrio  y  con  el  perfil  mayoritario  de  su
población.

 2.- Alcañiz

Alcañiz es el segundo centro de población de la provincia de Teruel,
presenta en su entramado urbano una serie de plazas y espacios de
interés que ponen de manifiesto el dinamismo comercial y cultural del



municipio,  capital  del  Bajo  Aragón.  A  modo  de  ejemplo,  citar  el
recinto diseñado por Norman Foster para la “Ciudad del Motor”, muestra
de arquitectura contemporánea que contrasta con los edificios llenos
de historia que se encuentran en la ciudad y que permite el diálogo
del paso del tiempo a través de las estructuras arquitectónicas.

La plaza de España, enmarcada por el Ayuntamiento, la Colegiata de
Santa María, La Lonja y el Centro Cultural, es la protagonista de los
acontecimientos festivos y el núcleo histórico más importante del
municipio.  A  destacar,  también,  el  mobiliario  urbano  de  estética
contemporánea que se ha incorporado a distintos espacios de la ciudad.
En la otra imagen, una pérgora metálica, con travesaños de madera,
bancos y papeleras, en un espacio pensado para disfrutar del aire o el
edificio popularmente conocido como “El Titanic” que llama la atención
en la Plaza Paola Blasco.

3.- Andorra
En  este  municipio,  en  el  que  todavía  se  registra  una  importante
actividad minera, destaca la Plaza del Regallo, en que se encuentra un
monumento  al  minero  y  al  labrador,  las  dos  principales  fuentes
ingresos de la localidad. Destacar, como núcleo de encuentro, el
Parque  de  José  Bielsa,  donde  suelen  reunirse  los  jóvenes  de  la
localidad.

 

4.- Hijar



Plaza del Ayuntamiento. Hijar. Autor fotografía: Diego Arribas

Navarro

Como en casi todos los municipios (hemos visto que en la capital no
sucede lo mismo) la plaza principal es aquella que acoge la máxima
autoridad civil, el Ayuntamiento. En este caso, la plaza cuadrangular,
con forma de claustro, que se ve acentuada por la estructura porticada
que la recorre se convierte en el centro de la vida del pueblo. En
Semana Santa, se puede ver cómo es tomada por todos aquellos que
quieren celebrar el Viernes Santo con “la rompida”. Los tambores y los
bombos resuenan en este espacio cerrado que amplifica dicho sonido de
manera considerable.

5.- Mas de las Matas

La Plaza de la Iglesia de Mas de las Matas es una plaza abierta
limitada, en parte, por la Iglesia y una serie de casas particulares
que nos trasladan a otro tiempo. Lugares de la memoria que todavía son
habitados por aquellos que viven en el pueblo y que disfrutan de la
estructura  central  de  forma  circular  que  les  da  asiento,  de  los
árboles incluidos en la misma que aportan resguardo y de la fuente que
permite disfrutar del agradable sonido del agua.



Plaza de la Iglesia. Mas de las Matas Autor

fotografía: Diego Arribas Navarro

Plaza de España. Monreal del Campo Autor

fotografía: Diego Arribas Navarro

6.- Monreal del Campo

 La plaza del Ayuntamiento es el centro principal del municipio,
limitada por edificios de carácter institucional, nos encontramos la
Iglesia, la torre del antiguo castillo, la Casa de Cultura, el frontón
y el Ayuntamiento. En ella se desarrollan todos los acontecimientos
religiosos, civiles y lúdicos. Costumbres locales, como el juego de
los bolos, que son desarrollados necesariamente en el espacio público,
siguen  vigentes  tras  siglos  de
tradición.                                                            
                            

Destacar igualmente, la Plaza de España, que recibe al visitante con
una imponente escultura realizada por Diego Arribas bajo el título
“Monreal XXI”.

 
7.- Utrillas

En esta plaza del municipio de Utrillas, capital de la Comarca de las
Cuencas  Mineras,  destaca  el  edifico  porticado  que  acoge  el
Ayuntamiento. Espacio diáfano en el que se incluyen una escultura,
homenaje al minero, y el banco – macetero (banco corrido + parterre
con árboles y otras plantas) que permite el asiento y una cómoda
“ocupación” de la misma.



Plaza del Ayuntamiento. Utrillas. Autor fotografía: Diego Arribas

Navarro

El tipo de propuestas planteadas son específicas según el contexto
analizado y, por supuesto, existen muchas otras formas alternativas
que implican una mejora en la habitabilidad de los espacios públicos.
“La ciudad es, sin duda alguna, el contenedor ideal de las prácticas
de ciudadanía; aquel lugar para habitar que hace posible el pleno
desarrollo de las capacidades humanas” (Luz Moran, 2007:14). Sólo hay
que ampliar la mirada para ver más allá de los componentes inanimados
del entramado urbano y considerar también a los seres vivos que lo
pueblan con una voluntad de integrar el espacio en la vida de las
personas.

 

El  arte  de  acción  y  la
performance: FR ACCION, ciclo

https://aacadigital.com/articulos/el-arte-de-accion-y-la-performance-fr-accion-ciclo-de-arte-y-accion/
https://aacadigital.com/articulos/el-arte-de-accion-y-la-performance-fr-accion-ciclo-de-arte-y-accion/


de arte y acción
 

Lo que aconteció en el FR-ACCIÓN del Palacio Montemuzo el 7 de mayo
fue una experiencia única e irrepetible, las personas que se acercaron
ex profeso, las que se acercaron por curiosidad, las personas que se
acercaron por casualidad –pasaban por allí y estaba lloviendo a mares,
quisieron resguardarse de las inclemencias del tiempo-, las personas
ajenas  al  arte  contemporáneo,  las  personas  amigas  y  familiares…
rondando  el  centenar  de  personas,  no  se  quedaron  indiferentes
(elemento  clave  de  esta  disciplina,  unos  se  indignan,  otros  se
deleitan, pero todos reflexionan). El Palacio se transformó en un
espacio dónde “todo” se permitió por un momento, donde los artistas
tuvieron  licencia  artística  para  expresar  y  comunicar  lo  que
quisieron, sin censura.

Para poner en entre aviso al lector neófito en el asunto, y
para definir con exactitud el término –y no llevar a equívoco,
ya  que  se  utiliza  con  mucha  asiduidad  la  palabra  para
cualquier acto delante del público, lo cual desvirtúa lo que
es realmente el arte de acción-, en un performance, el artista
se presenta, no representa. La acción no es actuación, por lo
tanto no es teatro. Las obras se planean para un instante y
lugares específicos en que se desarrollan, la experiencia se
da en el instante. El performance es dentro del arte de acción
otro  lenguaje,  como  lo  son  también  el  happening,  fluxus,
spoken Word…

El performance involucra desde investigaciones introspectivas
de la vida del propio artista hasta rutinas derivadas de la
vida diaria, de rituales catárticos a pruebas de resistencia
física, desde producciones multimedia altamente sofisticadas
hasta experimentaciones con medios masivos. El artista puede
manipular  diversos  objetos  o  materiales  y  echar  mano  de
diversos medios como la música, el texto, la iluminación o
medios tecnológicos. Siempre alrededor de la acción, punto
fundamental.

https://aacadigital.com/articulos/el-arte-de-accion-y-la-performance-fr-accion-ciclo-de-arte-y-accion/


FR-ACCIÓN Es un ciclo de arte de Acción y performances organizado por
Artix, los directores del 1er Festival Out of Mind de performances de
Zaragoza, y apoyado por el PICH –al igual que lo hizo en el Festival
de agosto- dando presencia a este lenguaje artístico e implementándolo
en la agenda cultural mensual de Zaragoza. Tras el éxito de Out of
Mind, creíamos categóricamente que había que darle una continuidad en
el panorama cultural de nuestra ciudad, de ahí que lo plasmásemos
todos los segundos viernes de cada mes.

Tras  5  convocatorias  (desde  diciembre  2010)  y  con  gran  éxito  de
propuestas y público, plasmándolas en diferentes espacios –Espacio IN-
COGNITO, Escuela de Artes, Bar Interferencias-, el PICH nos ofreció la
posibilidad de realizarlo a mayor escala, llegando así a más público,
y en un sitio emblemático del casco histórico, El Palacio de Montemuzo
(C/Santiago). Para los artistas era un reto interesante pasar de un
espacio reducido a un patio de un palacio renacentista, siendo un
escenario muy atrayente.

 

Hemos congregado a los artistas de acción y performance más activos de
Zaragoza,  invitando  a  dos  de  Madrid  con  gran  trayectoria
internacional. La “temática” va a ser, la acción trabajada por parejas
artísticas:  Antonio  Chipriana-Sergio  Muro;  Fernando  Clemente-Paco
Serón; Yago di Mateo-Raúl Navarro y Paco Nogales-Ana Matey.

Vulcanoides (Yago di Mateo y Raúl Navarro) con un atrezzo y una
escenografía casi teatral, sacaron del “baúl de los recuerdos” música
y escenas de nuestra memoria colectiva (El coche Fantástico, por
ejemplo),  con  un  ritmo  muy  dinámico,  con  unas  vestimentas  muy
trabajadas,  sacaron  la  sonrisa  del  auditorio,  mientras  digerían
imágenes y noticias actuales potentes.

Ferdinand & FranÇois (Fernando Clemente y Paco Serón), con sus fracs
habituales hicieron un combate dialéctico y físico –llevando también
guantes de boxeo- con cierto desdén y apatía a la hora de la pelea.

Zargrüp (Antonio Chipriana y Sergio Muro) con su acción “Dogs” se
adelantaron al movimiento de DEMOCRACIA REAL, ya que construyeron un



muro  con  más  de  200  ladrillos,  donde  hicieron  varias  pintadas:
“Estamos hartos”, “políticos corruptos”, para después derribarlo y
machacarlo a martillazos. Posteriormente, DEMOS y KRATOS, dispusieron
los restos a modo de camino hacia la puerta, instando a salir a la
calle a transformar todas las injusticias que la sociedad ha generado.

Por último, y simultáneamente al inicio del anterior performance, uno
de los performance que más cautivo al público, los madrileños Paco
Nogales y Ana Matey, donde plasmaron “1+1 no siempre son dos” en su
primera acción como ARTON´AS –refiriéndose al ciclo de acción que
ellos  mismos  realizan  mensualmente  en  Madrid-.  Paco  trabaja  la
masculinidad no desde el pene, sino desde el ano, de ahí que muy
sutilmente fuera desenrollando una cinta que salía precisamente de su
culo. Mientras tanto, y paralelamente, Ana Matey se ponía fotos suyas
que adquiría de un bloque de hielo que se había derretido con ellas.

En junio, seguiremos haciendo arte de acción, en otro espacio, porque
la performance se puede presentar en cualquier sitio, sin depender de
nada ni de nadie.

 

Para poner en entre aviso al lector neófito en el asunto, y
para definir con exactitud el término –y no llevar a equívoco,
ya  que  se  utiliza  con  mucha  asiduidad  la  palabra  para
cualquier acto delante del público, lo cual desvirtúa lo que
es realmente el arte de acción-, en un performance, el artista
se presenta, no representa. La acción no es actuación, por lo
tanto no es teatro. Las obras se planean para un instante y
lugares específicos en que se desarrollan, la experiencia se
da en el instante. El performance es dentro del arte de acción
otro  lenguaje,  como  lo  son  también  el  happening,  fluxus,
spoken Word…

En  Aragón  tenemos  un  hito  relevante,  en  los  años  30  por
primera vez en España se realizaron “performances”, bajo la
clara influencia del dadaísmo y surrealismo. En ellos, los
artistas  (para  promocionar  sus  espectáculos)  encendían  una



vela en los cabaret-cafés y no se iban hasta que se extinguía
la llama. Aunque el performance como tal, surge principalmente
en  los  años  70,  con  todos  los  movimientos  sociales
beligerantes  emergiendo.

El performance significó para muchos artistas entrar a un
campo en el cual no se sentían atados a una tradición o
convención artística específica. Liberó a los artistas del
objeto de arte y les concedió la posibilidad de usar lo que
quisieran  para  ser  creativos,  cualquier  medio,  material,
etcétera. Asimismo podían trabajar el tiempo que quisieran, en
cualquier sitio, en contacto directo con la audiencia, aunque
sin  que  fuera  un  requisito  indispensable  involucrarla
activamente. Esto dio a los artistas un acceso directo a los
receptores de su trabajo, sin la intermediación de curadores,
críticos o marchantes de arte, además podían controlar la
manera  en  que  se  desplegaba  su  creatividad  en  un  espacio
específico. El performance era la manera de cambiar al arte de
un objeto de lujo en un medio de comunicación visual: un
vehículo de ideas y de acción.

El performance involucra desde investigaciones introspectivas de la vida del

propio  artista  hasta  rutinas  derivadas  de  la  vida  diaria,  de  rituales

catárticos a pruebas de resistencia física, desde producciones multimedia

altamente sofisticadas hasta experimentaciones con medios masivos. El artista

puede manipular diversos objetos o materiales y echar mano de diversos medios

como la música, el texto, la iluminación o medios tecnológicos. Siempre

alrededor de la acción, punto fundamental.

 
 



Paco Rallo o el triunfo de la
estética
Paco  Rallo  nos  ofrece  su  doble  mirada  de  artista  y  de
diseñador. El modo de producción de su obra podría parecernos
lejano por el uso de la impresión digital. Sin embargo la
composición, el tema, permanecen resueltamente arraigados en
las preocupaciones contemporáneas y cercanas al espectador.
Utilizando los códigos del diseño y de la publicidad que son
el mensaje, la tipografía, las escalas y las técnicas, Paco
Rallo juega con nuestra propia cultura de la imagen y nuestra
percepción  clásica  de  la  obra  de  arte.  Sería  tentador
establecer  una  analogía  entre  el  ensayo  de  Yves
Michaud[1]sobre «le triomphe de l’esthétisme» y el trabajo
hibrido de Rallo, a la vez artista y diseñador. Para Michaud,
actualmente  asistimos  a  un  «triunfo  de  la  estética»:  la
belleza está en todas partes, todo se vuelve artístico. Ahora
bien,  nuestro  mundo  está  «vacío  de  obras  de  arte»  en  el
sentido moderno de la palabra, es decir vacío de pinturas o de
objetos susceptibles de ser contemplados religiosamente en los
museos, lo que aparece como una paradoja sorprendente. Las
«obras  de  arte»  han  abandonado  aquellos  santuarios  para
diluirse en el mundo de la cultura en general: en el diseño,
la moda, la cirugía estética, o también en la industria del
sabor.
 
Técnicamente, Rallo elabora composiciones potentes que crean
un enfrentamiento con el espectador. Es su enfoque de pintor
el  que  pone  en  escena  los  temas,  el  que  juega  con  los
contrastes (El sol sale para todos) y con el modelado de los
colores (Noventa y ocho mujeres han muerto a manos de sus
parejas en 2003). Los temas tratados por el artista resultan
pintorescos ya que plantean alusiones más o menos directas al
bodegón  (Mango,  Highwood  y  Siberia)  y  a  las  «vanitas»
(Toporobot).
 
Así el artista pone en juego asuntos heteróclitos ampliamente
arraigados en nuestra cultura, o sea en la relación a la
alteridad, en la fugacidad del tiempo, en las nociones de

https://aacadigital.com/articulos/paco-rallo-o-el-triunfo-de-la-estetica/
https://aacadigital.com/articulos/paco-rallo-o-el-triunfo-de-la-estetica/


deseo y de violencia. El artista los conforma como carteles de
publicidad expuestos a las opiniones de todos. Su «garra» de
diseñador aflora en la estilización de las formas y en el uso
de  la  tipografía.  El  vocabulario  formal  alcanza  toda  su
dimensión en las obras Bikini creativity o Toporobot. Tres
letras bastan para esbozar el cuerpo de una mujer o la anchura
de espaldas hibrida de Toporobot. Además, Paco Rallo trabaja
con el código gráfico y con la musicalidad de las palabras
escogiendo  títulos  inspirados.  Notaremos  las  aliteraciones
presentes  en  numerosasobras:  Bambollas,  El  sol  sale  para
todos… En este sentido era natural para él ilustrar los poemas
oníricos de Francisco Julio Donoso.
 
Paco Rallo es un creador atento a llamar la atención del
público. Nos ofrece composiciones explosivas que vertebran una
especie de sincretismo entre el trabajo del artista y del
diseñador.
 

[1]L’art à l’état gazeux, 2003
 

Un libro imprescindible para
el  conocimiento  del
patrimonio  artístico  y
cultural de Tarragona
ORTUETA HILBERATH, Elena de, De l’erudit al turista. Inicis de la
projecció del patrimoni artistic i cultural de Tarragona (1834-1933),
Tarragona,  Publicacions  del  Cercle  d´Estudis  Històrics  i  Socials
Guillem Oliver del Camp de Tarragona, 2004. ISBN: 84-920912-8-2.
            La ciudad de Tarragona ha sido uno de los objetivos

https://aacadigital.com/articulos/un-libro-imprescindible-para-el-conocimiento-del-patrimonio-artistico-y-cultural-de-tarragona/
https://aacadigital.com/articulos/un-libro-imprescindible-para-el-conocimiento-del-patrimonio-artistico-y-cultural-de-tarragona/
https://aacadigital.com/articulos/un-libro-imprescindible-para-el-conocimiento-del-patrimonio-artistico-y-cultural-de-tarragona/
https://aacadigital.com/articulos/un-libro-imprescindible-para-el-conocimiento-del-patrimonio-artistico-y-cultural-de-tarragona/


principales de las investigaciones acometidas por la profesora de la
Universidad de Extremadura, Elena de Ortueta Hilberath, siendo este
libro testimonio de ello. En él, su autora realiza a lo largo de
cuatro capítulos (que se acompañan de un apéndice documental) un
exhaustivo  recorrido  por  la  evolución  de  la  imagen  urbana  de
Tarragona,  especialmente  durante  el  período  comprendido  entre
1834-1933. La primera fecha elegida marca el fin del Antiguo Régimen y
la llegada de los liberales y, la segunda, la inauguración del paseo
Arqueológico,  que  fue  importante  para  hacer  de  Tarragona  un
imprescindible  destino  turístico.

Esta investigación ha tenido como punto de partida un valioso
análisis  de  las  fuentes  impresas  (libros  de  viajes,  diccionarios
enciclopédicos, etc.), con la finalidad de perfilar la visión de la
ciudad que tenían los contemporáneos de la época (como Alexandre
Laborde, Antonio Ponz, Pascual Madoz, etc.). A través de las mismas se
constata la transformación urbana de Tarragona desde Plaza Fuerte a
ciudad comercial.

Así, en primer lugar, se muestra un recorrido por Tarragona desde
comienzos del siglo XIX hasta la Primera República, analizando, entre
otras  cuestiones,  los  daños  causados  por  la  Guerra  de  la
Independencia; la importancia que tuvo para el futuro de Tarragona la
ratificación  de  su  categoría  como  capital  de  provincia;  o  el
desarrollo urbano con la nueva población de la Marina o ensanche de
Poniente (parte baja de la población, puerto), diseñada por Juan Smith
a  comienzos  del  siglo  XIX.  A  este  respecto,  se  incide  en  las
diferencias existentes entre el diseño urbano del casco histórico
(parte alta) y el de la nueva población del ensanche (parte baja).
Esta información proporcionada por los narradores decimonónicos no
sólo  hace  referencia  a  la  visión  de  la  ciudad  sino  también  a
comentarios referentes al gusto y a las preferencias estilísticas,
siendo el pasado romano el más venerado.

En segundo lugar, se ofrece un recorrido por Tarragona hasta el
estallido de la contienda civil. En este período, eruditos locales,
como Sanç Capdevila, Emili Morera o Luis del Arco, divulgaron sus
descubrimientos  e  investigaciones  de  la  ciudad  con  un  claro
sentimiento patriótico y de revalorización de los emblemas nacionales,
dando cabida en sus comentarios a las edificaciones recientes, que



hasta ese momento habían permanecido en el olvido. Se produce una
renovación ideológica que hizo que algunos edificios, como la catedral
medieval  de  Tarragona,  alcanzaran  durante  este  período  mayor
importancia dentro de las publicaciones, en detrimento de aquellas
referentes a las ruinas romanas. Asimismo, se hace un seguimiento del
tratamiento de las ruinas, gracias a la labor de Bonaventura Hernández
de  Sanahuja,  que  fue  el  responsable  de  todos  los  hallazgos
arqueológicos desenterrados en la ciudad, así como también se alude a
los criterios seguidos en la intervención en los bienes muebles e
inmuebles y a la forma de destrucción de los hallazgos de restos
arqueológicos.

En el segundo capítulo, se analiza la información proporcionada
por  el  material  gráfico  (grabados,  dibujos,  fotografías,  planos
parcelarios, etc.) generado en este período histórico, que brinda
panorámicas e interesantes aspectos del patrimonio de la ciudad de
Tarragona.  A  través  del  mismo,  y  especialmente  a  través  de  la
fotografía aérea, se aborda el estudio de la génesis y transformación
de la fisonomía de la ciudad.

A continuación, se estudia el desarrollo de la fiesta y de lo
efímero. En este caso, las celebraciones y los espectáculos, con
motivo de eventos como las visitas oficiales o la celebración de
exequias, proporcionan una visión concreta de la ciudad y conllevaron
también, en ocasiones, su transformación.

En el capítulo cuarto, se centra en la valoración de la promoción
turística de Tarragona y en los programas de difusión de su patrimonio
artístico y cultural, que comienzan a adquirir importancia a partir de
comienzos del siglo XX. Entre las principales iniciativas acometidas
para dar a conocer su patrimonio, cabe mencionar la transformación de
las salas de exposición del Museo Arqueológico -ubicado en la Casa
Consistorial- y el acondicionamiento de las ruinas al aire libre -
paseo Arqueológico-. De este modo, el tiempo pasado de la ciudad -
romano y medieval- se convirtió en el nuevo estandarte. Por este
motivo,  se  aborda  el  análisis  de  la  formación,  transformación  y
desarrollo del Museo Arqueológico, con el estudio de la formación de
su colección y de la historia de su edificio hasta su emplazamiento en
la plaza del Rei, junto al Pretorio. Asimismo, se analiza el proyecto
del paseo Arqueológico, inaugurado el 23 de octubre de 1933, concebido



como punto dinamizador económico y cultural. Su trazado tuvo como
principal objetivo la promoción turística de la Tarraco romana.

Por tanto, y como se concluye de este estudio, la nueva actividad
económica fue uno de los puntos de crecimiento de la ciudad y, en
cierto  modo,  un  antecedente  de  la  declaración  de  Tarragona  como
Patrimonio Mundial otorgada por la UNESCO el 30 de noviembre de 2000.

Salonismo  y
Tardopictorialismo  en  el
panorama  fotográfico  español
de la década de los cincuenta
 

Los Salones Internacionales de Fotografía, se puede afirmar,
estaban en plena expansión a principios de la década de los
cincuenta. Existían un total de cinco en España: a los de
Madrid, Barcelona y Zaragoza, se unían el de San Sebastián,
organizado por la Sociedad Fotográfica de Guipúzcoa, y el de
Alicante, por la Sociedad Fotográfica de Alicante. Situación
boyante por la cantidad y calidad de los países participantes
que  contrasta  con  la  padecida  escasos  años  después,  más
concretamente, en agosto de 1956, en que firman su acta de
defunción  el  madrileño  y  el  guipuzcoano  (Barceló:  1956).
Cuestiones de índole administrativa y de organización llevaron
a esta desaparición. La continua reticencia a lo venido de
fuera, más imbuido de las nuevas tendencias que lo nacional,
hizo también que fuera perdiéndose el interés en unos eventos
que parecían poder alcanzar una prolongada continuidad. Un
detalle que ejemplifica la poca atención que despertaba la
fotografía española –quizás debido al desconocimiento- fue la

https://aacadigital.com/articulos/salonismo-y-tardopictorialismo-en-el-panorama-fotografico-espanol-de-la-decada-de-los-cincuenta/
https://aacadigital.com/articulos/salonismo-y-tardopictorialismo-en-el-panorama-fotografico-espanol-de-la-decada-de-los-cincuenta/
https://aacadigital.com/articulos/salonismo-y-tardopictorialismo-en-el-panorama-fotografico-espanol-de-la-decada-de-los-cincuenta/
https://aacadigital.com/articulos/salonismo-y-tardopictorialismo-en-el-panorama-fotografico-espanol-de-la-decada-de-los-cincuenta/


no inclusión de fotografía alguna de nuestros representantes
en los dos Anuarios fotográficos más importantes del momento:
uno británico (Photography Year Book) y otro estadounidense
(Photography Annual), en 1954 (Barceló: 1954).

Volviendo con la muestra zaragozana, en 1953, acontece la 28ª
edición del Salón Internacional de Fotografía. Manuel Serrano
Sancho,  secretario  técnico  de  la  Sociedad  Fotográfica  de
Zaragoza, es el máximo responsable de organización; vigila
cuidadosamente todos y cada uno de los detalles. “En el chalet
de la Calle Maestro Estremiana, nº 20 (donde residía), se
organizan los “Salones”. Él recoge los paquetes de Correos
(debían ir dirigidos a él. Así se hace constar en las bases),
los cataloga, y en colaboración con el resto de los miembros
de la Junta Directiva, nombra los miembros de los comités de
selección  y  de  fallo  de  los  “Salones  Internacionales  de
Fotografía de Zaragoza.” (Tartón y Romero, 1997, p. 81)

Desde  1946,  lo  albergaba  la  Feria  Oficial  y  Nacional  de
Muestras, cuyo director era Alberto Manuel Campos, conocido
por  sus  posiciones  un  tanto  inmovilistas  en  el  terreno
ideológico que se reflejaban en los propios montajes de las
exposiciones. Y, como es normal, el Salón representaba una
opción muy válida para el conocimiento y aprendizaje de las
tendencias que coetáneamente se estaban dando. Es un momento
particularmente  interesante  que  podemos  considerar  de
transición en el tipo de fotografía: de los últimos residuos
del  pictorialismo  (España  era  uno  de  sus  feudos),  a  la
revitalización de la vanguardia, entendida según el concepto
que predominó en el período de entreguerras y bajo una visión
totalmente nueva, más la imparable eclosión del documentalismo
basado  en  la  multiforme  extensión  del  realismo,  con  un
indudable  referente  de  partida  en  el  cine  de  la  época
(neorrealismo  italiano,  realismo  poético  francés),  en  el
pensamiento (el relativismo y/o existencialismo francés), así
como desde dentro de la propia fotografía, la consagración
definitiva del fotoperiodismo (reportajes).



En el Salón zaragozano participan una extensa lista de países,
principalmente de Europa y América (Estados Unidos). Todas las
obras  presentadas  “que  tengan  carácter  artístico”[1]  –y
únicamente ellas- son previamente seleccionadas por un Comité
de  admisión,  formado  por  distintos  socios  (nombrados  por
Serrano Sancho, como se ha dicho). Hay que decir, por otro
lado, que los miembros de la S.F.Z. y su Junta Directiva
colgaban sus obras en una sección aparte, fuera de concurso.

La  tendencia  fotográfica  en  la  España  de  la  posguerra  y
primeros años cincuenta se cifraba en las actividades de las
agrupaciones,  básicamente  los  Salones,  “en  donde  los
fotógrafos buscaban el reconocimiento de sus colegas y los
premios concedidos por entidades comerciales (como el Negtor)
conformaban  el  ámbito  cerrado  en  que  se  desarrollaba  la
producción nacional” (Sougez, 1999, p. 447), Una especie de
endogamia instaurada desde la misma admisión en las sociedades
de nuevos miembros, que despliega sus tentáculos a la hora de
fallar  los  numerosos  premios  y  certámenes  (u  otras
denominaciones) que pueblan el panorama concursístico nacional
llegando al paroxismo. De tal modo que hasta la agrupación
local más modesta de una población pequeña acuña su propio
Concurso Nacional, que es anunciado con rimbombantes ecos en
las publicaciones y medios de rigor.

 Las consecuencias remiten al asentamiento de un statu quo
donde campa a sus anchas el pictorialismo como tendencia casi
única, un estilo que se extendió, sobre todo, por los países
europeos a finales del siglo XIX (Scharf, 1994). Tiene su
reflejo en las obras, pero también en innumerables testimonios
que  en  esta  época  tratan  de  defender  lo  indefendible,
agarrándose  a  argumentos  y  posiciones  estéticas  –y  en  la
utilización de la terminología- que nos remiten al pasado.
Otro  dato  sintomático  que  reafirma  esta  equiparación  de
términos  entre  Salones  y/o  concursos  y  la  tendencia
pictorialistaes el hecho de que significados representantes de
la misma, entre los que hay que situar algunas de las plumas



más  activas  en  su  apología  dentro  de  la  revista  Arte
Fotográfico,  participan  en  las  ediciones  del  Salón
Internacional  de  Zaragoza,  más  allá  de  1952.  Un  dato
sintomático de esta permanencia es la composición del jurado
que  falló  el  I  Gran  Premio  de  España  de  Fotografía  (23-
IV-1952), convocado por la Agrupación Fotográfica de Cataluña:
José Ortiz Echagüe, Valentín Pla y Ramón Batlles, insignes
representantes de este tardopictorialismo hispano. Antes de
este año podemos ya fijar  la concurrencia, nada menos, que de
José Ortiz Echagüe, con Procesión en Turégano; Baile en la
Armuña; Penitentes en Cuenca y Molino andaluz, título último
que se hace con el Premio de Honor, en 1949. Son obras hechas
por la técnica Fresson, que es una variante del procedimiento
de impresión al carbón, con la que Ortiz Echagüe realizó la
mayor parte de su trabajo (López Mondéjar, 1997, p. 284). El
famoso fotógrafo será nombrado Socio de Honor, y de acuerdo a
esta condición participa integrado en la S.F.Z. desde 1957.

No sólo eso, también encontramos a José Loygorri, con una
foto, Castillo de Barco de Ávila; Inocencio Schmidt de las
Heras,  el  célebre  paisajista,  con  dos  imágenes,  …y  un
pueblecito al fondo y Después de la lluvia; Eduardo Susanna,
con Procesión en la Alberca y Una calle en la Alberca; y José
Tinoco, con En la Alhambra y La ermita; es decir, los autores
más representativos en España de este estilo conservador, en
su momento de pleno apogeo. Curiosamente, no recibió ninguno
de ellos –salvo el mencionado Ortiz Echagüe- premio alguno.
Todos los demás presentaron Bromóleos, una técnica bastante
más extendida, igualmente muy antigua.

Respecto  a  los  miembros  de  la  revista  Arte  Fotográfico,
estuvieron  representados,  siempre  hablando  del  Salón
zaragozano  de  1949,  su  director,  Ignacio  Barceló;  y  sus
habituales Juan Domingo Bisbal; Joaquín Molfulleda; o Miguel
Tubau. En los años siguientes se irían turnando las ausencias
de unos con las presencias de otros.

Queremos resaltar la participación de un jovencísimo Carlos



Saura en el Salón de 1951, años antes de que comenzara su
carrera cinematográfica, con dos fotografías, Reja y Retiro.
No tenemos ningún dato más acerca de ellas. De tal manera que
situamos cronológicamente su temprana afición a la fotografía,
que luego ha seguido cultivando.

En  lo  que  respecta  a  la  Sociedad  Fotográfica  de  Zaragoza
(Romero y Tartón, 1997), ésta vivía un particular momento de
esplendor,  derivado  de  los  recientes  premios  recibidos  en
distintos  certámenes  de  gran  prestigio  en  España,  en  una
temporada  especialmente  afortunada.  Comenzó  Luis  García
Garrabella, a principios de 1952, con el Premio de Honor en el
IX Concurso de Honor del Nuevo Club Deportivo de Bilbao, con
su fotografía titulada La vida vuelve (fig. 1). Un paisaje de
sencilla composición con una pequeña casa de fondo, rodeada
por tres almendros en flor.

-Fig. 1: "La vida vuelve", Luis García Garrabella (1952).
-Fig. 2: "Mañana de enero", Sebastián Gómez

Cortés (1952).

Siguió en marzo, con Mañana de enero (fig. 2), de Sebastián
Gómez Cortés, medalla de plata en el V Concurso Nacional de
Fotografía Artística del Foto-Club de Valencia. En la mejor y
más característica vertiente pictorialista, tomando como base



algunos trabajos de los “postaleros” zaragozanos. En efecto,
la Basílica del Pilar, reproducida por enésima vez, sirve de
fondo con su cúpula mayor y una de las torres. La foto está
tomada desde la orilla izquierda, con el inevitable efecto
atmosférico  de  la  niebla  y  cuatro  árboles  enmarcando  la
composición en primer plano. Lo entendemos al reproducir sus
palabras:

Con respecto al positivado, aunque la tendencia actual se
inclina hacia la fotografía llamada “pura”, y aunque soy un
aficionado relativamente moderno (desde 1943, miembro de la
S.F.Z.),me  gustan  más  los  procesos  pictoriales,  en  donde,
debido a la mayor libertad que se tiene para intervenir, es
posible dar a la prueba mayor calidad artística (Gómez Cortés:
1952)

Acompañado  en  el  sexto  premio  de  ese  certamen  por  Martín
Burillo (Burillo: 1953), galardonado por Sol bajo (fig. 3).
Una  calle  con  edificios  alineados  en  donde  se  destaca  el
elemento de la composición mediante la perspectiva en fuga.

 El siguiente fue José Luis Pomarón, ganador del Primer Premio
del I Concurso de Arte Fotográfico, convocado por la revista
del mismo nombre, con el Retrato amable de una anciana en
primer plano. En la misma revista, el fotógrafo se define:

Comprendo la fotografía desde un punto de vista puramente
pictórico. (…) Mi aprendizaje junto a un buen pintor fue la
base del éxito de hoy en mis fotografías, y más tarde, la
enseñanza adquirida al lado de un gran artista español, el
fotógrafo “Jalón Ángel”, completaron mi formación artística.
(Pomarón: 1952).

 Ya en marzo de 1953, los premios de García Garrabella con un
Estudio, uno de los pocos desnudos que se veían en nuestra
fotografía y Martín Burillo, con su vanguardista Somma; ambos
en el VI Salón Concurso de Fotografía Artística del Foto-Club
de Valencia, donde “se puso de manifiesto cierto “eclipse de



astros” y un “amanecer brillante” de nuevos y muy prometedores
valores.” (Sintes: 1952). A continuación, el segundo Accésit
en  el  I  Salón  de  Fotografía  Moderna  de  la  Agrupación
Fotográfica  de  Cataluña,  de  Daniel  Arbonés,  por  su  foto
Paisaje.

-Fig. 3: "Sol bajo", Martín Burillo (1950). -Fig. 4: "Atardecer", Manuel Serrano Sancho (1951-52).

El prestigio –unido a su frenética actividad y dinamismo en
estos  años-  de  la  veterana  Sociedad  es  continuamente
reconocido, aparte de estos premios, en la inclusión de obras
de  sus  integrantes  en  las  páginas  de  la  revista  Arte
Fotográfico,  la  más  seguida  en  el  Estado  español.  Esto
permitía dar a conocer a nombres que, de otra manera, hubieran
quedado  limitados  al  ámbito  local.  Es  el  caso  del  propio
Manuel Serrano Sancho, del que insertan su Atardecer (fig. 4)
en su sección fija de imágenes. Una vista del Canal Imperial
de Aragón, con la proyección de la perspectiva en ese, en
curva, donde dos personajes situados a la izquierda del cuadro
dan  medida  de  la  escala,  y  los  árboles  de  la  ribera  se
reflejan en las aguas. La siguiente era de Ignacio María de
Urrecha, Niebla en Zaragoza (fig. 5). Una vez más, el río Ebro
y el Puente de Piedra como protagonistas de la composición,
con el efecto atmosférico de rigor y los árboles en primer
término para definir la escala de planos. En el número de mayo
de 1952, aparece la fotografía Fuente de Casablanca (fig. 6),
de Sebastián Gómez Cortés. Toma como motivo la denominada
Fuente de los Incrédulos de ese barrio zaragozano, donde dos



personas  beben  agua  de  la  misma.  Contiene  todas  las
características  típicas  del  tardopictorialismo:  un  motivo
arquitectónico, la fuente, de resabios clasicistas para más
señas, con personas que actúan de mera figuración anónima (no
es una fotografía humanista), supeditadas a la visión general
y de conjunto. Todo inmerso como en una impenetrable aura de
intemporalidad: la foto podría pasar perfectamente por ser del
siglo XIX. 

-Fig. 5: "Niebla en Zaragoza", Ignacio María de Urrecha (1951).
-Fig. 6: "Fuente de Casablanca", Sebastián Gómez Cortés

(1951-52).

No  sólo  eso,  además,  en  Arte  Fotográfico,  se  reseñan  las
actividades  de  las  entidades  más  importantes  (básicamente,
concursos), pensando siempre en el aficionado y profesional
que  quiera  enviar  sus  trabajos  y  probar  suerte.  En  este
sentido, dicha publicación se hace eco, ya en su primer número
(enero de 1952), de los Salones Internacionales de Madrid
(Real  Sociedad  Fotográfica  de  Madrid),  de  Barcelona
(Agrupación Fotográfica de Cataluña), y el de Zaragoza, el
último en celebrarse a lo largo del año. Y registra la amplia
participación de los socios de la entidad zaragozana en el



Concurso de Reus, con nada menos que 46 fotografías, aportadas
por Alberto Palleja, Pedro Fernández, Luis García Garrabella,
Pascual Martín Triep, Santiago Floria, Mermanol Valenzuela,
Martín Burillo, Sebastián Gómez Cortés, Guillermo Fatás Ojuel
y Manuel Serrano Sancho.

Previamente, y como intuyendo este desenlace, la Agrupación
Fotográfica de Cataluña, haciéndose eco de los comentarios
precedentes de la revista Arte Fotográfico,propone mediante
carta escrita a las demás asociaciones que promueven estos
Salones  la  unificación  de  todos  ellos  en  un  único  Salón
Internacional de España. A tal efecto se confeccionaría una
ficha donde se haría constar el nombre de los Salones en que
cada  participante  deseara  estar  presente,  señalándolo
convenientemente. Con esta pretensión se intentaba romper el
aislacionismo que había sido la nota característica de las
entidades  fotográficas  en  nuestro  país.  Facilitar  los
contactos  entre  fotógrafos  españoles  y  éstos  con  los
extranjeros; poner en conocimiento los distintos eventos en
distintas materias que estuviesen relacionados con su trabajo
(concursos, exposiciones, congresos, etc.), en una época de
abundante actividad. Lo mismo se buscaba con la creación de un
Salón Nacional que viajara por todas las ciudades del país,

para que los aficionados que empiezan puedan aprender en las
obras  expuestas  todo  aquello  que  no  pueden  captar  con  un
manual o con unas reglas de composición, y también para que
los fotógrafos hechos, profesionales y aficionados, conozcan
las nuevas tendencias artísticas. (Barceló: 1955).

Este interés inédito confirma que actuar de espaldas a lo que
estaba  sucediendo  ya  no  era  posible;  que  eran  muchas  las
novedades  que  se  estaban  gestando,  y  que  había  que
comprenderlas  en  su  integridad.[2]

[1]Así contemplado en el artículo nº 1 de las Bases del Salón



Internacional  de  1952,  en  su  28ª  edición.  Además,  cada
concursante podía presentar un máximo de cuatro obras. El
formato mínimo, sin montar, era de 18×24 cm., y el máximo,
incluido el montaje, de 40×50 cm. Los derechos de inscripción
eran de 15 pesetas. Los galardones se componían de un Premio
de Honor y tres “premios más a las mejores fotografías que
sean expuestas”. Y, por último, como puntos más destacables,
la Sociedad se reservaba el derecho de reproducir cualquier
imagen si no había ninguna advertencia en sentido contrario.

[2]Este trabajo está vinculado al Proyecto I+D: Estudio de la
cultura  audiovisual  del  tardofranquismo  (1959-1975).
Documentación y análisis de un proceso de modernización(Ref.
HAR2010-17131),  cuya  investigadora  principal  es  la  Doctora
Amparo Martínez Herranz.

Producción,  re-producción,
post-producción

[Foto  de  Portada:  Imagen  publicada  por  un
usuario de la red social Tumblr en referencia al
vídeo CANT’T HUG EVERY CAT – a song about loving
cats (2011), un vídeo subido a Youtube por el
usuario  schmoyoho,  que  alude  a  uno  de  los
últimos fenómenos de Internet, el Nyan Cat, un
gato-tostada que vuela por el espacio, y que
reedita y se apropia irónicamente del vídeo de
presentación de una usuaria de eHarmony (una red
social de citas) que se declara amante de los
gatos].

 

https://aacadigital.com/articulos/produccion-re-produccion-post-produccion/
https://aacadigital.com/articulos/produccion-re-produccion-post-produccion/


El productivismo, corriente artística surgida en el contexto
de  la  Rusia  soviética  y  estrechamente  ligada  al
constructivismo, fue una de las manifestaciones de vanguardia
que con más claridad encaró la posibilidad de despojar a la
obra  de  arte  de  su  valor  aurático,  al  facilitar  un
acercamiento del objeto artístico al ámbito industrial, debido
a  su  interés  por  enfocar  el  arte  hacia  la  producción  de
objetos “reales” de uso cotidiano. La intención de fusionar la
industria y el arte, además de que respondía claramente al
proyecto  de  poner  el  arte  al  servicio  de  una  ideología
política concreta, la del régimen soviético, tenía como objeto
transformar  la  producción  estética  en  un  elemento  más
asequible  a  la  mentalidad  proletaria,  resumiéndose  este
interés en boca de algunos autores asociados al productivismo
como la necesidad de acercar el arte a la “vida”.

Para alguno de estos autores, como Lunacharski (1875-1933),
crítico y literato que después de la Revolución de Octubre
(1917) pasó a presidir el Narkompros (Comisariado Pupular para
la Instrucción Pública, una suerte de Ministerio de Educación
del régimen soviético), ningún arte podría acercarse más a la
vida que el arte de la producción, un arte que era depositado
en manos del proletario para convertirse simultáneamente en
medio  instrumental  y  obra  manufacturada  de  la  producción
industrial. Entendido en estos términos, el telos artístico
cobraba  una  dimensión  meramente  utilitaria.  Para  Simón
Marchán,  con  tales  pretensiones,  el  productivismo  estaba
anunciando  la  muerte  del  arte  en  manos  del  trabajo  y  la
técnica (Marchán, 1995).

El  productivismo  se  encargó  de  reorientar  el  arte  hacia
actividades como el diseño textil o el diseño de mobiliario,
impregnando al arte de una conciencia productiva que tuvo
lugar en gran medida por la importancia que este movimiento,
al igual que el constructivismo, otorgó a la técnica. Ambos
movimientos obtuvieron una inspiración directa del mundo de la
máquina  y  de  los  principios  de  la  producción  mecanizada,



siendo la tecnología industrial, de reciente aparición, un
elemento que proporcionó una fuente directa de inspiración
para este tipo de arte. Al igual que sucedía con el futurismo,
la máquina, la velocidad y el movimiento se convirtieron en
temas  de  interés  en  estas  corrientes  estéticas.  En  el
constructivismo,  se  llegaban  a  utilizar  materiales  reales
procedentes del mundo de la moderna tecnología, como sucedía
con las construcciones de Tatlin.

No obstante, sería el productivismo el encargado de culminar
con este culto a la máquina al condesar la influencia del
mundo  industrial  reduciendo  el  acto  creativo  a  un  gesto
prácticamente  maquinal,  con  el  concepto  de  “arte  como
producción”. Ya en 1905 se había desarrollado en Rusia una
polémica  acerca  de  la  relación  entre  arte  e  industria,
impulsada por las ideas del crítico Strakhov, quien en su
conferencia La tecnología y la belleza de la vida se había
encargado de señalar la urgencia de encarar conjuntamente el
potencial  de  la  producción  de  masas  y  las  necesidades
estéticas del entorno cotidiano. Strakhov concluía apuntando
que los artistas debían recibir una formación técnica, y los
técnicos  una  formación  estética.  En  realidad,  proponía  la
necesidad de una mayor porosidad de las barreras entre arte y
técnica. De este modo, las propuestas utópicas de William
Morris, quien en la segunda mitad del siglo XIX promulgaba que
la  expresión  del  trabajo  humano  debía  ser  entendido  como
expresión artística, eran introducidas en Rusia en términos
industriales. Estas consideraciones serán tenidas en cuenta
por estamentos oficiales del régimen soviético como el IZO
(Departamento de Bellas Artes, dependiente del Narkompros),
que se sumó a la propuesta de un arte de la producción, lo que
implicaba una completa fusión de los aspectos artísticos y
tecnológicos del proceso de producción. Como veremos, esta
fusión se personificaba en la figura de un artista-productor.

 

Una de las propuestas más significativas que introdujo el



productivismo fue la de abolir la ficción creadora del arte,
introduciendo en su lugar la idea del arte como “producción”.
El proceso de fabricación de la pieza de arte, en una sociedad
comunista, se despojaba por completo de la carga genial del
artista, y la pieza artística perdía gran parte de su función
descriptiva,  para  adquirir  un  cariz  “prescriptivo”  y  un
potencial  transformador.  El  arte  no  debía  describir  la
realidad,  sino  cambiarla,  alterarla,  hoy  diríamos
performativamente, en función de unas consignas que corrían
parejas a los intereses de los estamentos oficiales.

En 1921 el IZO publica una serie de artículos bajo el título
El  arte  en  la  producción,  inspirados  en  la  necesidad  de
transformar  los  procesos  de  producción  y  la  vida  misma  a
través del arte. De esta premisa se deducía que el obrero
había  de  acercarse  de  un  modo  participativo  al  proceso
creativo de la producción del objeto, dejando de ser un mero
ejecutor mecánico. Pero también el artista deja de ser tal,
para pasar a ser un editor, un productor. Artista y obrero son
términos susceptible de ser interpolados, casi homónimos: un
estado soviético, tal como explica Walter Benjamin en su texto
El autor como productor (1934), no destierra al artista, como
el estado platónico, pero sí lo asimila a los procesos de
producción para neutralizar los excesos del genio creador.

Así, los productos del artista han de tener, antes que una
intención  creativa,  una  intención  funcional,  política  e
instructiva,  una  “función  organizadora”.  Como  explica  Juan
Martín Prada (2001), esto podría guardar una relación directa
con  el  temor  de  Karl  Marx  a  que  el  talento  individual
reprimiera el talento artístico de las masas; en el contexto
soviético se propone que el intelectual se resitúe en la base
del proceso de producción para ocupar una posición adecuada en
la lucha de clases.

El proceso que limita el genio del artista es un proceso
simétrico a la introducción del lector y el espectador (o como
el propio Benjamin dice, del consumidor), en los procesos de



producción. La colaboración del consumidor en los procesos de
producción y la limitación del potencial genial del artista
convergen en un mismo punto.

Los ideales productivistas son retomados por Benjamin en su
descripción  de  un  proceso  de  refundición  de  las  formas
artísticas  y  políticas  en  el  que  las  contradicciones
terminológicas  hasta  entonces  operantes  dejan  de  ser
efectivas:  se  produce  la  convergencia  de  la  crítica  y  la
producción, del lector y del escritor, de la educación y la
política. Más adelante apuntaremos el modo en que la utopía
productivista y benjaminiana de la fusión del consumidor y el
productor  parece  verse  encarnada  en  la  figura  del
“prosumidor”, neologismo que hibrida ambos términos para hacer
referencia a los consumidores en el contexto del capitalismo
terciario. 

 

Décadas más tarde del desarrollo del productivismo, el pop-
art, un movimiento artístico por completo ajeno al anterior, y
que reflexionaba con ironía sobre su contexto socioeconómico,
al tiempo que se relaciona perversamente con los medios de
producción capitalistas, se encargó de transmutar el ideal
productivista del arte como producción en el del arte como
reproducción, heredando no obstante la consigna latente en el
productivismo de desproveer al arte de su aura creativa. El
pop-art, como depositario del gesto duchampiano que instalaba
la banalidad en el arte, se hizo partícipe de forma implícita
e  inconsciente  del  proyecto  productivista  que  privaba  al
artista de su función de genio creador, esta vez sirviéndose
de paradigma de otro de los procesos descritos por Walter
Benjamin mediante los cuales se atrofia el “aura” de una obra
de arte: a través de sus sucesivas reproducciones.

 

En  su  ensayo  La  obra  de  arte  en  la  época  de  su



reproductibilidad técnica (1936), Benjamin analiza el modo en
que  opera  la  obra  artística  en  aquellas  condiciones  de
producción que dejan de lado el valor de la creación y de la
genialidad. Asume que la pieza de arte siempre había sido
susceptible de ser reproducida (tradicionalmente los alumnos
de los grandes maestros se encargaban de copiar sus obras)
pero señala el salto cuantitativo de esa reproducción, que se
transforma en un salto cualitativo: la multiplicidad de las
reproducciones a las que se somete a la obra artística con el
surgimiento de nuevas tecnologías altera cualitativamente sus
condiciones de producción y recepción. Gracias a la aparición
del “primer medio de reproducción de veras revolucionario, a
saber, la fotografía” (Benjamin, 1989: 26), la reproducción
técnica alcanzó un desarrollo tal como para convertirse en el
propio tema del arte. El medio es el mensaje, como rezará el
famoso slogan de Marshall Mcluhan (2009), lo cual vendría a
decir que el nuevo medio reproductivo de la obra artística es
el propio mensaje de dicha obra. La reproductibilidad del arte
se vuelve su propio tema, poniendo con ello en cuestión el
concepto de originalidad. Mientras que antiguamente el valor
de lo auténtico era especialmente apreciado, esa autoridad de
lo originario desaparece por el imparable desarrollo de la
reproducción técnica. Benjamin pone el ejemplo de las placas
fotográficas,  que  permiten  múltiples  copias  de  una  misma
imagen, y en cuyo caso es irrelevante preguntarse acerca del
original (el negativo), puesto que éste no tiene valor.

La  norma  de  la  autenticidad,  pues,  fracasa,  quedando  por
completo trastocada la función creativa del arte. Esto se hace
evidente en todas aquellas manifestaciones artísticas que se
producen a través de técnicas que permiten su reproducción
indefinida  (fotografía,  fotograma,  más  adelante  imagen
digital), pero el caso del pop-art es paradigmático, puesto
que incluye estrategias metadiscursivas que no sólo aluden
autorreferencialmente  a  la  reproducitibilidad  del  objeto
artístico  sino,  además,  a  la  producción  en  serie  y  a  la
reproducción  infinita  de  los  objetos  de  consumo  que



representa, otorgando al objeto artístico el mismo estatus que
a dichos bienes de consumo, acercando el arte, una vez más, a
las masas y a la vida.

En la era de la reproducción técnica de la obra de arte, el
pop-art parece el abanderado ideal de ese proceso mediante el
cual se atrofia el “aura” de las manifestaciones artísticas:
“Al  multiplicar  las  reproducciones,  [el  arte]  pone  su
presencia masiva en el lugar de una presencia irrepetible”
(Benjamin, 1989: 22) La reproducción le gana terreno a lo
irrepetible. En ese momento, el arte se vuelve imagen, copia,
reproducción, simulacro.

 

Podríamos aseverar que las prácticas propugnadas por el pop-
art se integraron de forma determinante en la postmodernidad,
incluso  podríamos  aventurar  que  perviven  en  el  contexto
contemporáneo (el que algunos aún califican de postmoderno).
Para Douglas Crimp el paso del arte de la producción al arte
de la reproducción es una de las características definitorias
del postmodernismo, estadio artístico en el que la ficción del
sujeto creador cede el sitio a la acumulación y repetición
continuada de las imágenes, socavando así las nociones de
originalidad y autenticidad  (Crimp, 1993). No obstante, no
sería necesario pensar que la época de la reproductibilidad
técnica desplaza por completo a la época de la productibilidad
técnica. El momento estético actual podía entenderse como una
síntesis  de  ambas.  En  el  momento  contemporáneo  la
desauratización de la obra artística se lleva a cabo gracias
al doble movimiento de acercar el objeto artístico a la vida y
de reproducir dicho objeto indefinidamente.

 

Parece  revelador  comprobar  hasta  qué  punto  la  figura  del
prosumidor  (neologismo  surgido  de  la  combinación  de  los
términos productor y consumidor), ubicado en el contexto del



capitalismo tardío, y que convive con la proliferación de la
imagen reproducida y reproductible, refleja al mismo tiempo
los  ideales  estéticos  productivistas:  el  prosumidor
contemporáneo es, de nuevo, el resultado de la inclusión del
consumidor  en  los  procesos  de  producción,  así  como  la
consecuencia  de  la  aparente  amateurización  del  arte,
relacionada  directamente  con  la  degradación  de  la  figura
genial del artista. La profética intuición de Benjamin de que
el  consumidor  habrá  de  integrarse  en  los  procesos  de
producción, no sólo industriales, sino artísticos, cobra hoy
una especial relevancia cuando nos percatamos de la ósmosis
que se ha llevado a cabo entre las figuras del consumidor y el
productor.

Resulta sugerente pensar que en el contexto del capitalismo
terciario,  el  sistema  económico  capitalista  sea  capaz  de
integrar  las  estrategias  político-estéticas  del  comunismo,
gracias  a  (bio)políticas  económicas  como  la  del  do  it
yourself, donde el consumidor, al igual que el proletario en
el productivismo, forma una parte decisiva de los procesos
creativos  e  industriales.  La  dinámica  de  autoservicio,  la
mentalidad Mcdonalds, la lógica de Ikea, la del sírvase usted
mismo, del móntelo usted mismo, que dicta que el producto no
está listo para ser consumido hasta que el usuario invierte
cierto tiempo de trabajo en completarlo, parece comprender
también a algunas prácticas artísticas, especialmente gracias
a las posibilidades que brindan las nuevas tecnologías.

En las redes sociales, como es el caso de Youtube, Myspace y
Flickr, o incluso de Facebook, Twitter o Tumblr, se pone de
manifiesto  que  el  usuario  prosumidor  es  el  encargado  de
generar (o re-generar) los contenidos, a menudo poseedores de
un gran valor artístico. Si otorgamos un valor estético a los
contenidos generados por estos usuarios de redes sociales (los
ejemplos  de  Youtube  y  Tumblr  se  nos  antojan  ciertamente
contundentes), deberíamos concluir que dicho arte es llevado a
cabo por una figura semejante a la del artista-proletario



soviético, y que el capitalismo ha asimilado estructuras de
producción estéticas que tienen su origen en el productivismo
comunista.

En  la  actualidad,  la  figura  del  prosumidor  se  encarga  de
perpetuar la lógica del arte como producción, llevando a cabo
al mismo tiempo operaciones de desauratización del arte a
través de su reproducción infinita. Como hemos tratado de
mostrar, el prosumidor podría ser un legado de los ideales
estético-industriales  del  productivismo,  pero  no  podemos
obviar que el paisaje en el que dicho individuo se desenvuelve
no es ya el del comunismo, sino que su actividad se enmarca en
el escenario capitalista, escenario sobre el que reflexionan a
menudo de forma irónica y perversa los objetos elaborados por
el productor-consumidor, como ya hiciera el artista pop.

Este nuevo estadio estético deudor del productivismo y el pop-
art  estaría  caracterizado  no  por  la  producción  o  por  la
reproducción, sino por la “postproducción”, un término que al
tiempo  que  integra  y  sintetiza  ambos  conceptos  implica
connotaciones sustancialmente novedosas.

Postproducción es un término que originalmente hace referencia
al montaje cinematográfico o musical, al subtitulado y  a los
efectos especiales, pero que Nicolas Bourriaud aplica al campo
de  la  producción  artística.  En  su  opinión,  lo  que  muchos
artistas  hacen  desde  comienzos  de  los  años  noventa  es
postproducir:  interpretan,  reproducen  o  reutilizan
conscientemente obras realizadas por otros autores, así como
cualquiera  de  los  productos  culturales  disponibles.  Tales
artistas  insertan  su  propio  trabajo  en  el  de  otros,
contribuyendo  a  abolir  por  completo  la  antigua  distinción
entre creación y copia, producción y consumo, obra original y
ready-made. Aunque podría pensarse que Bourriaud se refiere
únicamente  a  artistas  apropiacionistas  institucionalizados
como Levine o Morimura, a mi modo de ver, la indistinción que
establece  entre  el  “artista”  consagrado  y  el  usuario
consumidor  nos  permite  poner  a  un  mismo  nivel  al  artista



apropiacionista  y  al  prosumidor  que  opera  en  las  redes
sociales,  puesto  que  ambos  se  encargan  de  “postproducir”
aquellos fragmentos culturales extraídos de la marea de signos
en la que navegan a la deriva (una deriva rimbaudiana, en el
bateau ivre de la cultura espectacular contemporánea).

En el objeto artístico postproducido convergen los intereses
productivistas que trataban de despojar al objeto estético de
su valor artístico y de proceder a la destrucción de su aura
acercando  el  arte  al  consumidor/proletario,  con  el  gesto
duchampiano del ready made, del que se hace partícipe el pop-
art,  un  gesto  apropiacionista  que  aunque  en  un  principio
también trataba de aniquilar el arte, fue interpretado de tal
manera que dio lugar a la creencia de que toda la realidad era
susceptible de ser estetizada. Ambos planteamientos, el que
reduce el arte a la categoría de objeto cotidiano, y el que
convierte  a  todo  objeto  cotidiano  en  una  potencial  pieza
artística, confluyen en el paradigma de la postproducción, y
si lo hacen es porque suponen una misma cosa: rebajar el
objeto  artístico  hasta  otorgarle  el  estatus  de  objeto
cotidiano  o  industrial  anula  las  posibilidades  de  una
actividad artística diferenciada de la misma manera que lo
hace la total estetización de la realidad (si todo es arte, en
cierta manera, nada es arte).

 

En este momento, el objeto artístico queda despojado de todo
valor aurático. Y también ha perdido su valor genial la figura
del artista, que en su actividad postproductiva se iguala con
la figura del prosumidor. Para ser estrictos, al menos en el
plano estético (y sería posible preguntarse si no sucede lo
mismo en el plano mercantil y económico), el prosumidor no es
un “productor que consume” sus propios objetos producidos,
puesto que no produce ex nihilo dichos objetos de consumo,
sino que a través de operaciones de selección e hibridación de
símbolos culturales (sampleado, retweet, remake, cover, mash-
up, reblog) se encarga de (re)elaborar su objeto “artístico”.



El prosumidor no sería, entonces, un “productor que consume”,
sino un “postproductor que consume” los objetos postproducidos
por  él  mismo  y  por  otros,  y  por  lo  tanto  podría  ser
conveniente, o sencillamente sugerente, simplificar y resumir
esta enrevesada ecuación en el término “postprosumidor”, que
presentamos sólo a modo de propuesta y con un valor puramente
hipotético. Este término propone además un juego, si queremos,
metadiscursivo,  puesto  que  nada  parece  más  apropiado  para
referirse a las estrategias de reedición y postproducción que
postproducir y reeditar un vocablo preexistente, haciendo un
neologismo del neologismo. Si el lector acepta este juego que
aquí  proponemos,  ha  de  ser  advertido  de  que  el  post-  de
“postprosumidor”  no  trata  de  ubicar  al  prosumidor  en  un
paisaje  post-media,  post-moderno  o  post-histórico  (aunque
quizás debiera), sino simplemente de introducir el matiz que
nos  traslada  de  los  procesos  de  producción  a  los  de
postproducción.

 

Así pues, el postprosumidor (empleamos este término no tanto
con el objetivo de ratificarlo, sino más bien con intención de
simplificar  nuestros  enunciados  cuando  nos  referimos
específicamente  a  los  usuarios  que  al  tiempo  que  son
consumidores de contenidos, no sólo producen dichos contenidos
sino que aluden con ellos a otros objetos culturales) cesa de
buscar una genialidad creativa inexistente: no trata de crear
algo a partir de un material en bruto, sino de trabajar con
elementos que circulan en la cultura.

Si el artista productivista se convertía en un editor, el
postprosumidor se convierte en un programador, en un dj, que
se embarca en el juego cínico e irónico de la cita.

El paradigma del juego de citas, una de las estrategias de la
postproducción, desvela una evidencia latente a lo largo de la
Historia: que todo texto es susceptible de ser entendido como
un juego de referencias a otros textos, como un hipertexto.



Pone de manifiesto la visión de Roland Barthes de que todo
texto  es  en  realidad  un  conjunto  de  citas  extraídas  del
conjunto de la cultura. La postproducción supone, por tanto,
“la muerte del autor”.

Al mismo tiempo, al abarcar a la totalidad de la cultura, que
es vista como un compendio de citas, de extractos de textos
que son sucesivamente deconstruidos y suplementados, montados
y desmontados, cumple con la intuición benjaminiana de que el
montaje dejaría de ser un proceso acotado para pasar a ser un
acontecimiento humano.

 

La tarea del postprosumidor, en su faceta de dj cultural, se
reduce al acto de seleccionar objetos culturales e insertarlos
dentro de contextos definidos. Lo que el postprosumidor trata
de hacer, en realidad, y siguiendo la tesis de Bourriaud, es
orientarse  en  el  caos  cultural  existente,  consiguiendo
establecer al tiempo nuevas relaciones con la cultura y las
prácticas artísticas. La obras postproducidas “atestiguan una
voluntad de inscribir la obra de arte en el interior de una
red de signos y de significaciones, en lugar de considerarla
como una forma autónoma u original” (Bourriaud, 2004: 13). El
artista  postproductor  (el  postprosumidor,  si  elegimos
prescindir de la distinción artista/usuario), es en palabras
de Bourriaud, un “semionauta”, que navega en una marea de
significados. La pregunta deja de ser “qué puedo crear” para
ser “cómo puedo operar con”. La obra contemporánea deja de ser
vista como algo finito, terminado: puede ser postproducida
indefinidamente; ya no es un producto individual, sino que es
un  eslabón  más  en  una  cadena  infinita  y  rizomática  de
contribuciones. La cultura funciona así mediante una serie de
injertos, paráfrasis, descontextualizaciones… estableciéndose
un  juego  de  referencias  y  de  guiños  culturales  entre  el
consumidor y el artista, que se identifica plenamente como
consumidor, solapándose ambas figuras.



Para Bourriaud, aunque podría parecer que la lógica del mash
up (la hibridación), que es la que lleva a cabo la figura del
postproductor, es una reacción crítica ante la superproducción
de imágenes (en términos cronenberguianos, la sobredosis de
imágenes), no es así. Todo lo contrario: el postproductor no
vive la superproducción imaginaria como un problema, sino como
un “ecosistema cultural”.

 

En este ecosistema de signos disponibles para el ejercicio a
la  vez  productivo  y  reproductivo  del  postprosumidor,  la
apropiación se presenta como el verdadero paradigma de la
postproducción. Ya no se trata de fabricar un objeto, sino de
seleccionar  uno  entre  los  que  existen  y  utilizarlo  o
modificarlo  de  acuerdo  con  una  intención  específica.  Esta
técnica tiene su génesis en el ready-made, que es llevado a
sus  últimas  consecuencias  con  el  apropiacionismo,  una
estrategia  artística  que  propone  la  colectivización  de  la
propiedad intelectual y de las formas estéticas; mediante el
reprocesado, las obras pertenecen a todo el mundo. Nos dirige
hacia una cultura en la que el copyright queda abolido; nos
conduce, como el propio Bourriaud sugiere, hacia formas de
“comunismo” estético e intelectual.

 

Si, como anunciaba Benjamin, la realidad se vuelve montaje,
eso implica que podemos construir diferentes versiones de la
realidad (y de ser así estaríamos entendiendo la vida  como el
simulacro  de  Baudrillard).  El  arte  contemporáneo,  que  se
instala por completo en la vida cumpliendo con la premisa
productivista,  se  muestra  así  “como  una  isla  de  edición
alternativa  que  perturba  las  formas  sociales”  (Bourriaud,
2004: 91), reorganizándolas. Para Bourriaud, el postproductor
desprograma y reprograma la realidad, sugiriendo nuevos usos
para las herramientas que se han puesto a su disposición.
Habría  que  preguntarse,  no  obstante,  hasta  qué  punto



resignifica  verdaderamente  esas  herramientas,  o  si  esta
reprogramación no es una ficción, un juego propuesto por los
proveedores de tales herramientas.

Arte de África más allá del
Primitivismo
Todavía hoy, el arte africano, a pesar de su extraordinario interés, es un gran

desconocido para el espectador. Todos los esfuerzos por eliminar el lastre del

eurocentrismo heredado en nuestros discursos artísticos no solo ayudan a enfocar

la historia del arte, sino también a formar una ciudadanía más preparada para la

interculturalidad. Por esta razón, la exposición Colores de África en el Centro

de Historias de Zaragoza ha sido, a nuestro entender, una de las más importantes

de la temporada de 2011 en Zaragoza, pues quizá hay salas de mayor renombre y,

sin duda, proyectos que multiplican el presupuesto de esta exposición; sin

embargo, pocas exposiciones hemos tenido ocasión de disfrutar con un discurso

expositivo tan bien construido y con obras de calidad tan novedosas para los

espectadores. La casualidad ha querido que en los últimos días de la exposición,

coincida en el Centro de Historias con el proyecto Desaparecidos del fotógrafo

Gervasio Sánchez, quien en varios trabajos anteriores ha mostrado magistralmente

la violenta realidad africana de los conflictos armados y denunciado el inmoral

comercio de armas y minas antipersona de los países ricos, incluida nuestra

patria, a los conflictos bélicos africanos. Y es que no podemos cerrar los ojos

ante lo que ocurre en eso que los medios llaman África Subsahariana, lo mismo

que tampoco podemos ignorar la riqueza de su cultura y su tradición artística.

En este sentido, la exposición es una puesta en valor de lo africano, que se

realiza mediante un recorrido por el arte africano desde el siglo XIX a nuestros

días. El planteamiento de los comisarios David Maturén, Ricardo Ostalé, Santiago

Echandi y Francisco Blanco, es sin duda ambicioso, por la gran complejidad del

tema. No hay un África, sino muchas. El arte africano no es uno, sino muchos.

Harían falta muchas exposiciones para un recorrido completo y el Centro de

Historias no es el parisino Musée du quai Branly. No obstante, el buen hacer del

https://aacadigital.com/articulos/arte-de-africa-mas-alla-del-primitivismo/
https://aacadigital.com/articulos/arte-de-africa-mas-alla-del-primitivismo/


comisariado nos ofrece un recorrido lo suficientemente significativo para poder

hacer en una visita un itinerario por lo más representativo del arte africano en

la edad contemporáneo. 

Lo cierto es que arte africano y gusto moderno forman un binomio indisoluble,

que a menudo condiciona la presentación de las exposiciones. El arte africano

dejó  de  ser  considerado  atávico,  imperfecto  y  desagradable  justo  con  la

aparición de del arte de vanguardia, cuando se convirtió en una referencia de la

Modernidad. Todos los artistas coleccionaron arte africano y se inspiraron en él

hasta el punto que, lo mismo que no hubiera habido Renacimiento sin los modelos

de la Antigüedad Clásica, tampoco se explica la obra de nuestros artistas

modernos: Gauguin, Derain, Vlamink, Matisse, Picasso, Brancusi, Modigliani y un

largísimo etcétera que hoy llega a Barceló, sin la influencia del Arte Negro.

Este Primitivismo enfoca el arte de África desde "nuestro" discurso artístico.

La exposición, no obstante, nos ofrece el recorrido por el siglo XX del propio

arte africano, que desde unas raíces propias, las tallas y máscaras de su arte

tribal, ha seguido una trayectoria propia, reflejo de su propia historia.

Colores de Áfricase  inicia con una extensa muestra de arte tribal africano,

para ofrecer un vario repertorio de tallas, máscaras y otros objetos de la

región occidental y central de África. La propia belleza de estas piezas y las

explicaciones sobre el significado ritual de gran parte del arte tribal son el

preámbulo para el resto de la muestra, en la cual se observa continuamente cómo

tradición y modernidad se entrelazan. En esta parte del arte tribal, que en

cierto modo representa el África precolonial, hay obras pertenecientes a las

culturas Bamara, Lobi, Makonde, Mumuye, Bamileke, Songye, Yoruba y otras, que

ofrecen una oportunidad de contemplar en conjunto la diversidad de este tipo de

arte. Ninguna supone un "estilo" y cada una debe contextualizarse en su universo

simbólico. Existen muchísimas culturas artísticas más y otras tradiciones de

gran antigüedad, pero el objetivo de Colores de África no es la (inalcanzable)

exhaustividad, sino la selección de unos ejemplos muy representativos para

trazar un panorama amplio del arte africano. Este recorrido se presenta en la

siguiente  etapa  marcada  por  el  Colonialismo  y  el  contexto  ideológico  del

evolucionismo cultural que denigró las culturas africanas y las redujo a fósiles

etnológicos de formas sociales primitivas. La idea de que el negro y su cultura

eran inferiores justificaron la esclavitud y el colonialismo. El eco de esta

forma de pensar aparecen la exposición en una gran vitrina en la que, a modo de



relicario, se exhiben algunos de los fetiches de nuestro imaginario colonial. El

"otro" aparece como inferior, con estrambóticos adornos corporales como marca de

diferencia y salvajismo. Las racistas teorías del evolucionismo cultural se

reflejaron en nuestra iconografía popular en las aventuras de Tintín en el

Congo, en el TBO o en la cancioncilla del Colacao. Desde el punto de vista del

diseño gráfico, la pieza estrella es el simpático Conguito de Juan Tudela.

Aunque  algunas  de  estas  obras  recientemente  se  han  visto  envueltas  en  la

polémica, ninguna fue creada con una pretendida carga racista, sino que son un

reflejo de su tiempo que hoy nos permite una reflexión crítica. La parte final

de la exposición, la más extensa, salta de la pátina de las tallas antiguas con

restos de sacrificios a los colores intensos, atractivos y hasta estridentes de

arte actual…. lleno de vida, humor, crítica. Nos encontramos ya en la etapa de

la descolonización de África y el Postcolonialismo. En cierto modo, pasamos del

gesto de la máscara, a la ironía de la crítica política y la corrupción. En esta

parte, la diversidad geográfica que aparecía en el arte tribal se concentra

principalmente en dos focos, la República Democrática del Congo, en la región

central,  y  Tanzania,  en  la  zona  oriental  del  continente.  Los  artistas

seleccionados para el Congo presentan una tendencia hacia la denuncia política y

social con un estilo directo, algo ingenuo, pero con una figuración sarcástica y

potente. Convulsión y violencia caracterizan estas pinturas. Para su descripción

ya no es necesario recurrir a las descripciones etnológicas de los rituales,

sino a los catálogos de armas de repetición, como el fusil AK-47. En el caso

Tanzania, encontramos la pintura de Edward Saidi Tingatinga (1932-1972), George

Lilanga (1934-2005) y sus seguidores, que desarrollan el tema de la identidad

colectiva y la vida cotidiana como principales argumentos temáticos. En estas

salas se produce una explosión de color, dinamismo y alegría.Otras piezas de la

exposición nos enseñan a hacer de la necesidad un arte y el ingenio del artista

africano para reutilizar materiales de una manera que asombra incluso a nuestros

artistas del reciclado. El diseño expositivo, a cargo de El Directorio, ha

ambientado esta invitación al arte africano de una manera fresca y atractiva.

Colores de África

Centro de Historias
Del 29 de Septiembre al 11 de Diciembre de 2011



DEPENDENCIAS  MUTUAS.
Empleadas de hogar y crisis
de los cuidados, Elena Fraj,
Louisa  Holecz,  Natalia
Iguiñiz,  Daniela  Ortiz,
Martha Rosler, Territori
 
            El pasado 24 de febrero de inauguró en la Sala Juana
Francés de la Casa de la Mujer de Zaragoza la exposición colectiva
DEPENDENCIAS MUTUAS. Empleadas de hogar y crisis de los cuidados,
previa mesa redonda con la comisaria Esther Moreno y algunas de las
artistas participantes en la muestra.

            La mesa redonda, presentada y moderada por Pilar Alcober
Lamana, Concejala de Acción Social y Juventud, permitió al público
asistente conocer de primera mano las obras que Elena Fraj, Eulàlia
Valldosera y Louisa Holecz presentan en la colectiva, la entusiasta
lucha  de  Territorio  Doméstico  por  una  mejora  de  las  condiciones
laborales  de  las  empleadas  de  hogar  en  España  y  las  líneas
conceptuales básicas sobre las que la comisaria Esther Moreno ha
conformado el armazón de un proyecto que arroja luz sobre la “crisis
de los cuidados”. A pesar de la justificada ausencia de Martha Rosler,
Natalia  Iguiñiz  y  Daniela  Ortiz  al  estar  inmersas  en  proyectos
profesionales en el extranjero, las intervenciones de las integrantes
de  la  mesa  redonda  y  la  comisaria  suscitaron  un  interesante  y
participativo  debate  que  demostró  que  los  temas  atribuidos
tradicionalmente al llamado “arte de mujeres” agitan más conciencias
de lo que las instituciones quieren reconocer, apelando por igual a

https://aacadigital.com/articulos/dependencias-mutuas-empleadas-de-hogar-y-crisis-de-los-cuidados-elena-fraj-louisa-holecz-natalia-iguiniz-daniela-ortiz-martha-rosler-territori/
https://aacadigital.com/articulos/dependencias-mutuas-empleadas-de-hogar-y-crisis-de-los-cuidados-elena-fraj-louisa-holecz-natalia-iguiniz-daniela-ortiz-martha-rosler-territori/
https://aacadigital.com/articulos/dependencias-mutuas-empleadas-de-hogar-y-crisis-de-los-cuidados-elena-fraj-louisa-holecz-natalia-iguiniz-daniela-ortiz-martha-rosler-territori/
https://aacadigital.com/articulos/dependencias-mutuas-empleadas-de-hogar-y-crisis-de-los-cuidados-elena-fraj-louisa-holecz-natalia-iguiniz-daniela-ortiz-martha-rosler-territori/
https://aacadigital.com/articulos/dependencias-mutuas-empleadas-de-hogar-y-crisis-de-los-cuidados-elena-fraj-louisa-holecz-natalia-iguiniz-daniela-ortiz-martha-rosler-territori/
https://aacadigital.com/articulos/dependencias-mutuas-empleadas-de-hogar-y-crisis-de-los-cuidados-elena-fraj-louisa-holecz-natalia-iguiniz-daniela-ortiz-martha-rosler-territori/


hombres y mujeres.

            La figura de la empleada de hogar queda registrada en sus
diferentes ocupaciones y acepciones en la literatura y el cine, dando
el salto al mundo del arte con un destacado antecedente: Tijuana Maid
(1975) de Martha Rosler. Más de treinta años después, las artistas que
participan en DEPENDENCIAS MUTUAS recogen el testigo de una de las
pioneras del arte feminista para explorar la frontera entre lo público
y lo privado, el mercado y la casa.

            Europa asiste a la conocida como “crisis de los cuidados”.
La creciente incorporación de la mujer al mercado laboral y la voraz
sociedad de consumo en la que vivimos han destapado el trabajo que las
mujeres han realizado durante siglos como madres, hijas y esposas,
atenciones afectivas, materiales y sociales fuertemente especializadas
y no remuneradas que han sido naturalizadas como propias del género
femenino. Mujeres y hombres debemos tener el derecho a elegir cuidar,
no se trata de una obligación ligada a la condición de ser mujer, por
lo que resulta acuciante abordar el trabajo de los cuidados como una
responsabilidad social. Este tipo de trabajos se transfieren de mujer
a mujer, o bien dentro de la misma familia o bien a mujeres que son,
en  su  mayoría,  migrantes.  Dado  que  el  estado,  cimentado  en  el
patriarcado, no asume estas responsabilidades, se crean las cadenas
globales  de  cuidados:  la  incorporación  de  la  mujer  autóctona  al
mercado laboral fuerza la realidad de que las mujeres migrantes acaben
asumiendo estos cuidados en condiciones laborales injustas, dejando su
país de origen y renunciando al cuidado de su propia familia en busca
de una mejora de su situación económica.

            Homenaje en plural a la obra que Eulàlia Valldosera
presenta en la Sala Juana Francés, el título de DEPENDENCIAS MUTUAS
alude,  como  bien  explica  Esther  Moreno  en  el  catálogo  de  la
exposición, a la compleja red de interdependencias en torno al trabajo
de los cuidados:

–       Entre el patriarcado y las mujeres.

–       Entre unas mujeres y otras por razones de poder, clase,



etnia y lugar de origen.

–       Entre el Arte como institución y las artistas, que son
generalmente las menos representadas en galerías, colecciones
públicas y ferias de arte y las peor pagadas.

–       Entre el feminismo y las prácticas artísticas que esta
colectiva recoge.

Cuando entramos en la Sala Juana Francés nos recibe Home (2011), de
Louisa Holecz (Londres, 1971).  Imponente, su tejado proyecta una
rotunda sombra sobre una de las paredes de la Sala. Una cubierta
conformada  por  retazos  de  batas,  delantales  y  la  propia  bata  de
pintora de la autora, envuelven un armazón de madera recreando una
especie de casita de juegos infantiles. Las costuras son perfectas en
la parte exterior, mientras en el interior las telas rasgadas llegan a
mostrar  el  nombre  de  las  diferentes  empleadas  de  hogar  que  han
utilizado la misma bata de trabajo. Aunque la imagen pública de un
hogar, de una familia, sea perfecta, esta pretendida realidad se torna
máscara  dejando  en  evidencia  que  las  que  de  verdad  crean  el
sentimiento  de  hogar  son  aquellas  que  cuidan,  limpian,  protegen,
escuchan a aquellos para los que trabajan, a aquellos que no son su
familia. Home se inspira en la historia de la madre de Louisa Holecz,
quien tuvo que abandonar su Madeira natal para trabajar como “nanny”
para una familia inglesa y retoma una de las ramas del arte feminista,
la que reclama el arte textil, devaluado por la cultura masculina
dominante, como una práctica artística de primer orden.

A  continuación,  Natalia  Iguiñiz  y  Daniela  Ortiz  despliegan  sus
propuestas sobre el muro que queda a nuestra derecha. Natalia Iguiñiz
(Lima, 1973) nos ofrece cinco retratos de parejas de empleadora-
empleada de la serie de veinticinco retratos titulada La otra (2001).
Su propia experiencia como empleadora y la reflexión sobre el hecho de
que en Perú el trabajo doméstico sigue teniendo notas serviles en
relación con problemas de racismo y sexismo, le llevan a fotografiar
con neutralidad y desafectación a empleadoras y empleadas. Frente al
sofá de la casa, lugar de encuentro en el ámbito de lo privado,
mujeres  de  la  clase  media  limeña  son  fotografiadas  junto  a  su



empleada. Los títulos de las obras, ceñidos al nombre de pila de
ambas, subrayan esta inicial intención de neutralidad, pero los rasgos
indígenas y la pose deliberadamente superior de algunas de ellas dejan
patente quien es quien. Sin embargo, el objetivo principal de la
autora es reflexionar sobre quién es “la otra”, si la empleadora o la
empleada,  o  bien  la  fotógrafa.  Todo  depende  de  quien  formule  la
pregunta y, sobre todo, de la posición social que ocupe. Como apunte
final, indicar que Natalia Iguiñiz ha colaborado como cartelista con
el sindicato de trabajadoras domésticas de Perú.

La obra de Daniela Ortiz (Cuzco, 1985) siempre gira en torno a las
cuestiones de la clase, el género y el origen étnico. En esta ocasión,
97 empleadas domésticas (2010) nos ofrece una selección de treinta
imágenes  de  la  serie  original  compuesta  por  setenta  y  siete
instantáneas extraídas de la red social Facebook. Escenas de la vida
doméstica de la clase alta peruana acaban dirigiendo nuestra atención
a lo que está al fondo, fuera del campo de la imagen. Aquello que ha
pretendido dejarse fuera del encuadre por considerarse irrelevante es
lo que realmente sostiene la feliz vida de las familias retratadas:
brazos, manos, cabezas o siluetas levemente intuidas de las empleadas
de  hogar.  Lúcida  reflexión  acerca  de  las  relaciones  de  poder  y
original montaje que obliga a acercarse a las instantáneas, dado que
sólo la proximidad a cada una de las fotografías es lo que permite
descubrir la otra cara, la cara oculta, del mercado laboral y la
sociedad de consumo.

Liuba y una estatua del emperador Claudio presiden, majestuosas, la
Sala.  Eulàlia  Valldosera  (Vilafranca  del  Penedès,  1963)  proyecta
Dependencia  Mutua  (2010),  dos  vídeos  protagonizados  por  Liuba,
empleada doméstica de la galerista de la artista catalana en Nápoles.
La  vídeo-acción  muestra  una  imagen  verticalizada.  Dos  cuerpos  en
dependencia mutua, uno de frío mármol, símbolo del poder y de la
institución museística, y otro humano, femenino, servil, maternal.
Eulàlia Valldosera fue invitada por su galerista napolitana a realizar
una acción en el Museo Arqueológico Napolitano. Cuando conoció a
Liuba, una joven de Chernobil que cuidaba a la hija de la galerista y
limpiaba su casa, se identificó con ella: la artista está a la cola de



una larga cadena de arte institucionalizado; es mujer, trata temas de
la intimidad cotidiana, reducto temático tratado fundamentalmente por
mujeres, y emplea para sus instalaciones objetos que necesitan un
cuidado específico, delicado, por lo que resultan piezas difícilmente
susceptibles de ser incluidas en las colecciones de arte contemporáneo
tal y como éstas están concebidas en la actualidad. Sintiéndose, por
lo tanto, como la “chica de la limpieza” en el mundo del arte, Eulàlia
Valldosera decide que sea Liuba quien ejecute la acción dentro de los
muros  del  museo;  ella  guiará  los  pasos  de  esta  particular
“conservadora”.  En  la  mesa  redonda,  la  artista  dio  unas  claves
fundamentales para comprender este proyecto. Tras la erupción del
Vesubio,  nació  un  incipiente  coleccionismo  que  rescató  de  las
sepultadas Pompeya y Herculano muchas de las piezas que hoy se exhiben
en el museo marco de la acción. En concreto, la escultura objeto de
los cuidados de Liuba es el emperador Claudio, considerado un dios en
su época, y pieza que se veneró en un templo, no en un espacio civil.
El museo es en nuestros días un templo, una catedral, y las piezas que
atesora son los nuevos dioses del hombre y la mujer contemporáneos.
Liuba  tiene  acceso  a  limpiar  la  escultura,  a  conservarla,  a
acariciarla, contacto directo que se nos  prohíbe al público. El lento
y  delicado  discurrir  del  paño  sobre  la  figura  inerte,  el
descubrimiento  de  sus  antiguas  heridas,  de  los  contornos  de  su
anatomía, dejan al emperador a merced de la cuidadora-madre-amante.
Gran  sutileza  y  belleza  poética  la  de  una  videocreación  que  se
complementa con un vídeo documental en el que Liuba cuenta su proceso
migratorio  desde  Chernobil.  La  artista  da  voz  a  la  empleada,  la
empleadora sólo se intuye a través del testimonio de dependencia mutua
que existe entre Liuba y la galerista napolitana. Debe apuntarse que
Eulàlia Valldosera es consciente de la posición crítica y ambigua que
mantiene con el feminismo. No se considera feminista en cuanto a que
su obra no es programática, no asume reivindicaciones colectivas de
género, sino que reflexiona sobre cuestiones subjetivas que considera
importantes. Parte de una idea y deja que el desarrollo de la misma le
sorprenda, aunque sí reconoce que trata temas de su cotidianeidad, de
la intimidad humana, que trabajan con mayor frecuencia las mujeres -y
yo  añadiría  que  con  mayor  profundidad,  cercanía,  naturalidad  e,
incuestionablemente, con mayor valentía que los artistas masculinos-.



Eulàlia Valldosera no crea formas, sino que “forma actitudes”, como
ella misma explicó en la mesa redonda, lo que siempre es de agradecer
a los y las artistas contemporáneos, en un momento en el que se echa
de  menos,  con  demasiada  frecuencia,  un  arte  de  contenido  y
decididamente  comprometido.

Al fondo de la Sala nos aguardan otros dos trabajos en vídeo. Elena
Fraj expone Mémoires d’unes serveuses (2005), Premio Espais a la
creación artística en 2005. Presentado en un solo monitor, esta obra
se monta de manera que la pantalla queda dividida en dos partes,
pudiendo  contemplar  en  ocasiones  dos  imágenes  diferentes
simultáneamente. Los testimonios en primera persona de dos familiares
directas de la artista y dos amigas de éstas, que vinieron a servir a
Zaragoza desde pueblos de Aragón y Soria siendo unas adolescentes,
conviven en la pantalla con fotografías y planos del desarrollo de los
nuevos barrios de Zaragoza en los años sesenta, imágenes del NODO y
extractos de películas que muestran imágenes estereotipadas de la
empleada doméstica. La realidad que cuentan estas mujeres -las tareas
que realizaban como internas, cómo eran los señores, el uniforme, su
tiempo de ocio- contrasta con el prototipo alegre, frívolo, que han
transmitido esas películas. Cuando el agente social es la mujer, no se
visibilizan sus condiciones reales y no se incluyen dentro de los
discursos  históricos,  pero  es  indudable  que  la  Zaragoza
“desarrollista” de la etapa del franquismo no hubiera vivido una
modernización y crecimiento paralelos a los del estado español de no
haber sido por el duro y mal remunerado trabajo de estas mujeres. No
resulta difícil encontrar en nuestro entorno familiar más o menos
cercano -en mi caso una bisabuela- que llegara a la ciudad siendo una
niña  y  asumiera  la  carga  propia  de  una  adulta  que  suponía  el
mantenimiento del hogar y el cuidado de los niños de la familia
empleadora.

Territorio Doméstico organizó el 28 de marzo de 2010 en Madrid una
manifestación bajo el lema ¡Se acabó la esclavitud! El registro en
vídeo puede verse en la Sala. Demandando la equiparación del Régimen
Especial de empleo de hogar al Régimen General y en defensa de los
derechos de las trabajadoras sin papeles, esta movilización formó



parte  de  la  exposición  Principio  Potosí  en  MNCARS  de  Madrid,
itinerando luego a Berlín y La Paz. Rafaela Pimentel, representante
del taller Territorio Doméstico -conformado por las mujeres del SEDOAC
(Servicio Doméstico Activo) y el grupo Cita de Mujeres de Lavapiés y
la Agencia de Asuntos Precarios participó en la mesa redonda narrando
su experiencia personal y trasladándonos la situación y las demandas
de sus compañeras.

Cierra la exposición aquella obra que la abriría por su carácter de
pionera en el arte feminista en torno a las cuestiones que centran
este proyecto: Tijuana Maid (1975) de Martha Rosler (Brooklyn, Nueva
York). Destacada artista del panorama americano de los años setenta
del  pasado  siglo,  Martha  Rosler  ha  cedido  para  la  ocasión
reproducciones digitales de las postales originales que están dentro
de la trilogía Service. A Trilogy on colonization, arte postal que se
remonta a Fluxus y a los años sesenta, a quien su autora dio el nombre
específico de novela postal. En estas tarjetas postales, se cuenta en
primera persona la experiencia de una empleada doméstica de Tijuana
que marcha a trabajar a San Diego, su bajo salario, los abusos de los
que es víctima, etc.

 
Estas obras ponen los cuidados, y no los mercados, en el centro de

los  análisis  sociales,  políticos  y  económicos.  Estos  procesos
especializados e indispensables para el desarrollo de la vida no
deberían  ser  responsabilidad  únicamente  de  las  mujeres,  sino  de
hombres y mujeres y, en primera instancia, del estado muchas veces
llamado tan injusta e inapropiadamente “de bienestar”. Esperemos que
cada vez sean más los artistas hombres que hacen de lo cotidiano, de
lo familiar, de la atención al “otro” el eje de su obra.

 
La exposición colectiva DEPENDENCIAS MUTUAS. Empleadas de hogar y

crisis de los cuidados forma parte del programa de actividades que la
Casa de la Mujer de Zaragoza organiza en torno al 8 de marzo, Día
Internacional de la Mujer, y de la XIV Muestra Internacional de Cine
realizado por Mujeres que organizan el Seminario Interdisciplinar de
Estudios de la Mujer de la Universidad de Zaragoza (SIEM) y Odeonia.



 


