
El Paisaje en la Colección de
la CAI
 

Si  “vacaciones”  rima  con  “libertad”,  el  turista  normal  y
corriente acepta sin embargo plegarse a esa pequeña obligación
que,  consiste  en  el  envío  ritual  de  las  tradicionales
postales.

Esos  pequeños  recuerdos  rectangulares  han  gozado  de  una
individualidad propia, debida a las propias particularidades
del lugar de donde eran enviados. Sin embargo, si nos paramos
a  considerarlas  en  su  conjunto,  vemos  que  forman  un  todo
uniforme,  independientemente  de  que  estén  enviadas  desde
Rusia, Barcelona o Jerusalén. Pues todas son  vistas desde
perspectivas o ángulos diferentes, en blanco y negro o en
color,  de  las  cosas  reconocidas  más  singulares  o
representativas de un lugar concreto. Montañas con chalet bajo
la nieve, playa desierta al atardecer, el templo de la Sagrada
Familia o la Salamandra del parque Güell…

Todos  esos  ejemplos  forman  un  conjunto  variado  por  sus
características formales y geográficas pero coincidentes en
cuanto  al  objetivo  que  persiguen.  Pues  todas  han  sido
designadas y aceptadas como expresión de la belleza “formal”
de un lugar. Es una visión estereotipada del paisaje, una
belleza ordinaria la que se puede contemplar sobre cualquier
postal.

             A esta primera concepción del paisaje se opone
otra, mucho más subjetiva que tiene que ver con su propia
“alma” o esencia. Ese alma no reside ni en la espectacularidad
ni en el exotismo de un panorama, sino en la relación que
comparte  con  el  espíritu  humano,  una  relación  que  evoca
sentimientos muy diversos. A la hora de pintar un paisaje, es

https://aacadigital.com/articulos/el-paisaje-en-la-coleccion-de-la-cai/
https://aacadigital.com/articulos/el-paisaje-en-la-coleccion-de-la-cai/


esa relación que pasa de la mano del pintor hacía la tela y es
ella la que da su fuerza a la representación artística.

Es con esta idea con la que debemos considerar la exposición
que ha ofrecido del 25 de Enero al 24 de Febrero de 2012 la
sala Luzán (Paseo Independencia, 10, Zaragoza). Como indica su
titulo, “El Paisaje en la colección CAI”, la exposición reúne
un  buen  número  de  obras  pertenecientes  a  su  colección,
referentes al mismo tema: el paisaje, aunque no todas lo sean.
Una de  las características claves de esta exposición reside
justamente en lo que llamaremos su diversidad, que se acentúa
por el montaje con criterios poco precisos.

Diversidad primero por la amplitud de los recursos artísticos
con  que  fueron  realizados  .  Del  óleo  al  acrílico,  de  la
fotografía a la escultura, del realismo hasta la abstracción,
no encontramos una técnica o estilo que predomina  sobre los
otros. Esa diversidad es también la que permite al espectador
gozar de una mayor libertad en este “paseo”  por el arte. Pues
si no está del todo convencido por el estilo “naif” de una
Isabel Villar (“Gitana y tití dorado en trigal”) quizás le
puede complacer más, por ejemplo, la visión del “Oxeja” de
Virgilio Albiac.

 Esta mezcla de medios empleados es la que impide dar a la
exposición una estructura  predefinida y rígida, y permite la
introducción de obras con formas más singulares, como la de la
artista zaragozana Lara Almárcegui. En este caso, se trata de
una proyección continua de diapositivas, las que sobrevivieron
como único testimonio físico de una “performance”.

Imagen a imagen se cuenta cómo la artista tuvo la iniciativa
de ocupar la estación del tren fuera de uso en Fuentes de
Ebro  para convertirla en un hotel tipo albergue. Pero más
allá de sus características formales, esta obra tiene una
propuesta que la hace distinta a las demás. Y es que supone
una intervención directa y física del artista sobre su propio
entorno. Ella no retrata, con más o menos subjetividad una

http://www.redaragon.com/agenda/buscar.asp?Poblacion_ID=10


realidad, sino que actúa sobre ella, la transforma, eso sí con
el máximo respeto hacía la naturaleza original del lugar. No
se destruye para construir algo nuevo, sino que se crea a
partir de lo ya existente, dotando así el lugar de una segunda
vida, podríamos decir de una segunda “alma”.

Uno de los logros de esta exposición es, por tanto, que a
partir de un tema central presenta multitudes de respuestas,
tan diversas como para dar lugar a amplias reflexiones  sobre
el tratamiento del paisaje dentro del ámbito artístico. Pero,
va aún más allá, ampliando las pautas que definen generalmente
el género artístico. Es decir, incluye obras que a primera
vista,  poco  tienen  que  ver  con  el  paisaje,  en  sentido
estricto.

Tomando  un  ejemplo  concreto,  la  pieza  “Ellas  XXIII”,
fotografía en blanco y negro de Rafael Navarro, es una visión
en primer terminó de unos miembros humanos, cuya naturaleza no
se puede determinar con exactitud. Con esta fotografía, se
revindica la consideración de un paisaje mas allá del ámbito
rural o urbano, dentro de las propias curvas del cuerpo humano
(en  este  caso  del  cuerpo  femenino).  La  imposibilidad  de
determinar que parte del cuerpo está aquí representada lleva
la fotografía a la abstracción, la que nos permite ver en esos
pliegues, en esas líneas del cuerpo algo mas que carne humana.
Eso si, no es el típico paisaje al que estamos acostumbrados
sino una obra que llama a la imaginación, a la capacidad de
abstracción y que promete al que sepa apreciarla un viaje aún
mas sensual.

 



La  crítica  de  arte  en
Cataluña (de la posguerra a
la posmodernidad)
La crítica predominante en Barcelona en los años cuarenta
carecía, en general, de una visión amplia y actualizada del
arte, y se limitaba a información periodística, con tendencia
a  utilizar  un  lenguaje  ampuloso  y  grandilocuente,
pretendidamente poético. Y este rasgo estaba extendido incluso
entre críticos que practicaban cierto rigor. Recordemos que
José Camón Aznar, crítico relevante en su época, pronunció una
conferencia en un curso de la Universidad Menéndez y Pelayo de
Santander, que titularía a su publicación: “La crítica de
arte, síntesis de historia y poesía”. No se trata, por mi
parte,  de  desmerecer  las  aportaciones  críticas  de  grandes
poetas  como  Beaudelaire,  Apollinaire  y  Max  Jacob,  sino
recordar que el enfoque seudo lírico -que por cierto no fue el
que practicaron los grandes poetas que acabo de citar- era muy
pobre.

Se ha creído durante mucho tiempo que la guerra civil había
cortado el desarrollo de la vanguardia y, en general, del arte
verdaderamente  creativo,  y  que  los  años  cuarenta,  en
comparación  con  los  treinta,  habían  sido  estériles.  Sin
embargo,  la  vanguardia  de  preguerra  se  había  limitado  a
algunos ilusionados y esforzados artistas y seguidores del
arte, agrupados en círculos reducidos. Al franquismo le bastó
con consolidar ese gusto predominante, que frenaba un arte
renovador y que, con su libertad artística, connotaba a ojos
del régimen franquista un ansia de libertad política y social.

Las voces críticas más abiertas que se alzaron mediados los
cuarenta eran raras y pasaron generalmente inadvertidas. Cómo
no sorprenderse de que Alexandre Cirici escribiera en 1946 que
se ha de dar un puesto en la cultura “al tocadiscos, el

https://aacadigital.com/articulos/la-critica-de-arte-en-cataluna-de-la-posguerra-a-la-posmodernidad/
https://aacadigital.com/articulos/la-critica-de-arte-en-cataluna-de-la-posguerra-a-la-posmodernidad/
https://aacadigital.com/articulos/la-critica-de-arte-en-cataluna-de-la-posguerra-a-la-posmodernidad/


lavabo,  el  tenedor,  el  sombrero  o  la  botella”.  Esta
afirmación, basada en la evidente calidad de tantos trabajos
artesanos,  predecesores  del  diseño  industrial,  era  muy
avanzada para la época. A lo largo de los años cuarenta se
irán produciendo otros hechos aislados que demuestran que el
espíritu de la vanguardia seguía alentando en algunos artistas
formados en la preguerra y en jóvenes, que al final de la
década, fructificarán de manera decisiva para la renovación
del arte y, correlativamente, de la crítica.

Es  importante  destacar  un  acontecimiento  registrado  en
Barcelona en 1948: la celebración del primer Salón de Octubre.
Este Salón, con su carácter amplio, permitía la participación
de seguidores de las tendencias aparecidas desde el principio
del  siglo  XX  y  contribuiría  con  su  eclecticismo  a  la
configuración  de  un  nuevo  arte,  al  salvar  en  parte  la
resistencia del público y la crítica. El crítico Sebastià
Gasch, dado a conocer en la preguerra con lúcidas y brillantes
intervenciones,  fue  el  encargado  por  los  organizadores  de
escribir la presentación del catálogo de este primer Salón. En
él se refiere al “amaneramiento y (…) la fabricación en serie
en que se halla estancada buena parte de la pintura y la
escultura barcelonesas”. Gasch, que colaborará en las revistas
“Dau al Set” y “Cobalto”, mantendrá largo tiempo en la revista
“Destino” la sección titulada “En el taller del artista”, que
firma con el seudónimo de Mylos y en el que presenta a los
artistas jóvenes más prometedores y valiosos.

El grupo Dau al Set, que editaba una revista con este nombre,
donde se publicaban especialmente reproducciones de obras de
arte de sus miembros y textos críticos, fue creado, también en
1948, por el poeta Joan Brossa, principal inspirador de su
estética,  los  pintores  Antoni  Tàpies,  Joan  Ponç,  Modest
Cuixart y J. J. Tharrats y el filósofo y crítico Arnau Puig, y
a ellos se uniría al año siguiente el también poeta y crítico
Juan Eduardo Cirlot. Practicaban entonces un arte surrealista,
seguidor del grupo de Breton. Y aunque el surrealismo había



empezado a declinar ya en París, ante el empuje de nuevas
tendencias  de  carácter  abstracto,  entre  nosotros  resultaba
entonces nuevo e incluso rompedor.

En el bienio 1948-1949 ocurren varios hechos cruciales para la
Barcelona  artística,  que  cuenta  con  el  apoyo  de  algunos
críticos, que participan incluso en la creación y el impulso
de estas manifestaciones. Además de la citada creación del
Salón  de  Octubre  y  de  Dau  al  Set  hay  que  citar  las
exposiciones organizadas desde fines de los años cuarenta por
Juan Antonio Gaya Nuño en las Galerías Layetanas de Josep
Gudiol, y los Ciclos Experimentales de Arte Nuevo presentadas
asimismo a partir de 1948 por el crítico Ángel Marsà en la
barcelonesa Galería Jardín. El año siguiente se crea el Club
49, en el que volvemos a encontrar a Sebastià Gasch y a Rafael
Santos Torroella, como críticos, y a algunos artistas de los
supervivientes de la vanguardia de preguerra, y se presenta
también el grupo R, del que formaban parte la mayor parte de
los arquitectos más valiosos del momento, uno de los cuales,
Oriol Bohigas, se convertirá en su principal teórico.

En el mismo 1949, se celebró la primera de las dos reuniones
de  la  Escuela  de  Altamira,  en  Santillana  de  Mar,  donde
participaron  activamente  los  críticos  barceloneses  Sebastià
Gasch,  Santos  Torroella,  y  Joan  Teixidor  lo  haría  en  la
celebrada al año siguiente. Eran momentos de gran inquietud
también en otros núcleos del resto de España. Recordemos que
el mismo 1949 se crea en Zaragoza el grupo Pórtico, y que en
1950, en Canarias, se presenta la primera exposición del grupo
LADAC. Y no olvidemos que Eugenio d’Ors, hombre clave de la
cultura franquista, presenta en el Salón de los Once de 1949
de  su  Academia  Breve  de  la  Crítica  de  Arte  exposiciones
dedicadas a Tàpies, Cuixart y Joan Ponç.

En los años cincuenta fructifican los intentos de renovación y
se  llevan  a  cabo  planteamientos  de  clara  madurez.  La
Asociación  de  Artistas  Actuales,  que  había  comenzado  a
preparar en 1953 un grupo de artistas barceloneses, forma en



1956  su  primera  junta.  Su  primer  presidente  es  Alexandre
Cirici, principal impulsor de la modernidad desde mediados los
años  cuarenta,  con  Cesáreo  Rodríguez  Aguilera  como
vicepresidente, con quien comparte muchas de las iniciativas
más fructíferas de los años cincuenta y sesenta. Según avanza
la década de los sesenta, Alexandre Cirici se reafirma como el
crítico catalán más influyente. Partidario de una renovación
radical, no aceptaba un arte que no estuviera tocado por la
vanguardia más radical de cada momento, salvo en el caso de
las generaciones formadas antes de la guerra.

La  consolidación  de  la  necesidad  de  una  actualización
artística mueve a un sector de la administración y a algunos
órganos políticos a cierta apertura, sin perder la vigilancia
de que no implicase una correlativa apertura política. Al
tiempo que una muestra de oportunismo se trataba esencialmente
de un simulacro. Esto se debía, en buena parte, a que el
régimen  de  Franco  había  alcanzado  cierta  recepción
internacional,  en  buena  parte  debido  a  su  posición
decididamente anticomunista, en momentos de la guerra fría.
Fue  decisiva  en  este  sentido  la  acción  del  ministro  de
Información y Turismo Manuel Fraga Iribarne, que en 1953 -en
el momento en que se organizaban por iniciativa oficial las
Bienales  Hispanoamericanas  de  Arte  y  los  Congresos
Internacionales  de  Poesía-  organizó  un  Congreso  de  Arte
Abstracto, que se celebró en la Universidad Menéndez y Pelayo
de Santander. En él, junto a críticos de otros centros de
España,  como  Camón  Aznar,  Gaya  Nuño  y  Sánchez  Camargo,
intervinieron los catalanes Sebastià Gasch y Alexandre Cirici.
Por otra parte, Luís González Robles, personaje clave para la
apertura  internacional  de  nuestro  arte  y  que  no  ha  sido
justamente reconocido por su adscripción franquista, consigue,
como comisario de España en dicha Bienal que los artistas
representantes  de  España  lo  sean  del  nuevo  arte.  Esto  se
debía, tanto a la perspicacia y eficiencia de González Robles
como a que el arte abstracto no se prestaba a convertirse en
vehículo de protesta social y política.



Así como algunos críticos se abrían tanto a la figuración
realista continuadora de la tradición como a la vanguardia y
se centraban en cada exposición, en cada comentario, sin que
quedara explícita una concepción general de la crítica propia,
Cirici, partiendo de las últimas tendencias, crea una visión
orgánica del arte y de su función crítica. Su aportación,
además  de  la  publicada  a  través  de  sus  colaboraciones
periódicas en “Serra d’Or” y sus brillantes intervenciones
orales, se conserva en numerosos libros. Destacaré su Picasso
antes de Picasso, (1946), El arte modernista catalán(1951),
Art i societat(1964), en el que establece relación entre la
acción social que puede llevar a cabo el artista con su obra y
el mantenimiento de una creación que se inscriba en las nuevas
tendencias  vanguardistas.  Otros  libros  que  destacan  en  su
larga  bibliografía  son  los  titulados  L’art  català
contemporani(1970), Tàpies, testimoni del silenci(1970), Miró
en  su  obra(1970),  Miró  mirall(1977)  y  La  estética  del
franquismo  (1977).

Poeta de obra muy creativa y singular, Juan Eduardo Cirlot fue
autor  también  de  numerosos  libros  sobre  arte,  llenos  de
intuiciones  extraordinariamente  creativas  y  de  artículos
publicados en las escasas revistas de la época, entre ellas
“Dau al Set” y “Correo de las Artes”. A través de sus libros y
de  sus  artículos,  dio  una  singular  visión  de  la  crítica
esencialmente  poética,  pero  de  gran  altura.  Parte  del
surrealismo, del que fue en Cataluña y en España su principal
adalid, y también del informalismo, que se extendía a fines de
los  cincuenta  y  que  estudiaría  en  los  libros  El  arte
otro(1957) e Informalismo(1959). Como ha comentado Joan M.
Minguet Batllori, el autor que mejor y más ampliamente ha
escrito sobre la crítica en Cataluña, los libros de Cirlot,
“por su tono y su grado de información abrieron caminos para
el  conocimiento  del  arte  contemporáneo  hasta  entonces
inexplorados en la España de la dictadura” (Joan M. Minguet
Batllori, 2003, pág. 187). Muy interesado en temas esotéricos,
Cirlot es también autor de un Dicccionario de los símbolos que



ha sido durante mucho tiempo en España la principal fuente de
consulta en su especialidad.

Me es muy grata la referencia que se hace en el presente ciclo
a Rodríguez-Aguilera, que fue quien, en 1961, me inició en la
crítica y sería mi primer maestro. Andaluz de Quesada, fijó su
residencia  en  Barcelona  en  1946,  donde  desempeñaría
inicialmente la actividad crítica en “Revista”, que establecía
un puente cultural entre Cataluña y el resto de España. Si
bien demostró especial entusiasmo por las nuevas tendencias
era capaz de ver con imparcialidad los valores de aquellos que
continuaban  otras  anteriores.  Su  libro  Antología  del  arte
español contemporáneo(1955) fue prologado por Eugenio d’Ors,
con quien mantuvo amistad y que le llamaría para formar parte
de su Academia Breve de la Crítica de Arte y del jurado del
Salón de los Once, que sería decisivo en la renovación del
arte español en los años cuarenta. Libro destacado, dado el
tema  que  nos  ocupa,  es,  sobre  todo,  Arte  moderno  en
Cataluña(1986). Tras una larga y fecunda trayectoria, Cesáreo
Rodríguez-Aguilera,  avalado  por  su  prestigio  crítico  y
personal, ocupará la presidencia de la Asociación Española de
Críticos de Arte en el periodo 1985-1988.

En los años sesenta, formada ya la Asociación Española de
Críticos de Arte, se crea la Sección Catalana, presidida por
el crítico y catedrático de Universidad Alberto del Castillo.
Recuerdo  algunas  de  nuestras  reuniones,  que  reunían  muy
escasos miembros. En ellas coincidí con algunos críticos que
se habían dado a conocer en la preguerra, como el ya citado
Sebastià Gasch, a quien ya me he referido, y Joan Cortés, que
tenía  gran  experiencia  pero  escasa  inquietud  y  simultaneó
durante un tiempo la crítica en el diario “La Vanguardia” y la
revista “Destino”, en la que sería sustituido por el escritor
Joan Perucho, junto a otros que comenzaron a escribir sobre
arte después de la guerra, como Alberto del Castillo, que lo
hacía en “Diario de Barcelona”; el también poeta Fernando
Gutiérrez, en “La Prensa”; Rafael Manzano, en “Solidaridad



Nacional”;  el  más  equilibrado  y  abierto  a  las  nuevas
corrientes Ángel Marsá, que escribía en “El correo catalán”;
Alexandre Cirici, que empezaba a promover con gran dedicación
y entusiasmo las  tendencias más avanzadas, a través de “Serra
d’Or”; Rodríguez-Aguilera, en “Revista”, que cambiaría este
nombre por el de “Revista Gran Vía”; Rafael Santos Torroella,
que publicaba en “El Noticiero” artículos de gran rigor, y
Juan Eduardo Cirlot, con críticas en “Correo de las Artes”.
Otros críticos muy activos entonces eran Mercedes Molleda y
Josep Vallés Rovira. Como parte de los cambios producidos en
el  arte  en  general  aumentaron  las  relaciones  con  otras
regiones  de  España.  En  Cataluña  se  intensificaron  las
realizadas con Madrid y también con Valencia, gracias a la
acción,  extraordinariamente  positiva,  llevada  a  cabo  por
Vicente  Aguilera  Cerni.  Es  de  especial  interés  el  número
monográfico dedicado a Cataluña de su revista “Suma y sigue
del arte contemporáneo”.

Los  medios  artísticos  estaban  entonces  en  parte  divididos
entre  los  que,  inspirados  o  instigados  por  el  Partido
Comunista, consideraban que el arte tenía que ser siempre o
predominantemente de denuncia y afirmación de unos valores
determinados,  en  relación  con  el  realismo  socialista,  y
aquellos otros que creían que el arte ha de ser libre, por más
que pueda, libremente también, incidir en la denuncia en un
momento  dado.  Pero  recordemos  la  libertad  de  la  que  daba
ejemplo Picasso, miembro del Partido Comunista y que, con
ocasión  de  un  acontecimiento  que  le  conmovió  fuertemente
durante nuestra guerra civil, pintó, con la misma libertad, el
Guernica. Aún ahora hay quienes –críticos y artistas- creen
que, en tiempos tan duros y conflictivos en los que vivimos,
es  forzoso  que  el  arte  vuelva  a  ser  necesariamente  de
denuncia, cuando cabe preguntarse si es que ha habido en la
historia  algún  tiempo  en  que  no  se  hayan  registrado
injusticias, matanzas y opresiones como aquellas de las que
somos hoy víctimas o testigos.



En la segunda mitad de los años setenta, la aplicación de las
nuevas  metodologías  en  boga  sustituye  la  opción  realista
beligerante  o  se  compagina  con  ella.  Recordaré  como  fue
recibida en Barcelona en 1967 la que pareció a muchos “buena
nueva” del estructuralismo, con ocasión de la visita del Grupo
63,  formado,  entre  otros,  por  los  críticos  y  profesores
italianos Gillo Dofles y Umberto Eco, invitados por la Escola
Eina. La elite arquitectónica y del diseño barcelonesa, sobre
todo, sentía entonces un gran respeto y admiración por la
cultura visual italiana, especialmente la de Milán.  En el
mundillo artístico de Barcelona no se había hablado todavía
del  estructuralismo,  que  conocían  bien  antropólogos  y
lingüistas. Recuerdo muy bien su reacción, tan snob y devota.
Inmediatamente  se  hicieron  fotocopias  de  algunos  trabajos
sobre el estructuralismo, que se repartían y se compraban
fervorosamente. Y, a partir de ese momento, crecieron con
rapidez  los  comentaristas  e  improvisados  expertos  en
estructuralismo.

Clave en el nuevo entendimiento tanto del estructuralismo como
de la semiótica que le siguió es la concepción de la crítica
como ciencia. Así, en un coloquio privado sobre “Los críticos
y la crítica”, organizado por la revista “Qüestions d’art” en
1973, Alexandre Cirici afirmó que el crítico estudia las obras
de arte con un método científico “que no tiene nada que ver
con el contacto directo que la obra ha de tener con el público
(…)  Este  -añadía-  es  el  trabajo  científico  de  cualquier
ciencia. Y esto creo que es lo que ha de hacer el crítico”.
Según creía Cirici, y muchos otros, el crítico no ha de sentir
emoción ante la obra, sino que ha de ser un espectador frío,
cuando, en mi opinión, un crítico es un espectador que siente
ante  la  obra  como  cualquier  otro  espectador  sensible  y
experimentado, pero que tiene el privilegio de comentarla.

El  proceso  que  siguió  la  crítica,  en  su  creciente
racionalización y que la apartaba de la contemplación de la
obra  es  paralelo  a  la  que  seguirán  las  tendencias  de



vanguardia.  La  teoría  sustituye  la  práctica  en  cuanto  a
material,  produciéndose  una  gran  inflación  teórica,  y  la
crítica no es posterior a la realización de la obra, sino
simultánea e íntimamente unida a ella, y finalmente incluso se
le anticipará. La obra se desmaterializa aceleradamente, y lo
que queda substancialmente de ella es el concepto. Y, con el
conceptual, la obra es sustituida por la teoría que se hace
sobre ella. La intemporalidad que se atribuía tradicionalmente
al arte desaparece y éste pasa a ser efímero y permanece un
concepto abstracto. Arte conceptual, land art, earth art, body
art y tendencias afines constituyen variantes de una misma
concepción del arte, que encontraba en la crítica su versión
correspondiente. El artista será sustituido, en el caso del
conceptual,  por  el  crítico  y,  sobre  todo,  por  lo  que
constituye su continuación: el comisario. Una exposición de un
artista o de obras sobre un tema se justifica por una tesis
que  el  comisario  presenta,  y  esto  es  lo  que  interesa
sustancialmente,  por  encima  de  las  obras  mismas.

En 1971 se celebra en Granollers la Mostra d’Art Jove, que
marca el comienzo del arte conceptual en Cataluña como tal
tendencia -dejando aparte casos de arte povera aislados que no
encajan plenamente en esta tendencia-. El proceso venía de
lejos,  y  varios  artistas  y  algún  grupo  como  Art  Lenguage
llevaban varios años con esta orientación. La segunda Mostra
de  Granollers,  de  1972,  supone  el  momento  culminante  del
conceptual catalán. Pero sólo tres años más tarde iniciará el
declive. Paralelamente al arte, la crítica llevará a cabo
profundos giros. No ya, o no sólo, como reflejo de lo que
ocurre en la práctica artística, sino producto de profundos
cambios culturales y sociales.

Los veteranos Arnau Puig y María Lluisa Borrás seguían con
atención y rigor el desarrollo del nuevo arte, ésta última,
muy activa en su apoyo a las nuevas tendencias a través de la
revista “Destino”. Asimismo había cuajado la labor de Daniel
Giralt-Miracle, movido por una gran curiosidad y tan atento



como flexible, que se convertirá en personaje destacado y
verdaderamente  clave  de  la  nueva  crítica,  a  través  de  su
intensa labor en publicaciones diversas y especialmente en
“Destino” y posteriormente en el diario “Avui”, así como con
su  labor  como  comisario  e  impulsor  de  iniciativas  muy
diversas. Como la revista “Batik”, creada por él en 1973,
donde se gestó una verdadera escuela de nuevos críticos, que
afirmarían su presencia a partir de los años ochenta. En 1972
se había dado a conocer en la revista “Serra d’Or” el grupo 64
de críticas jóvenes, formado, entre otras por Mercé Vidal, y
Alícia Suárez, seguidoras del método semiológico, y al año
siguiente  el  grupo  TMGFD  (J.  T.  Triadó,  F.  Miralles,  M.
Gudiol, F. Fontbona, y J., de los cuales se han dedicado
plenamente  a  la  crítica  del  arte  contemporáneo  Francesc
Miralles y, durante una breve etapa, muy activa e incisiva,
Joaquim Dols, mientras los restantes, F. Fontbona, R. Triadó y
Gudiol, se han dedicado preferente o totalmente a la historia
de  siglos  anteriores.  Dos  críticos  que  conviene  destacar
también, por su larga dedicación, son Josep María Cadena, en
“El Periódico” y Joan Bufill, en “El País".

El número de mujeres críticos aumenta en gran medida a partir
de la década de los setenta, muchas de las cuales se han
iniciado en la revista “Batik”.  En general se muestran muy
activas y radicales, al tiempo que rigurosas, en favor de las
nuevas  manifestaciones  de  la  vanguardia,  como  Victoria
Combalía, a través de sus documentadas colaboraciones en “El
País” y en sus libros, y Pilar Parcerisas y Conchita Oliver,
de  larga  trayectoria  en  el  diario  “Avui”,  y  aquellas  que
alternan  la  critica  con  el  profesorado,  entre  las  que  se
cuentan Maria Teresa Blanch, Teresa Camps, Immaculada  Julián
y  -ya posteriormente al periodo que nos corresponde tratar-
Anna María Guasch, o con el comisariado de las exposiciones,
así, Rosa Queralt, Gloria Moure, Gloria Bosch y Gloria Picazo.

A fines de los años setenta y primeros ochenta, con motivo de
los  cambios  que  se  advierten  en  el  entendimiento  de  la



crítica,  se  producen  varios  enfrentamientos  públicos  entre
críticos que defienden distintas posiciones. De uno de ellos
da cuenta un artículo de Francesc Miralles aparecido, que en
“La Vanguardia” del 1 de octubre de 1985, titulado La inocua
crítica  barcelonesa.  Este  autor,  que  muestra  un  criterio
amplio  y  comprensivo  de  las  diversas  tendencias,  en  este
articulo,  al  tiempo  que  se  refiere  con  palabras  duras  y
valientes  a  lo  que  califica  de  nepotismo  de  cierto  grupo
crítico, expone algo que es aplicable con frecuencia a la
crítica en otros campos culturales: que “Un artista es alabado
o atacado por una parte de la crítica no por su obra en sí,
sino según el círculo en que se mueve”. Otro de los puntos que
trataba en su artículo respondía al enfrentamiento de las
distintas metodologías y a la acritud con que algunos de sus
representantes se enfrentaban entre sí.

Los problemas esenciales, como la reconsideración del papel
del  crítico,  su  perplejidad,  correlativa  y  probablemente
superior a la del artista, y el desapego de la semiótica,
estaban en la segunda mitad de los años setenta candentes. La
exposición y discusión de estos temas no se solían plantear en
su  extensión  y  magnitud,  sino  que  daban  lugar  a
manifestaciones aisladas y sectoriales.  A nivel europeo un
momento de reconsideración de la función de la crítica y de
sus limitaciones se produce en el congreso “Crítica 0”, sobre
teoría y práctica de la crítica de arte, celebrado en mayo de
1978 en la ciudad italiana de Montecatini, y en el que, entre
otros, se encontraban Gillo Dorfles, que presidía, Umberto
Eco,  Giulio  Carlo  Argan,  Jean-François  Lyotard,  Renato
Barilli,  Maurizio  Calvesi  y  Lamberto  Pignotti.  Me  parece
oportuno referirme a cómo se enfocaron los problemas y cuáles
fueron los principales resultados, porque resumían inquietudes
y preocupaciones compartidas entre nosotros. De todo ello fui
testigo,  como  invitado,  junto  a  Tomás  Llorens  (Aleixandre
Cirici, invitado también, no pudo asistir). En el Congreso
podían  apreciarse  diferentes  actitudes  en  relación  a  las
metodologías. Era manifiesta la preferencia por planteamientos



teóricos de extremado rigor, que concebía la crítica como algo
independiente y previo a la práctica artística, que pretendía
y llegaba a determinar, y un frente muy diverso que planteaba
la crítica como comentario o lectura de la obra artística ya
existente, como hizo, de manera decidida, Gillo Dorfles. Es
decir se trataba de la misma confrontación que existía entre
nosotros,  en  momentos  en  que  las  tensiones  derivadas  del
desarrollo histórico estaban plenamente extendidas.

Dos son las notas que más me llamaron la atención. Umberto
Eco,  sorprendentemente,  teniendo  en  cuenta  la  actitud  que
había mantenido hasta entonces, manifestó que la semiótica
había fracasado aplicada al arte y a la literatura. Jean-
François  Lyotard,  por  su  parte,  en  su  brillantísima
intervención, no habló para nada -como no lo hizo tampoco
ningún  otro-  de  posmodernidad,  cuando  él  mismo,  al  año
siguiente, publicaría el libro, que sería famoso, La condición
posmoderna.  Esto  parece  indicar  que  los  críticos  allí  no
parecían percibir la importancia de las manifestaciones de
este  nuevo  movimiento  registradas  hasta  entonces  y  su
repercusión en la crítica de arte. Manifestación de Lyotard
especialmente  interesante  fue  la  de  que  “una  de  las
características principales del arte contemporáneo es la falta
de significación” (Corredor-Matheos, 1980: 3).

En el mismo año 1978, y debido a ciertos desencuentros con la
presidencia de la Asociación Española de Críticos de Arte, en
modo alguno de carácter personal, los miembros de la Sección
Autónoma  de  Cataluña  de  la  AECA  decidieron  crear  una
asociación propia. A tal fin, el 3 de julio de 1978 se formó
una comisión, formada por Cesáreo Rodríguez-Aguilera, Rafael
Santos  Torroella,  Daniel  Giralt-Miracle,  José  Corredor-
Matheos,  María  Teresa  Blanch  y  Josep  Vallés  Rovira,  que
solicitó oficialmente al Ministerio del Interior el permiso
correspondiente. El 28 de noviembre siguiente se recibió la
respuesta  del  Ministerio,  que,  “después  de  recibir  los
informes favorables del Ministerio de Cultura y del Gobierno



Civil  de  Barcelona”  aprobó  los  estatutos  y  reconoció  la
personalidad jurídica de la Associació Catalana de Crítics
d’Art. El 10 de julio del año siguiente fue elegida una junta
directiva  presidida  por  José  Corredor-Matheos,  de  la  que
formaban  parte  también  Daniel  Giralt-Miracle,  como
vicepresidente;  Rosa  Queralt,  secretaria;  Gloria  Moure,
tesorera, y Gloria Picazo, Francesc Vicens y Mercé Vidal como
vocales. Al año siguiente se convocaron nuevas elecciones y,
tras la renuncia de José Corredor-Matheos, se formó una nueva
junta,  presidida  por  Daniel  Giralt-Miracle.  (En  sucesivos
periodos han presidido la ACCA: Arnau Puig, Josep Bracons,
Pilar  Parcerisas  y,  en  la  actualidad,  Joan  M.  Minguet
Batllori.)  De  acuerdo  con  los  propósitos  fijados  en  sus
Estatutos, llevaría una intensa campaña en defensa de los
intereses profesionales de los críticos y tratadistas de arte,
de promoción de la investigación artística a todos los niveles
y de velar por el patrimonio artístico y de relación con otras
asociaciones españolas para lograr objetivos comunes. De sus
actividades  concretas  destacan  los  premios  anuales,  que
distinguen  diversos  tipos  de  exposiciones,  publicaciones  y
otras iniciativas.

En aquellos momentos de gran tensión política y social, el
ansia de democracia se manifestaba en diversos campos a menudo
con crispación. El mundo de los críticos no parecía ser una
excepción, y a las razones colectivas se sumaban discrepancias
y enfrentamientos personales, que se reflejaron, por ejemplo,
en la asamblea celebrada en Madrid para proceder de manera
verdaderamente  democrática  a  la  renovación  del  cargo  de
presidente de AECA. Tras crispados debates, el cargo recayó en
Antonio  Bonet  Correa,  de  acreditada  actuación  académica  y
personal,  que  había  recibido  el  apoyo  de  varios  miembros
llegados desde Barcelona, tres de los cuales -Daniel Giralt-
Miracle, Arnau Puig y José Corredor-Matheos- formaban parte de
la nueva junta. Durante breve tiempo, la nueva Asociación
Catalana mantuvo una relación federativa con la española, y
así, en octubre de 1979, participó con ella en la organización



de  la  Asamblea  y  el  Congreso  anual  de  la  Asociación
Internacional,  una  de  cuyas  dos  sesiones  se  celebró  en
Barcelona  y  fue  copresidida  por  Antonio  Bonet  Correa,
presidente de AECA y José Corredor-Matheos, como presidente de
ACCA. Siendo ya Cesáreo Rodríguez-Aguilera presidente de AECA,
accedería ésta al reconocimiento de la Asociación Catalana
como entidad independiente. Y poco después, Alexandre Cirici,
que  ocupaba  el  cargo  de  presidente  de  la  Asociación
Internacional  (AICA),  haría  aprobar  el  ingreso  de  la
Asociación  catalana  como  miembro.

A comienzos de los ochenta, las tendencias son muchas y muy
diversas.  El hecho de que, en cada momento, alguna de ellas
sea  preponderante  es  debido,  además  de  a  la  necesidad  de
cambio propio del ser humano, a fuertes razones de mercado,
que necesita que la oferta se vaya renovando periódicamente. Y
esto conlleva que la tendencia que goce de mayor promoción sea
en cierto modo opuesta a la inmediatamente anterior de manera
relevante. Así, a comienzos de dicha década, después de la
exacerbada racionalidad del conceptual y otros movimientos más
o  menos  afines,  se  difunda  rápidamente  el  expresionismo
“salvaje” iniciado en Alemania, latitud donde el expresionismo
ha  sido  endémico,  al  par  que  fructífero.  Las  vanguardias
artísticas, por más que constituyan la aventura artística más
rica del siglo XX, han tenido mucho de pararreligiosas. A la
muerte de Dios anunciada hace más de un siglo han seguido
ideologías  sociales  y  políticas  y  tendencias  culturales
impregnadas de una religiosidad de raíces judeocristianas y,
en el nivel más profundo, de una humanísima ansia de absoluto.

En la misma Cataluña, los teóricos, y por lo tanto críticos
han  manifestado  en  ocasiones  sus  reservas  a  la  crítica
dominante y han expuesto lo que piensan en este sentido. En
este  sentido  es  importante  el  encuentro  de  Antoni  Marí  y
Eugenio Trías con Antoni Tàpies en 1986. El primero pronunció
palabras que muchos podemos suscribir: “que la crítica ha de
hacerse desde unos presupuestos ideales y teóricos, y a partir



de esto, tratar de ver como se aplica a la obra de arte. No
obstante, la crítica actual -añade- se ha convertido en un
género excesivamente informativo” (Marí, 1986: 45). Por su
parte, Eugenio Trías consideró que “No se puede asegurar un
instrumento metodológico a partir del cual se descifren los
misterios  del  arte.  En  esto  se  cayó  hace  algunos  años:
estructuralismo,  marxismo…”,  palabras  igualmente
esclarecedoras  (Trías,  1986:  455).

Habían ido desapareciendo, en general, los grandes relatos,
las grandes ideas rectoras. El collar se rompía y las cuentas
se  esparcían.  En  medio  de  una  generalizada  sensación  de
crisis, después del estructuralismo y la semiótica vendrá algo
esencialmente opuesto: la posmodernidad, que se extenderá en
los  años  ochenta  y  pretenderá  convertirse  en  un  nuevo
paradigma,  vestido  de  antiparadigma.  Cualquier  cosa  parece
ahora validada y no existe ya, por más que sigan empeñándose
algunos,  una  visión  exclusiva  o  predominantemente
racionalista. El arte no mira sólo al futuro. Puede entrar a
saco en el pasado, como baúl de donde sacar vestidos de época
para vestir el presente. Lo que priva no es una norma externa
al artista ni al crítico, sino el gusto individual. La vieja
historia del gusto, tan debatida, se disuelve, precisamente al
triunfar.

Recordemos la afirmación de Thomas S. Kuhn según la cual “Los
paradigmas obtienen su status como tales debido a que tienen
más éxito que sus competidores para resolver unos cuantos
problemas que el grupo de profesionales ha llegado a reconocer
como agudos” (Kuhn, 1975: 52). Pero, como añade este autor,
“el  tener  más  éxito  no  quiere  decir  que  tenga  un  éxito
completo en la resolución de un problema determinado o que dé
resultados  suficientemente  satisfactorios  con  un  número
considerable  de  problemas”.  Después  de  los  paradigmas
anteriores,  ya  caducados,  no  cabía  esperar,  pues,  que  la
posmodernidad, respuesta errónea a un problema real, fuese la
vía providencial que creen ser sus propulsores. Lo cierto es



que, si anteriormente, importaban el discurso que determinaba
la obra, la posmodernidad ignora el discurso previo y devuelve
a la obra una absoluta libertad, tanto ante las metodologías y
la  teoría  vigentes  hasta  entonces,  como  ante  el  tiempo,
convirtiendo el pasado en presente. La posmodernidad ponía
ciertamente de relieve la necesidad de dar un giro directo a
la  realidad  y  al  arte  como  espacio  de  libertad,  pero  su
aportación  no  ha  llegado  a  solucionar  los  problemas,
sencillamente porque no puede hacerlo, dado que los problemas
de la crítica y del arte tienen sus raíces en la cultura y la
sociedad y, más aún, en una visión determinada del mundo.

La crítica de arte actual muestra, especialmente desde los
años ochenta, diversidad y opiniones encontradas, paralelas a
la del entendimiento del arte que tienen los mismos artistas.
 Actualmente  conviven,  en  Cataluña,  al  igual  que
internacionalmente, actitudes y opiniones muy diversas, en el
seguimiento  de  un  arte  en  crisis  que  parece  permanente,
derivada de la situación general de la cultura y del conjunto
de nuestra sociedad, y, en nivel más profundo, de una visión
del mundo que, a mi juicio, da muestras de haber llegado a su
agotamiento y haber perdido su validez.

La ópera Madama Butterfly a
través  de  la  revista
L´Illustrazione  Italiana
(1904-1945)
 

 

https://aacadigital.com/articulos/la-opera-madama-butterfly-a-traves-de-la-revista-lillustrazione-italiana-1904-1945/
https://aacadigital.com/articulos/la-opera-madama-butterfly-a-traves-de-la-revista-lillustrazione-italiana-1904-1945/
https://aacadigital.com/articulos/la-opera-madama-butterfly-a-traves-de-la-revista-lillustrazione-italiana-1904-1945/
https://aacadigital.com/articulos/la-opera-madama-butterfly-a-traves-de-la-revista-lillustrazione-italiana-1904-1945/


El último cuarto del siglo XIX y el primero del siglo XX es un
periodo histórico complejo. Oriente pasó a ser el punto de
mira a donde todos los ojos se dirigían y como dice Edward W.
Said:

 

“Oriente es una idea que tiene una historia, una tradición de
pensamiento, unas imágenes y un vocabulario que la han dado
una realidad y una presencia en y para Occidente” y “por medio
de su arte y sus colores, sus luces y sus gentes se hicieron
visibles a través de las imágenes, los ritmos y los motivos
que los describían”. (Said, 2003).

 

Como consecuencia del Imperialismo, comienzan a conocerse las
culturas y tradiciones lejanas, lo que provocará un fenómeno:
el exotismo que se pondrá de moda y conquistará todos los
campos  de  la  cultura.  Y  junto  al  exotismo,  surgirá  el
culturalismo como una huida al pasado donde encontrar nuevos
elementos para la creación artística.

 

Así pues, en música sería Felicien David (1810-1876) quien,
con  sus  Melodías  Orientales,  pondría  de  moda  el  exotismo
convirtiéndose en un punto de referencia para la ópera, con
sus melodías sugestivas, sus personajes y su rico colorido e
inundaría los teatros de ópera. Le seguirían El pescador de
perlas (1863) de Bizet, Aida (1871) de Verdi, La princesse
jaune (1871) de Camille Saint-Saëns, Lakmé (1883) de Delibes o
The Mikado (1885) de Gilbert y Sullivan. De este modo, el
Japonismo musical continuó la estela de la obra de Pierre Loti
(1850-1923) Madame Chrysanthème (1887). 

 

Esta  moda  por  Oriente  se  desarrolló  en  Italia  en  fechas

http://es.wikipedia.org/wiki/Camille_Saint-Sa%C3%ABns


tempranas  debido  a  sus  fluidas  relaciones  político-
diplomáticas. Así debemos citar el caso de Alessandro Kraus
 (1853-1931), autor de la obra La musique au Japon (1878) que
intentaba acercarse, de manera científica, a otras músicas y
que se basaba en los escritos de Pietro Savio (1838-1904).
Pero  fueron  Pietro  Mascagni  (1863-1945)  y  Giacomo  Puccini
(1858-1924), máximo representante de la corriente verista, los
mayores exponentes de este Japonismo musical en Italia.

 

L´Illustrazione Italiana, revista publicada en Milán,fue un
eficaz  medio  de  difusión  de  Japón  y  del  Japonismo  en  la
sociedad  italiana  de  su  tiempo.  El  editor  Emilio  Treves
(1834-1916) fue una de las personalidades más importantes del
Risorgimiento italiano y de la dinamización cultural del Norte
de Italia. Nacido en el seno de una culta familia hebrea,
recibió  una  exquisita  formación,  llegando  a  dominar  a  la
perfección el latín y el griego. Aunque en un primer momento
se dedicó a escribir dramas posteriormente se convirtió en
editor creando Il Corriere di Milano (1869-1874), padre del
actual Corriere della Sera. En 1873 dio vida a una revista
ilustrada  que  tituló  La  Nuova  Illustrazione  Universale.
Posteriormente, la revista de Treves cambió su nombre por el
de L´Illustrazione Universale (1874-1875)y, finalmente, por el
de L´Illustrazione Italiana (1875-1962). (Almazán y Araguás,
2006: 748-749).

La primera referencia sobre una ópera que se desarrollaba en
Japón apareció publicada por L´Illustrazione Italiana en su
ejemplar del 25 de noviembre de 1892. (Alt, 1892: 210-211). En
dicho número, R. Alt. redactó un comentario sobre la ópera
Madame  Chrysanthème  de  Andrè  Messager  (1853-1929)  y  Andrè
Alexandre, la cual era una adaptación de la obra homónima de
Pierre Loti, una de las fuentes literarias de la ópera Madama
Butterfly.

 



Pero, sin lugar a dudas, la ópera más famosa de ambientación
japonesa es Madama Butterfly[i] de Giacomo Puccini. Puccini
conocía perfectamente la debilidad de la época por lo exótico,
una moda europea que coincidía con el movimiento modernista
del stile floreale. Policromados de madera, objetos de arte,
muebles, porcelanas y kimonos procedentes del Japón estaban de
moda. (Krause, 1985: 151).

 

Para esta obra maestra de tres actos Giacomo Puccini adaptó la
obra de David Belasco (1859-1931), Madama Butterfly, quien a
su  vez  adaptó  el  cuento  de  John  Luther  Long  (1861-1927),
publicado en 1898 en la revista americana Century Magazine. A
su vez, Long se había inspirado en la novela del escritor
francés Pierre Loti titulada Madame Chrysanthème (1887). En él
se narraba la historia de una geisha y su hijo, abandonados
por  el  amante  y  padre,  respectivamente,  un  oficial  de  la
marina  norteamericana.Puccini  contó  con  los  libretistas
Giacomo Giacosa (1847-1906) e Luigi Illica (1857-1919), él
mismo con el que trabajo Mascagni así como con la señora
Ohyama, mujer del embajador en Italia. (Krause, 1985: 161). En
abril de 1902, coincidiendo con la tournée europea de Sada
Yacco, Puccini acudió al teatro para tomar buena nota del
sonido  de  las  voces  y  la  música  y  encontrar  en  ella  la
inspiración necesaria para ciertas notas de su Ciao- Ciao san.
Ese mismo año Puccini se desesperaba ante la falta de material
musical japonés:

 

“Ormai sono imbarcato in Giappone e farò del mio meglio per
enderlo (…) N´ho cercata e ne ho trovata, ma è povera e poca
cosa”.  (Gross, 2003: 353)

 

De todos es conocido el argumento de Madama Butterfly: con el
trasfondo  del  conflicto  entre  dos  civilizaciones,  la



tradicional y la moderna, una dulce geisha de quince años
Ciao-  Ciao-  san,  se  casa  con  un  teniente  de  la  marina
estadounidense, Benjamín Franklin Pinkerton, en Nagasaki. Tras
la boda, Pinkerton, personaje cuya insensibilidad contrasta a
lo largo de la historia con la delicadeza de Ciao- Ciao- san,
marcha a su país, donde se casa con la también norteamericana
Kate, mientras la protagonista aguarda contando los días para
su llegada. Para mayor dramatismo, cuando Ciao- Ciao- san
averigua la realidad, a punto de regresar Pinkerton tras tres
años de ausencia, se anuncia al auditorio la existencia de un
hijo común. El drama, lleno de sentimentalismo, acaba con el
triste suicidio de la abandonada esposa. Esta obra representa,
sin duda alguna, el gran icono de la construcción occidental
de la mujer japonesa.

 

En  julio  de  1903  comenzaban  los  ensayos  de  esta  obra,
(Anónimo, 1903: 192 y 196) que se había retrasado debido a un
accidente con el coche(Chauffeur, 1903: 182) y que le hizo
perder cinco meses, pero que era esperada con ansias por parte
del  empresario  Morichini  y  Baccelli  (1832-1916),  ministro
dell´Istruzione. (Anónimo, 1904: 158).  

 

Esta obra fue estrenada en La Scala de Milán en 1904 con una
cuidada  escenografía  de  Vittorio  Rota  (1864-1931)  y  Carlo
Songa  (1856-1911),  bajo  la  dirección  del  pintor  teatral
parisino Lucien Jusseaume (1851-1925) y vestuario de Giuseppe
Palanti (1881-1946). (Gutiérrez, 2006: 507).  

 

El reparto de Madama Butterfly cuidadosamente elegido, recayó
en Rosina Storchio (1872-1945) para el papel de Butterfly,
Giovanni Zanatello (1876-1949) para Pinkerton y Giuseppe De
Luca  (1876-1950)  interpretaría  al  cónsul  Sharpless.  La
dirección musical se otorgó a Cleofone Campanilini (1860-1919)



pero la première fue calificada sencillamente de “orrorosa”.
En ellase alababa el trabajo de Puccini en su búsqueda de una
armonía y melodía occidentales con otras de origen oriental.
Asimismo se ensalzaba la voz de Rosina Storchio en el papel de
Butterfly pero se criticaba con dureza la representación de
Giovanni Zenatello y Giuseppe De Luca.

 

“conceziosi interpreti in parti poco simatiche e poco atte
alla scena lirica (…)”,podíamos leer en la crítica musical.
(Leporello, 1904: 106-107).

 

 El crítico musical de L´Illustrazione Italiana, Leporello,
proponía como solución para su éxito:

 

“(…)  in realtà credo che l´insuccesso di Madama Butterfly sia
dovuto  tutto  a  piccoli  errori  facilmente  correggibili  con
qualche  tratto  di  penna.  Gli  basterà   tagliare  un  po´di
giapponiseria al primo atto, e ridurre a più guste proporzioni
le affascinante dueto finale; accordare un momento di pausa
fra la prima e la seconda parte del secondo atto, e regalare
un costumino elegante all´artista che dovrà impersonare la
bellezza di Kate”.  (Leporello, 1904: 106-107).

 

Con unos pequeños cambios la versión revisada en el Teatro
Grande  de  Brescia  pronto  se  convirtió  en  un  éxito  y  la
desgraciada historia de Madama Butterfly fue muy popular en
Europa y Estados Unidos. (Anónimo, 1904: 456-457). Con motivo
de la representación de esta ópera en Milán en 1905 se publicó
en la revista un fotograbado de una página completa realizado
por  Salvadori  en  el  que  podíamos  ver  los  momentos  más
representativos de la misma así como una imagen de Angelica



Pandolfini como Madama Butterfly. (Anónimo: 1905: 397 y 403).
 

 

En L´Illustrazione Italiana no se publicó ninguna referencia
al estreno de esta ópera en España.

 

Tras su éxito la ópera recorrería los grandes teatros del
mundo destacando la première de 1906 en L´Opéra Comique de un
París donde el Japonismo estaba en pleno auge después de la
Exposición de 1900. Este estreno iba a marcar un hito en la
historia  del  drama  japonés,  encargándose  la  dirección
escenográfica  a  Albert  Carré  (1852-1938)  y  el  papel  de
Butterfly a su esposa Marguerite Carré (1880-1947). Marcel
Jambon y Alexandre Bailly introdujeron en los bocetos un toque
simbolista que el maestro Puccini aprobó. De este modo el
segundo y tercer acto fueron un:

 

“lusso e buon gusto di allestimento scenico”.  (Anónimo, 1907:
7).

 

Prueba de este éxito son las críticas que L´Illustrazione
Italiana realizó sobre la tercera versión de esta ópera en el
Covent Garden de Londres: “Madama Butterfly ha avuto un gran
successo” (Anónimo, 1905: 53). Asimismo obtuvo también buenas
críticas en Nueva York en 1908 con Enrico Caruso (1873-1921)
donde pudimos ver una escena del Acto I (G, 1908: 324-326) o
en Vienadonde Puccini fue llamado a escena seis veces (Caburi,
1907: 466) o en el teatro Dal Verme de Milán. (Anónimo, 1905:
397 y 403). Fue en el teatro del Metropolitan Opera House de
Nueva York donde pudimos ver una escena del Acto II donde
Suzuki y Butterfly hablaban en un jardín con cerezos en flor.



(G, 1908: 324-326).  

 

Otra noticia pudo leerse en febrero de 1908, bajo el título de
“Uomini  e  cose  del  giorno”.  (Anónimo:  1908:  164).En  ella
podíamos  ver  a  la  célebre  cantante  Salomea  Kruszelnika
(1872-1952), que actuaba en el teatro Zizinia de Alejandría,
vestida de japonesa con un abanico en sus manos. Asimismo, en
1912, pudimos ver una imagen de Puccini navegando en su yate
de  gasolina  Cio-Cio-san  que  compró  con  las  ganancias
producidas.  (Anónimo,  1912:  151).   

 

 

Años más tarde, en 1920, se estrenó Madama Butterfly en el
renovado teatro Malibran de Venecia. (Baroni: 1920: 17). En
enero de 1926 con motivo del primer aniversario de la muerte
del maestro Puccini se representó la ópera Madama Butterfly en
La Scala de Milán que fue descrita como:

 

“…un´opera  che  abbia  maggiore  calore  e  sincerità  di
sentimento, più squisita modellatura di caratteri. È un´anima
di donna vera, viva, la picola Butterfly presa nel suo sogno
d´amore che la uccide!”. (Gatti, 1926: 88-89).

 

Meses después con motivo de la apertura de la temporada de
ópera en el teatro Dal Verme de Milán se informaba de la
representación de Madama Butterfly. Asimismo, esta información
se acompañaba con las imágenes de sus intérpretes. Semanas
después se indicaba el tremendo éxito por parte del público en
Milán. (Anónimo, 1926: 226-227).  En 1929 apareció un curioso
dato: entre 1907 y 1919 la ópera Madama Butterfly se había
representado 107 veces en Viena. (Zinagarelli, 1929: 787-789).



 

 

Resulta curioso comprobar cómo, paralelamente a que Madama
Butterfly  consolidara  el  gusto  japonés  por  los  escenarios
operísticos, otro músico italiano, Adolfo Sarcoli (1867-1936)
durante el periodo Taisho (1912-1926) fortaleciera en Japón la
tradición occidental de música vocal, mientras que el también
italiano Giovanni Vittorio Rossi, fomentaba el desarrollo de
la ópera y la danza.

 

En  1931  se  informó  de  la  muerte  del  “fecondo  autor
drammatico”,  David  Belasco.  (Anónimo,  1931:  781).   La
siguiente crónica sobre Madama Butterfly la encontramos cuatro
años después, ya que se representó en Vichy ya dentro del
contexto prebélico. (Anónimo, 1935: 114). En 1936, encontramos
otra referencia de esta ópera, esta vez en Holanda. (Anónimo,
1936: 852- 853). Semanas después se publicó otra reseña sobre
la representación de Madama Butterfly en Montecarlo. (Anónimo,
1936: 936). Al año se representó con un gran éxito en Buenos
Aires (Anónimo, 1937: IX), Lisboa (Anónimo, 1937: VI) y Milán
(Anónimo, 1937: VII). En agosto de 1937 se inauguró el teatro
Giacomo Puccini en Rodi con la representación de esta ópera y
con la presencia de los duques d´Aosta. (Anónimo, 1937: IX).
Una semana más tarde encontramos un significativo artículo
bajo el título de “Entusiasmo di masse per la lirica popolare”
donde pudimos ver unas imágenes de la dulce geisha con su
niño. (Anónimo, 1937: 948).  

 

En  1938,  encontramos  una  pequeña  noticia  sobre  la
representación de Madama Butterfly en Como. (Anónimo, 1937:
VII). Poco después Carlo Gatti le dedicaba varias páginas a la
representación de esta ópera, organizada por el P.N.F., en el
teatro de La Scala de Milán con los bocetos de Roba, la



dirección de Victor de Sabata (1892-1967) y las voces de Iris
Adami Corradetti (1903-1998) y Lugo. (Gatti, 1938: 157-158).
Asimismo vimos la imagen de un cuadro donde las ramas de los
árboles  se  iban  entrelazando  conformando  un  todo  del  que
participaban la casa y el resto de los elementos que aparecían
en la composición. Igualmente vemos el puente, una imagen
típica  japonesa,  así  como  la  frontera  entre  dos  pueblos,
Occidente y Oriente, dos vidas, la Butterfly niña y Butterfly
madura y entre la ilusión y la tragedia. Desde que cruza el
puente su destino queda marcado Igualmente la casita tiene el
suelo  elevado  de  manera  que  quedara  el  jardín  más  bajo.
(Greenwald, 2000: 46-50).

 

Meses después encontramos una reseña sobre la representación
de  esta  ópera  en  Bérgamo  dirigida  por  Franco  Capuana
(1894-1969). (Anónimo, 1938: IX-VII). Poco tiempo después se
representó en Bolonia. (Anónimo, 1938: VIII). En diciembre de
1938 se representó en la antigua Yugoslavia donde el director
Erede (1909-2001) y los artistas italianos fueron condecorados
por las autoridades locales. (Anónimo, 1938: LXVI). En 1939 se
encarnó esta ópera en la ciudad del Cairo (Anónimo, 1939: XV)
y en Milán. (Anónimo, 1939: XV). Pero fue en 1941 cuando esta
obra alcanzó un gran triunfo en Turín (Anónimo, 1941: IX),
Venecia, (Anónimo, 1941: VII), Roma (Anónimo, 1941: XVI) y
Alemania, donde se representó en 56 teatros ya que se veía
como una unión entre dos aliados: Italia y Japón (Anónimo,
1941: XI). Tal es así que en 1942 el Ministerio de Cultura
Popular representó esta ópera en diversas ciudades menores.
(Anónimo, 1942: IX).  

 

 

En 1944, leemos numerosas reseñas sobre la representación de
esta ópera en el teatro Medica de Bolonia con Mafalda Favero



(1903-1981) como Cio-Cio-san, (Anónimo, 1944: V), en el teatro
de la ópera de Roma, (Anónimo, 1944: V), en Turín con Toshiko
Hasegawa(Anónimo, 1944: 5) y Milán. (Anónimo, 1944: V y VII).
 Al año siguiente, encontramos una noticia sobre la figuración
de esta obra en Milán. (Anónimo, 1945: V).

 

Con motivo del vigésimo aniversario de la muerte de Giacomo
Puccini en 1944 encontramos dos reseñas interesantes. En la
primera vemos una parte de la partitura de Madama Butterfly y
la  tumba  de  Puccini  en  Torre  del  Lago  (Scuderi,  1944:
726-727), que en palabras de Krause, “no es ni suntuoso ni
sentimental”. (Krause, 1985: 97). La segunda de ellas hace
referencia a la prolija correspondencia del compositor. Así
leemos en una carta cómo concebía Puccini su obra:

 

“la stampa e il pubblico possono dire ciò che vogliono; ma non
riusciranno a seppellirmi, né ad ammazare la mia Butterfly, la
quale  risorgera  più  viva  e  sana  di  prima”.  (Rost,  1944:
758-759).

 

En  1945,  con  motivo  de  la  muerte  de  Rosina  Storchio
encontramos una reseña acompañada de una fotografía sobre esta
“giapponissima Butterfly”. (Valerio, 1945: 23).  

 

En  1936,  encontramos  una  curiosa  noticia  la  consejera  de
Derecho laboral dentro del régimen de Bentito Mussolini, Adele
Pontecorvo Pertici, escribió ese año un pequeño libro de tono
propagandístico sobre Le donne di Puccini. (Anónimo, 1936:
116).  

 



Debido a las connotaciones negativas del personaje del yanqui
Pinkerton, así como la exhibición  y burla de la bandera
nacional, la ópera fue suspendida en Estados Unidos durante
los años de la Segunda Guerra Mundial en el enfrentamiento
bélico entre Japón y Estados Unidos.

 

[i]Actualmente, Luisa María Gutiérrez Machó está realizando en
el Departamento de Historia del Arte y bajo la dirección de
las Dras. Elena Barlés y Cristina Giménez su tesis doctoral
bajo el título de: Puccini y su Tragedia Giapponese: Madama
Butterfly, Arte y Mito.

Enrique  Azcoaga:  La  crítica
de arte y la ‘reconstrucción
de  la  razón’  durante  el
franquismo
 

Querer reducir a estas páginas la complejidad y riqueza de la
figura  de  un  crítico  de  arte  [i]y  también  escritor  tan
prolífico como Enrique Azcoaga es causa perdida de antemano.
Su  dilatada  trayectoria  lo  iba  a  obligar  a  vivir  varias
Españas,  teniéndose  que  adaptar  a  ellas:  los  años  de  la
república, el primer franquismo, la “España peregrina” en su
tardío exilio argentino, las últimas décadas del franquismo y
la  España  democrática.  Trayectoria  en  la  que  uno  de  sus

https://aacadigital.com/articulos/enrique-azcoaga-la-critica-de-arte-y-la-reconstruccion-de-la-razon-durante-el-franquismo/
https://aacadigital.com/articulos/enrique-azcoaga-la-critica-de-arte-y-la-reconstruccion-de-la-razon-durante-el-franquismo/
https://aacadigital.com/articulos/enrique-azcoaga-la-critica-de-arte-y-la-reconstruccion-de-la-razon-durante-el-franquismo/
https://aacadigital.com/articulos/enrique-azcoaga-la-critica-de-arte-y-la-reconstruccion-de-la-razon-durante-el-franquismo/


objetivos primordiales iba a ser siempre el de recobrar la
memoria de la vanguardia anterior a la guerra civil, tarea que
entrañaría numerosas dificultades, en especial en un contexto
como  el  de  los  primeros  años  del  franquismo,  años  de  su
actividad fundamentales y que si no se trataran aquí harían
poco comprensible cuál fue su gran contribución a la crítica
de  arte  en  nuestro  país.  Censura,  olvido,  críticas,
incomprensión,  desaliento…,  su  actividad  se  desarrollará  a
veces en condiciones muy duras, incluso desde el punto de
vista económico, como él mismo expone en una carta el 20 de
mayo de 1946 a Fernando González:

 

He resistido todo lo que he podido. Pero al fin hoy,
acordándome de la tuya última en la que me decías que
quizá podrías enviarme las 250 pts que dais por libro en
HALCON, contra la entrega del original, termino de copiar
mi MARZO y te lo envío.

¿Podrás enviarme urgentemente esa cantidad?. Te hablo como
a un hermano. Estoy sin un céntimo; o estamos, porque eso
es lo grave. Y me vendría como una lluvia de mayo, la
llegada de los cincuenta duros. Si podéis, no abandonarme.
Si esto no fuera posible, escríbeme urgentemente, para no
vivir de ilusiones.

No trabajo nada. Entre esperanzas y luchas se me va el
tiempo…

 



Para justificar el enfoque que he dado a este trabajo tengo
que comenzar haciendo mención a un ya lejano congreso titulado
“Dos  décadas  de  cultura  artística  en  el  franquismo
(1936-1956)” celebrado en Granada (Cabrera, Castillo, Henares,
Zalduondo, 2000:15-16).  En él la conferencia inaugural corrió
a cargo del profesor Elías Díaz, catedrático de Filosofía
Jurídica y Política de la Universidad Autónoma de Madrid, y
llevaba por título “Los inicios de la reconstrucción de la
razón (España, 1939-1956)”, en ella el autor ya precisaba, al
comenzar su disertación, cómo este título podía fácilmente
considerarse “optimista” dadas las adversas condiciones en las
que “podía empezar a reconstruirse la razón destruida y la
razón prohibida” durante los primeros años del franquismo: “No
era  mucho,  en  efecto  –afirmaba  Elías  Díaz-,  lo  que  podía
hacerse y lo que se hizo para esa reconstrucción de la razón,
y con la razón en la España anterior a 1956…”, por lo que
resulta muy comprensible que “más de un crítico y estudioso…
se haya preguntado extrañado por la posibilidad misma de una
verdadera vida intelectual y de un pensamiento digno de ese
nombre en la España de esos difíciles años: sin libertad –se
afirma  así  con  razón-  no  hay  lugar  para  la  abierta
discrepancia y la pública contradicción y sin ellas se da un
grave riesgo de decadencia y falseamiento también en el mundo
de las ideas y de la cultura”. Precisamente, esta ausencia de
libertad, de la que se queja a menudo nuestro crítico, aboca a
Azcoaga a marcharse a Argentina, -“esta ciudad, que lo es de
supervivientes”, a decir del autor- en una fecha tardía como
la de 1951, “para ganar tiempo” –según sus propias palabras-,
para alejarse del asfixiante panorama vivido en los años 40,
en el que intentó trabajar por esa “recuperación de la razón”
y de la modernidad proscrita…”Pero -queremos subrayar estas
palabras  de  Elías  Díaz-  sería  a  su  vez  un  gran  error
desconocer o despreciar lo que, con mil condicionamientos e
insuficiencias,  de  hecho  se  estaba  haciendo,  pues
allí…encontraron  impulso  intelectual  y  político  actitudes
críticas que ya se manifestarían con mucho mayor claridad y
decisión en torno precisamente a 1956” .



Y si dicha libertad no existía, cabía “adoptar la actitud de
ir ganándosela palmo a palmo, día a día”, ese iba a ser el
mérito  de  representantes  de  la  cultura  como  el  que  aquí
tratamos, Enrique Azcoaga, que desde dentro y pese a la feroz
propaganda de la doctrina oficial, la censura, la represión…,
por  honestidad  intelectual,  coherencia,  dignidad  personal,
emprendieron el camino de la reflexión, de la crítica y, en la
medida que fue siendo posible, el diálogo con el exterior -
tanto  con  la  cultura  del  exilio  como  con  los  nuevos
desarrollos  artísticos  internacionales-;  primero  de  manera
sutil y episódica, para poco a poco -significándose cada día
un poco más- convertirse en crítica más o menos abierta y en
oposición al discurso oficial.

En este punto, para poder entender mejor la labor de ese
contingente  de  intelectuales  y  artistas  que  se  quedaron
después de la Guerra Civil –por diversas circunstancias y no
siempre por afección al régimen- y que engrosan las filas,
muchos de ellos, del que se ha denominado “exilio interior”,
hay que matizar también esa división maniquea del país –desde
antes de la guerra- entre gentes de izquierda y derecha. Desde
el punto de vista ideológico y cultural cabría y sería lógico
matizar  y  plantear  la  existencia  –que  la  hubo-  de  otras
posturas –ello exigiría analizar cada caso detenidamente y
pese a todo, algunos interrogantes se quedarían sin respuesta-
, incluida la de aquellos que no terminan de alinearse o
manifiestan su voluntad de mantenerse alejados de la política
–por muy difícil que esto fuera- como se desprende de esta
cita de Guillermo de Torre durante la guerra:

en el fondo, comunistoides y fascistizantes de toda laya
se dan la mano y se reconocen como hermanos gemelos en el
común propósito de aniquilar o rebajar la libre expresión
literaria  y  artística,  queriendo  rebajarla  a  mera
propaganda  (De  Torre,  1939)

Nos ayudará también a la comprensión de la actividad de estos
autores,  señalar  que  la  historiografía  artística  sobre  el



franquismo pone cada vez más de relieve ciertas continuidades
con los desarrollos culturales anteriores a la guerra civil:
por ejemplo con el pensamiento conservador español y europeo, 
con un sentimiento que se extiende ya antes de la Guerra Civil
de que los alardes más experimentales y provocativos de la
vanguardia habían pasado ya  -a la vista de los terribles
sucesos de la  primera Guerra Mundial y la durísima posguerra-
,  pero también con la sintaxis de algunos movimientos de
vanguardia como el Surrealismo, el Cubismo, el Expresionismo y
más aún con ciertos lenguajes de la vanguardia que vuelven a
la figuración en los años veinte y treinta -pensemos en los
realismos  europeos  de  entreguerras-  y  también,  en
arquitectura, no sólo con el Movimiento Moderno, sino con otra
línea de “modernidad mesurada” que se esforzaba por crear
expresiones arquitectónicas de carácter regional y nacional o
que hacía una nueva lectura del clasicismo y que coexiste con
el racionalismo de los años treinta.

No olvidemos tampoco que algunas de las figuras relevantes que
participaron  activamente  en  los  procesos  de  la  renovación
artística de los años treinta, como Caballero, Dalí, Cossío,
Ponce de León, Sáenz de Tejada, Olasagasti, Vázquez Díaz,
Palencia,  Cabanas,  Euraskin,  Adriano  del  Valle,  Pruna…,
arquitectos  como  Aizpurúa,  Gutiérrez  Soto,  Prieto-Moreno,
Bigagor, Luis Moya, Muguruza…, además de historiadores del
arte, críticos, escritores, músicos…, iban a continuar activos
en nuestro país tras la guerra  (Brihuega y Llorente, 1999;
Caparrós y Henares, 2008: 289-313); muchos de ellos asumiendo
la  causa  de  los  rebeldes  o  colaborando  con  el  régimen
franquista,  ocupando  algunos  puestos  decisivos  en  las
instituciones encargadas de gestionar la cultura artística de
nuestro país en la inmediata posguerra.

Constatamos así, al estudiar la producción artística de los
años  cuarenta,  cómo  una  considerable  cantidad  de  aspectos
propios de los lenguajes renovadores de los años veinte y
treinta  –tanto  en  la  plástica  como  en  arquitectura  y



urbanismo- continuaron existiendo después de la Guerra Civil,
aunque ahora convenientemente reinterpretados por la ideología
dominante. Elementos formales del Cubismo, el Expresionismo,
de los realismos de entreguerras como la Pintura Metafísica, e
incluso  del  Surrealismo  o  el  Racionalismo
arquitectónico…aparecerán  camuflados  en  la  producción
artística  oficial, aunque carecerán del sentido y vigor que
los vio nacer; y otras veces asomarán con cierta autonomía en
la obra de artistas que tuvieron la voluntad de resaltar la
modernidad a través de ellos, siempre de manera comedida, pese
a las directrices culturales del régimen y sus mecanismos de
censura,  que  pretendió  eliminar  del  panorama  el  arte  más
renovador con sus connotaciones de progreso y libertad.

Estas pervivencias o continuidad con los lenguajes artísticos
anteriores a la contienda y la modernidad en general, también
se pone de manifiesto en la actividad y producción de la
crítica, como ocurre en el caso de Enrique Azcoaga. Éste es su
contexto, pertenece a esa importante nómina de críticos que
figuraron a los dos lados de la Guerra Civil en activo, que
antes de la guerra van a formar su ideario en contacto directo
con la vanguardia –llegando algunos a participar activamente
en sus desarrollos-. Entre ellos,  un número importante verán
dar  un  vuelco  a  sus  ideas  al  entrar  en  contacto  con
determinadas corrientes de pensamiento europeas y determinados
episodios políticos como son los fascismos o totalitarismos,
terminando por convencerse de la viabilidad de su ideario y
procedimientos para dar solución a los problemas de nuestro
país; mientras otros, desde una posición más moderada, se
decantarán por una línea de modernidad mesurada. (Caparrós y
Henares, 2008: 289-313)

La relación de autores es considerable: Eugenio D´Ors, Ernesto
Giménez  Caballero,  Rafael  Sánchez  Mazas,  Eugenio  Montes,
Samuel Ros, José Mª Alfaro,  Juan Ramón Masoliver, Manuel
Abril,  Joseph  María  Junoy,  Tomás  Borrás,  Pedro  Mourlane
Michelena,  Luis  Felipe  Vivanco,  Francisco  de  Cossío,  José



Francés, José Camón Aznar, Rafael Benet, Joan Teixidor, Juan
Antonio Gaya Nuño, Luis Gil Fillol, Eduardo Llosent, Manuel
Sánchez Camargo, Enrique Lafuente Ferrari, Benito Rodríguez-
Filloy  …y  entre  ellos  Azcoaga.  La  procedencia  de  estos
críticos es diversa así como heterogéneas sus trayectorias,
frecuentaron lugares comunes en la preguerra y es intensa su
actividad periodística. Observaremos que muchos de ellos, a
medida  que  nos  acercamos  al  36,   harán  una  crítica  más
ideologizada e intensificarán su colaboración en una serie de
revistas y prensa de tinte conservador más radical como La
Gaceta Literaria, Cruz y Raya, ABC, Blanco y Negro, Acción
Española… y luego en títulos que canalizarán la propaganda
franquista durante la guerra y la posguerra tan significativos
como Vértice, Destino, Arriba, Santo y Seña, Arte Español,
Escorial…., demostrando algunos, ya en la preguerra, un mayor
compromiso con la política y el fascismo por su militancia en
Falange  y   por  asumir  tras  la  guerra,  puestos  de
responsabilidad en las institucionales franquistas, queriendo
con su obra “dirigir”el discurso artístico y la creación,  a
fin de someterla y constreñirla a los asfixiantes límites de
un pretendido estilo oficial.[1]

Otros, sin embargo apostaron por la renovación artística de
nuestro país y el contacto con los desarrollos europeos, este
iba a ser el caso de Enrique Azcoaga (Madrid 1912-1985) antes
de la guerra. Como poeta y crítico de arte se implicó en
diferentes e importantes iniciativas con otros artistas de
vanguardia y colaboró en significativas revistas de los años
30, siendo así redactor de Hoja Literaria junto a Sánchez
Barbudo y Serrano Plaja  -formando parte estos dos últimos
también del grupo de Hora de España-, revista que acogería a
ex-ultraistas  y  escritores  del  27  y  contaría  entre  sus
colaboradores  gráficos  con  artistas  como  Souto,  Mateos,
Climent… Azcoaga también colaboraría con el grupo de Nuestro
Cinema, que defendiera en sus páginas el cine soviético y el
realismo socialista, reuniendo firmas tanto nacionales como
internacionales -por citar algunos Fernand Léger, Eisenstein,



Lunacharsky- muy comprometidas con la renovación; fue socio
igualmente de ADLAN, y entre las exposiciones que impulsara la
agrupación Azcoaga prologaría el catálogo de la exposición de
Maruja Mallo en 1936, y por supuesto es conocida igualmente su
colaboración con las Misiones Pedagógicas y la obtención del
premio nacional de literatura en 1933.

Nuestro país se había mantenido al corriente de lo que ocurría
fuera  y  permeable  a  los  lenguajes  de  la  vanguardia.  Es
importante para nosotros, de cara a comprender la posición
estética de algunos artistas y críticos activos tras la guerra
civil, más moderados pero abiertos a lo nuevo, el contacto con
una vanguardia mesurada  que se desarrolla entrado el XX y en
especial  en  los  años  comprendidos  entre  las  dos  guerras
mundiales, poniendo en cuestión los lenguajes de la vanguardia
más experimental, rompedora y elitista. Recordemos aquí la
expansión internacional de los realismos de entreguerras y el
debate teórico que se desarrolla con intensidad  en la década
de los años veinte y sobre todo en los treinta en Europa entre
realismo y vanguardia



Azcoaga con Eugenio
D'Ors

 

Estas  nuevas  propuestas  surgidas  por  el  cansancio  y
desconfianza hacia las vanguardias llegan a España en los años
veinte y el debate tendrá un importante calado en algunos
críticos. Recordemos al respecto los escritos de Eugenio d´Ors
[2] -en  cuyo círculo se moverá Azcoaga en la posguerra- y
cómo, al comienzo de la década de los veinte, las revistas del
ultraísmo empezarán a introducir en sus páginas información
sobre  el  “retorno  al  orden,  favoreciendo  la  aparición  de
elementos del “retorno al orden” o de las trayectorias más
clásicas de artistas como Picasso en la obra de muchos de
nuestros artistas, imponiéndose así una vanguardia mesurada
los años que preceden a la Guerra Civil. No olvidemos tampoco
el desarrollo del neoclasicismo musical en España en estas
primeras décadas del siglo XX.

Sería lógico por tanto que, tras la Guerra Civil, artistas y
críticos mostraran su inclinación por estos presupuestos, de
manera que la sintaxis y el ideario plástico de la Italia de
entreguerras -el entorno de la  revista Valori Plastici y el
posterior  grupo  Novecento-  perviviera  y  se  convirtiera  en
punto  de  referencia  imprescindible  de  un  buen  número  de
artistas  e  intelectuales  españoles  en  los  años  cuarenta
(artistas  como  Juan  Antonio  Morales,  Juan  Cabanas,  Miguel
Villá, Carlos Chevilly, Luis Castellanos, Palencia, Gregorio
del Olmo, Carlos Pascual de Lara, Cristino Mallo…), pensemos



al respecto que la poesía de Azcoaga se ha calificado también
de neoclasicismo de posguerra.

No es necesario recordar que la Guerra Civil y la posterior
dictadura supondrían una durísima sangría en nuestro panorama
artístico  y  cultural.  Muchos  de  aquellos  críticos  que
mencionábamos,  activos  antes  de  la  guerra  pero  más
ideologizados,  colaborarán  en  la  definición  de  un  estilo
oficial a través de la prensa, convirtiendo su crítica en
mera  apología política. Pero en los años iniciales, entre el
39 y el 45 y pese a la condena y persecución de todo el
pensamiento  moderno,  liberal  y  democrático  -el  exilio,  la
muerte, la cárcel, las depuraciones e inhabilitaciones o el
miedo y la consiguiente autocensura-, hubo intelectuales y
artistas que permanecieron en el país o regresaron en los
primeros  momentos  por  diferentes  motivos,  que  pudieron
desarrollar  su  actividad  en  mejores  o  peores  condiciones,
colaborando  en  mayor  o  menor  medida  con  el  régimen  y
consiguiendo  dignificar  con  su  labor  la  cultura  de  los
primeros años,  y se ha hablado de muchos de ellos, por las
condiciones  que  les  tocó  vivir,  aludiendo  a  un  “exilio
interior”o “exilio sin exilio”. Debemos por tanto resaltar que
frente a la vulgaridad, la mediocridad de la cultura artística
oficial, surgieron una serie de iniciativas –como la Segunda
Escuela de Vallecas[3], la Escuela de Madrid,  la Academia
Breve de Crítica de Arte y los Salones de los Once, así como
la actividad de algunas revistas, galerías de arte ….- que hay
que valorar en su justa medida, pues –aunque promovidas la
mayoría desde la oficialidad- muchos de los autores y artistas
implicados  en  ellas  habían  conocido  las  experiencias
renovadoras de preguerra. No en vano habían vivido en esos
ambientes,  formando  parte  de  tertulias,  colaborado  en
revistas, oído conferencias, visitado exposiciones, salido al
extranjero…y  entre  ellos  no  pocos  creyeron  en  esas
experiencias, se aproximaron a ellas, experimentaron con los
nuevos lenguajes. En algunos casos sería un entusiasmo por lo
nuevo con matizaciones, las más de las veces en la convicción



de que había que adaptarlo a las peculiaridades de lo español,
o un abrirles los brazos a la mitad, sólo a las experiencias
más  mesuradas  y  que  no  prescindían  completamente  de  la
figuración.  Precisamente  por  ello,  por  ese  rodaje  y
trayectorias de preguerra, a algunos les costaría abandonar
del todo los postulados de la modernidad, de manera que más o
menos tímidamente o prudentemente, intentarán deslizar –unos
más abiertamente, otros de manera subliminal- elementos de la
estética contemporánea en su actividad.

Es en el contexto de esas tímidas iniciativas donde hay que
situar la  actividad de Azcoaga, que perteneció –ejerciendo
como secretario-, junto a José Mª Alfaro, José Camón Aznar,
Eduardo Llosent o Luis Felipe Vivanco, al sector de críticos
más abierto del entorno de la Academia Breve de Crítica de
Arte,  que  tuvo  su  impulsor  en  1941  en  Eugenio  d´Ors,
proponiéndose  superar  el  academicismo  reinante  a  favor  de
iniciativas entroncadas con la modernidad, así rezaba en sus
Estatutos [4] y así lo pone de manifiesto el propio Enrique
Azcoaga en Destino, en 1943 al decir que “la Academia Breve de
Crítica de Arte no ha venido a traer la paz”.

Enrique Azcoaga desarrollará una gran actividad en toda la
década,  colaborando  asiduamente  en  publicaciones  oficiales
como Haz, Santo y Seña, Informaciones, Vértice, Escorial, El
Alcázar…-que canalizan el ideario del régimen- o en otras más
abiertas como Revista de Ideas Estéticas, Revista Nacional de
Arquitectura, Leonardo, Cartel de las Artes, Índice de las
Artes. Así  el 20 de octubre de 1941 en Santo y Seña publica



un artículo con título “Los dos rumores: Eduardo Vicente”, un
artista que había participado activamente en los círculos de
vanguardia de preguerra [5], nuestro crítico en una fecha tan
temprana  -en  la  que  el  férreo  control  del  Estado  y  la
propaganda política y cultural del régimen es protagonista
absoluta  y  contamina  casi  al  cien  por  cien  el  discurso
artístico poniendo fuertes limitaciones a la autonomía del
arte y de los artistas-, apuesta por la visión interior del
artista, por el valor de la subjetividad, ejemplificada en la
pintura de Eduardo Vicente y arremete  contra el realismo:

La pintura, como la poesía, o se arranca del pecho o es
una  cosa  superficial.  La  pintura,  como  la  poesía,  o
arranca del pecho o arranca de la piel. La pintura que
arranca de la piel da lugar a un realismo. La que arranca
del pecho da lugar a otro realismo profundo, auténtico,
superior. Por causa de tan diferentes arranques, y de
tener muy pocos los pintores, el realismo es cosa que anda
un tanto desprestigiada. Se le confunde casi siempre con
la caligrafía. Y así cuando de Velázquez se dice por
pedantuelos o peritos que es un “pintor realista”, nos
duele el alma con inexpresable dolor”… “Los caminos de
Eduardo  Vicente –hemos escrito en otro lugar-, que se
salen del pecho, no conducen a la piel de las cosas…sino a
su verdad.

En otro artículo de 1942, “La vida artística. Pinturas de José
Caballero, Luis Calzada, Victor María Cortezo y Juan Antonio
Morales”  (Azcoaga,  1942),  volviendo  a  incidir  en  la
subjetividad y en el valor expresivo del arte se pregunta:
“¿Cuál  es  el  mensaje  humano,  profundo,  palpitante  de
Caballero,  Calzada  y  Morales?  ¿Cuál  es  el  estremecimiento
íntimo de estos cuatro plásticos de nuestro tiempo, frente a
la vida y frente a la realidad?…”…”¿Pero hasta cuando no vamos
a hacer otras cosas que “naturalezas muertas”?¿Hasta cuándo,
intervengan en pintura figuras humanas o no intervengan, un
cuadro  va  a  ser  tan  mudo,  tan  seco,  tan  decorativo,  tan



muertamente formal?” y  en una especie de grito desesperado 
solicita “necesitamos ¡¡pintura!!”

Comprobamos  por  tanto  que  el  mensaje  estético  del  primer
franquismo no es unívoco (Cabrera García, 1998). Pese a los
intentos de unidad, a la voluntad de creación de un estilo del
régimen, habrá artistas y críticos en esos primeros años que
darán constancia de la desorientación y mediocridad de la
producción  artística  al  amparo  de  un  tradicionalismo
convencional, mostrando su profunda insatisfacción, si bien
nunca  desde  posiciones  beligerantes  o  excesivamente
demoledoras.  Surgen  con  ello  bien  pronto  críticas  que
pretenden romper con el academicismo existente para encontrar,
aún  desde  posturas  oficiales  o  pseudo-oficiales  y  no
excesivamente  comprometedoras,  alternativas  más  válidas  y
actuales. En 1943 en El Español, Azcoaga publica un texto en
el que expresa ya desde el título la necesidad de poner al día
nuestra producción artística, “Frente al academicismo y la
iconoclástia (Necesidad de una pintura actual)”. Y en otro
artículo publicado ese mismo año en Arte y Letras, con un
lenguaje muy claro y directo, hace una crítica desfavorable a
la Exposición Nacional de aquel año, y por extensión a toda la
pintura académica:

…no basta como en otros tiempos, adscribirse con toda la
pobretería  y  mezquindad  creadoras  que  esta  adhesión
implica, a un academicismo barato, o a una iconoclastia
desmelenada. Es necesario volver a “pintar”. Y como en eso
de  lo  que  es  pintura,  aunque  la  cosa  parezca
perogrullesca, no nos hemos puesto de acuerdo, todas las
personas que vivimos alrededor y en la salsa de estos
problemas, es muy fácil  cuando a una exposición colectiva
se asiste, contemplar como la liquidación de una época de
sectarismos  pobres,  en  la  que  en  muy  pocas  obras  se
anuncia la pintura necesaria para el porvenir. Es por
todo, por lo que debe considerarse la época actual de
tránsito, de paso, de liquidación y esperanza. En la que



todos tenemos que exigir tremendamente, para que las artes
plásticas desemboquen en un momento, donde no quepa la
corta y pobre aspiración”

Así, en fecha muy temprana, y como primer paso en el camino de
vuelta  hacia  una  concepción  liberal  del  arte,  algunos
intelectuales, artistas y críticos van a retomar y a poner el
énfasis  en  los  presupuestos  estéticos  románticos,
reivindicando los valores de lo personal, la espontaneidad, la
imaginación…antes  marginados  o  excluidos  por  la  doctrina
oficial del régimen al considerarlos peligrosos, dejando así
de  identificarse  con  un  “espíritu  rebelde”,  subversivo,
individualista…[6].  Enrique  Azcoaga  se  alinea  con  estas
posiciones  y  junto  a  él  el  círculo  de  Revista  de  Ideas
Estéticas y se pronuncian también a favor de la separación de
funciones entre arte y política, preparando de este modo el
terreno a la reivindicación y revalorización de los lenguajes
de vanguardia.

Nuestro crítico no estaba solo,  en 1942 en una crónica sobre
la Exposición Nacional de Bellas Artes, Manuel Sánchez Camargo
en Revista Nacional de Educación, admite que no existe una vía
única para los creadores; en 1944 en Destino, Juan Teixidor en
su artículo “Grandeza y miseria de nuestra vida artística”, se
queja también del bajo tono de las numerosas exposiciones que
tienen  lugar  en  Barcelona  y  junto  a  ellos  también  se
pronunciaron en términos parecidos José Camón Aznar desde ABC,
Benito Rodríguez Filloy en Arriba, Juan Ramón Masoliver o en
el ámbito de la  arquitectura Juan de Zavala, Pedro Bidagor…
Las referencias a la vanguardia, antes acompañadas de un buen
número de prevenciones y descalificaciones, cada vez se hacen
más frecuentes y pasan a considerarse una fase legítima de
nuestra  historia  del  arte,  valorando  su  utilidad  como
revulsivo contra fórmulas menos felices como el eclecticismo y
academicismo  de  finales  del  XIX  y  primeros  del  XX,  pues
habrían servido para hacer reaccionar a los artistas. Así lo
declara  Enrique  Azcoaga  en  Revista  de  Ideas  Estéticas,



subrayando su importancia histórica pero no su vigencia en los
años cuarenta:

La considerable cantidad de “ismos” que suceden en la
historia de las artes al “impresionismo” universal, no
pueden considerarse a estas alturas, si queremos formular
un concepto de la pintura que saque a la plástica de su
perplejidad actual, ni con el desprecio que los encogidos
la enjuician, ni valorándola como los desequilibrados la
valoran…Los “ismos” terminaron hace mucho tiempo  como
“movimientos”,  y  cualquier  pintor  que  resucite  su
formulario resulta ahora un antiejemplar anacrónico. Pero
todos estos movimientos… tuvieron una importancia que no
es posible tergiversar en la actualidad, cuando lo único
que  nos  legaron  estas  manifestaciones…da  a  la  mejor
pintura contemporánea una amplitud y una frescura que, sin
ellos  y  sus  consecuencias,  no  hubiera  podido  tener…  
(Azcoaga, 1943: 93)

Reflexiones  como  ésta  nos  recuerdan  otras  similares  de
anteguerra vertidas en una revista como La Gaceta Literaria,
en su famosa encuesta sobre la vanguardia, [7] donde sector
más moderado de los encuestados la consideraba beneficiosa
como acicate y revulsivo, pero pasada; rechazaban su vigencia
ya al filo de los años 30, muy en línea con algunos puntos del
debate que generan los realismos de entreguerras en Europa.
Esta  conciencia  más  abierta  de  Azcoaga  con  respecto  a  la
vanguardia, no sería óbice para que nuestro autor no incluyera
en el texto conceptos aún muy cercanos a los presupuestos
estéticos más tradicionales y del gusto del régimen.

Desde Informaciones, en estos primeros años, Azcoaga defiende
también  la  libertad  del  crítico  para  exponer  sus  ideas,
insistiendo  en  sus  críticas  al  academicismo  oficial  y  la
estética normativa del régimen, a la vez que especula sobre lo
que debe ser la crítica:

…Durante todo el verano hemos procurado, en ocho o diez



crónicas –sin olvidarnos  de lo que en la misma crítica
personal y particular había de posición-, de justificar
nuestro punto de vista. Ahora bien; ese punto de vista que
todos  nos  exigimos  como  referencia  indispensable  para
juzgar la obra de arte puede encontrarse en peligro. En la
actitud  o  en  la  reserva  con  que  nos  situamos   ante
determinada pintura y escultura se instala muchas veces lo
más tópico de nuestras apreciaciones, encasillando nuestra
manera de ver y sentir. Son necesarios al acercarnos a la
obra de arte, una desnudez, un desinterés, una entrega
absoluta, que pocas veces nos califican. Y sobre todo, el
sentirnos  invadidos  por  un  deseo  de  libertad,  de
liberación, que busca en la pintura ámbito propicio donde
residir, sin lo que el tópico artístico más despreciable
puede  valernos  para  tan  importante  función.(Azcoaga,
7-10-1942: 3)

Y en otro número de febrero de 1943, vuelve sobre estas ideas
contestando un artículo de José Aguiar:

Como  usted  sabe  muy  bien,  existe  una  copiosa  minoría
dispuesta a defender cierta clase de pintura imposible,
producto de la paciencia y de la constancia, al margen del
dolor tremendo que al pintar han sentido los plásticos
universales de todos los tiempos, que en mi concepto es la
culpable de que el público y la juventud española no
tengan un sentido demasiado claro de su quehacer en este
plano.  En  el  colmo  de  la  soberbia,  cuando  se  siente
noblemente  atacada,  incordia  y  funciona  de  manera
prodigiosa,  hasta  que  convence  a  quien  quiere  de  que
nuestros ataques contra su “fosilización” son ataques a
España, al estado, a todo aquello que nos consiente día a
día subvertir. Y, claro está, en mi concepto la crítica
tiene la misión de desenmascararla. La crítica no puede
estar  dispuesta  a  que  su  influencia,  absolutamente
perniciosa, se extienda sin parar.(Azcoaga, 5-II-1943: 3)

 La  insatisfacción  cada  vez  mayor  por  los  modelos



historicistas va a llevar a Azcoaga a  ocuparse también  de la
arquitectura, sumándose al debate que emprenderán autores como
Juan de Zavala, Miguel Fisac, Francisco Cabrero, Francisco
Mitjans…,  pretendiendo  dar  por  clausurado  el  modelo
escorialista que el régimen había querido imponer y apostando
por el Movimiento Internacional:

Comprenderás  por  qué  hemos  repasado  cosas  demasiado
sabidas, con el fin de abominar del “neo-herrerismo” de
nuestro  tiempo.  Si  todos  estamos  de  acuerdo  en  la
diferencia que existe entre un escultor y un marmolista,
no sé por qué llamamos algo más que “albañiles” a esos
distinguidos arquitectos de este tiempo duro e ingrato
que, apoyando sus codos en la mesa de la técnica, levantan
sus pretensiones arquitectónicas “según” la vida eterna
del escorial…es preciso, amigo mío, que los arquitectos de
nuestra hora intenten… una arquitectura correspondiente a
su tiempo.(Azcoaga, 1945: 247-276)

Pero será en la segunda mitad de los años cuarenta, cuando
empiecen  a  cuajar  las  primeras  iniciativas  serias  de
vanguardia  que  tienen  ya  una  cierta  resonancia  social,  a
través de la prensa nacional e internacional, que abocarán a
la definitiva recuperación de lo nuevo acontecida durante los
años cincuenta, coincidiendo con la caída del fascismo en
Europa  tras  finalizar  la  Segunda  Guerra  Mundial.[8]  La
actividad editorial se hace más intensa entonces, surgiendo
revistas de gran interés y alejadas de la política, que dan
cabida en sus páginas de manera cada vez más abierta a la
vanguardia, inaugurando el debate sobre la necesidad de poner
al día culturalmente a nuestro país; revistas como Postismo
(1945), Ariel (1946), Insula (1946), Algol (1946), Cobalto.
Arte  Antiguo  y  Moderno  (1947),  Cuadernos  Hispanoamericanos
(1948),  y  concluiremos  esta  relación  con  la  aparición  en
septiembre de 1948 del primer número de Dau al Set… Prensa en
la  que  colaborarán  críticos  más  comprometidos  con  la
renovación,  con  un  mayor  conocimiento  de  la  producción



artística exterior y que desarrollan una intensa actividad en
la  década  siguiente:  Gaya  Nuño,  Moreno  Galván,  Lafuente
Ferrari, Sartoris, Aguilera Cerni, Camón Aznar, Westerdahl,
Ferrant, Gullón…

Enrique Azcoaga participaría de manera activa en dos empresas
editoriales de esta línea más renovadora, como colaborador en
la  revista  catalana  Leonardo,  aparecida  en  abril  de  1945
dirigida por Alejo Climent y el crítico Tristán La Rosa, que
contó además con las colaboraciones de Eugenio d´Ors, Ricardo
Gullón,  Eugenia  Serrano,  José  Camón  Aznar,  Carmen  Conde,
Julián Marías, Fernando Díaz Plaja… Y tomaría la iniciativa  
promoviendo  la  puesta  en  marcha  de  otra  interesante
experiencia,  Cartel  de  las  Artes,  editada  en  Madrid,  de
periodicidad quincenal y cuyo primer número verá la luz el 1
de julio de 1945, dirigida por él y que dejaría de publicarse
al  año  de  vida  aproximadamente.  Fue  una  publicación  muy
abierta  al  arte  contemporáneo  y  en  ella  nuestro  crítico
manifiesta su opinión sin reservas, como se deduce del estilo
empleado en la nota necrológica dedicada a Solana en el nº 2:

En la madrugada del 25 de junio murió el primer pintor de
España  José  Gutiérrez  Solana.  Cuando  la  cicatería,  la
inconsciencia y el mal gusto le discuten la medalla de
honor  en  la  Exposición  Nacional  de  Bellas  Artes
correspondiente, este artista, a quién José Camón Aznar
estudia  en  el  presente  número…ha  dejado  de  existir.
Eugenio d´Ors, anticipándose con su magnífica intuición a
todos  los  demás,  lo  ha  definido:  Solana,  uno  de  los
primeros  pintores  de  nuestro  tiempo,  era  un  estafado.
Estafado por una burguesía irresponsable, que no ha sabido
nunca comprenderlo…

..Pedimos que por respeto a su muerte callen las grullas,
los cretinos y los que le odiaron cordialmente.

En Cartel de las Artes, Azcoaga reúne nombres de críticos más
abiertos como José Camón Aznar, Emiliano Aguado, Francisco



Mateos  (bajo  el  seudónimo  de  Martín  Mago)  Luis  Figuerola
Ferreti y de la generación más joven, protagonista de primera
línea en la renovación de los años 50, como Rafael Santos
Torroella o Juan Eduardo Cirlot, y tenderá puentes con la
producción artística renovadora anterior a la guerra y con el
exilio,  pues  figuran  entre  los  articulistas[9]  Marjan
Paszkiewicz que se movería entre los círculos ultraístas de
preguerra; Ortega y Gasset, en el exilio desde que comenzara
la guerra  y que empezará a frecuentar nuestro país a partir
de 1945; Ramón Gómez de la Serna, también en el exilio en
Argentina, que desde 1944 escribirá  artículos para el Diario
Arriba y en 1949 visitaría España o Juan Ramón Jiménez  y
Pedro  Salinas  ,  poetas  ambos  que  no  llegaron  a  volver,
muriendo en el exilio americano.

 La selección de artículos nos informa de sus preferencias
estéticas y así tienen cabida en sus paginas –volviendo a la
producción  anterior  a  la  guerra  civil-  las  corrientes
clasicistas, del noucentismo al retorno al orden (”Palabras de
Arístides Maillol”,nº 3, 15-VII-1945, “David Ingres y el arte
de  lo  bello”,  nº  6,  15-IX-1945),  están  muy  presentes  el
Cubismo,  ocupándose  de  Picasso  en  varios  artículos,  y  el
Surrealismo (“Los collages de Max Ernst”, nº 3, 15-VII-1945,
“Los films abstractos del pintor Man Ray” y “La esencia del
arte de Salvador Dalí”, firmados por Eduardo Cirlot, ambos en
el nº 5, 15-VIII-1945). Es evidente que Azcoaga pretende que
la revista sea una ventana abierta al exterior, por lo que
incluye en sus páginas a articulistas destacados como Pierre
Reverdy, Amédée Ozenfant, Rainer Maria Rilke, P.C.G. Jung,
André Guarnido… o artículos monográficos como “El arte de la
nueva Turquía”, nº 4, 1-VIII-1945; “La evolución artística en
los Estados Unidos”, nº 5, 15-VIII-1945 o “Notas sobre pintura
italiana  contemporánea”,  nº  6,  15-IX-1945,  y  destina  una
sección llamada Brújula a recoger información, no sólo de las
exposiciones que tienen lugar en España, sino a la actividad
artística de otros países europeos y americanos.



 La revista iba a recibir una buena acogida entre los sectores
más inquietos, pero no dejaría de tener sus detractores, como
se insinúa en algunos párrafos escritos por Azcoaga. Así, en
su segundo número, en una nota con título “Reconocimiento”,
aparecida en la sección  que nuestro crítico se reserva para
informar de la actualidad expositiva, nos dice:

Es  obligado  agradecer  con  verdadera  cordialidad  desde
cualquier rincón de nuestro CARTEL DE LAS ARTES la acogida
que por parte de la crítica, de los artistas y del público
ha tenido  nuestra modesta publicación….

Ahora bien; no ha faltado el talentudo para quien nuestro
esforzado trabajo suponía, según su destilada y augusta
murmuración,  un  acceso  de  grafomanía.  La  pobreza,  la
modestia  –que  son  hermanas  de  la  honestidad,  amigo-
incapacitadas  para  EXIGIR  colaboración   a  los  demás,
limitándose como corresponde a ROGARLA, le han parecido al
ingenio  hipócrita  afán  de  figurar.¡Y  no!…Como  no  nos
gustan los consuelos baratos, somos incapaces de decir
aquello de “cree el ladrón que todos son de su condición”,
entre otras cosas, porque estimamos altamente a quién nos
ha ofendido con una…frivolidad muy poco intelectual. Pero…
somos discípulos  y aprendices, deseosos de que las artes
plásticas  tengan  su  revista,  por  la  que  nadie  se  ha
preocupado.

En la segunda mitad de la década, junto a la aparición de
nuevas  revistas,  se  impulsará  de  manera  significativa  la
edición de monografías sobre algunos movimientos de vanguardia
o  artistas  concretos,  contribuyendo  igualmente  a  la  nueva
orientación  que  iba  tomando  el  panorama  cultural  y  a  la
gradual recuperación de los ismos de preguerra. Recordemos
cómo en 1944 la Condesa de Campo Alange publica su monografía
sobre María Blanchard, en 1946 aparece el libro de Alexandre
Cirici  Pellicer  “Picasso  antes  de  Picasso”,  el  mismo  año
publica Eugenio D´Ors “Picasso en tres revisiones” y “Mis
salones. Itinerario del arte moderno en España”, otras dos



monografías dedicadas a Miró verán la luz en 1949, “Joan Miró”
de Juan Eduardo Cirlot y  “Miró y la imaginación” de Alexandre
Cirici Pellicer, que  publicará otra el mismo año dedicada al
Surrealismo…  También  Azcoaga  iba  a  hacer  su  particular
contribución en esta puesta al día de la historiografía sobre
el arte contemporáneo.

Hacia 1948 se inaugura la colección “Pequeña Biblioteca de
Arte” que, con  motivo de la exposición de Gregorio Prieto en
el  Instituto  Británico,  reunirá  una  serie  de  monografías
dedicadas  al  arte  y  en  la  que  estaban  bien  representados
artistas que se habían aproximado a las formas novecentistas y
a la plástica italiana antes o después de la guerra, como
Gregorio  Prieto,  Benjamín  Palencia,  Cristino  Mallo,  Juan
Antonio  Morales…Gregorio  Prieto,  que  había  fijado  su
residencia en Londres y colaboró con Chicharro hijo en la
aventura postista, en abril de 1948 expondría en Barcelona y
luego  en  Madrid,  dando  lugar  estas  exposiciones  a  la
monografía sobre él que tendrá a su cargo Azcoaga. Al comienzo
del texto, para contextualizar al pintor, nuestro crítico se
muestra muy rotundo cuando reivindica la producción artística
anterior a la Guerra Civil:

Cuando  la  obstinación  o  la  insolvencia  pretenden
desconocer  todo  el  gran  período  de  ensayo  que  en  la
plástica supone el transcurso de los años 1900 a 1930, por
ejemplo,  acudimos  a  la  contemplación  de  algún  dibujo
moderno. En el momento que los llamados “tradicionalistas”
en arte no quieren darse cuenta que, al “repensarse” en
este  período  los  problemas  de  oficio  y  del  sentido
artísticos,  se  ha  enriquecido  la  expresión  de  manera
considerable, es preciso detenerse ante un dibujo para
tonificar nuestra actitud. ..Ya que si la pintura moderna
se ha conformado muchas veces con llamar plenitud gráfica,
el buen dibujo de hoy, la enorme conquista probablemente
de todos los “ismos”, resume en su condición positiva los
más altos valores alcanzados en un período de tentativa y



preocupación.(Azcoaga, 1948)

Conecta el dibujo del pintor con la obra de Ingres, Picasso o
Doufy…, los “clásicos del dibujo vivo”, como los llama y pone
de manifiesto su proximidad con la estética del pintor y los
valores del retorno al orden, esa herencia novecentista o
clásica de anteguerra.[10]

Junto a esta obra merece destacarse igualmente su monografía
“El Cubismo”, publicada en 1949 por ediciones Omega, en cuya
introducción  el  autor  afirma  el  necesario  conocimiento  y
“reconocimiento” de las vanguardias, cuestionando a la crítica
que “estos últimos tiempos” las había condenado:

… La crítica  de estos últimos tiempos, ha supuesto en la
mayoría de los casos una defensa tendenciosa, en lugar de
una valoración necesaria. Planteado el abismo entre el
arte clásico y el arte moderno, fueron  innúmeros los
escritores  y  los  poetas,  que  en  vez  de  enfocar  los
acontecimientos desde una contrastada actitud viva, se
dispararon bastardeándola la mayoría de las veces, para
salvar ésta o aquella manera de hacer. Por lo pronto,
quien tenga la paciencia de leer estas líneas, debe saber
en seguida que, para su autor, ser cubista en 1949 es ser
fundamentalmente un retrógrado. Y que desconocer por otro
lado,  lo  que  hubo  de  interesante  en  “ismo”  tan  mal
comprendido, denuncia no haberse hecho problema de todas
aquellas cuestiones que desde Delacroix al surrealismo,
por ejemplo, han enriquecido sin duda alguna el concepto
de  quienes  en  el  entendimiento  de  las  obras  de  arte
tratamos de comprendernos un poco más.

En el interior del país, tras la derrota de las potencias del
Eje y la definitiva caída del fascismo en Europa, algunas
cosas estaban mostrando signos de cambio en el régimen, aunque
sólo fuera en la estrategia política, queriendo subrayar con
énfasis la condición de país neutral y no beligerante y el
profundo hiato que lo separaba de aquellas. Así el franquismo,



en su voluntad de presentar una imagen de normalidad interior,
de cara a lavar su imagen hacia el exterior, promoverá no sólo
algunos  cambios  políticos  sino  una  serie  de  iniciativas
culturales. En 1947, el Gobierno español –en una línea que lo
llevará a la organización de otros eventos y muestras como la
I Bienal Hispanoamericana de Arte (Cabañas Bravo, 1992) -, a
través de la Dirección General de Bellas Artes y del Instituto
de Cultura Hispánica, organiza la exposición “Arte Español
Contemporáneo”, que se exhibirá en Buenos Aires  en octubre y
en cuya inauguración Ramón Gómez de la Serna, allí exiliado,
pronunció una conferencia. Los responsables de la muestra y de
la selección de los artistas que figuraban fueron Eduardo
Llosent,  director  del  Museo  Nacional  de  Arte  Moderno  de
Madrid, Fernando Álvarez de Sotomayor, pintor y director del
Museo del Prado y el pintor José Aguiar. A propósito de la
muestra Azcoaga escribe un artículo en el que pone claramente
de manifiesto su nadar contracorriente y contra esa España
oficial,  expone  sin  tapujos  sus  críticas  a  la  misma  y  a
algunos de sus responsables, defendiendo una visión del arte
moderno  español  absolutamente  integradora,  que  estaba  por
encima de censuras y exilios:

Eduardo Llosent, es uno de nuestros espíritus más finos al
servicio del arte entre nosotros. José Aguiar, que ha
resultado con el anterior, el culpable de la recolección
artística,  no  necesita  en  estas  líneas,  elogio  a  su
personalidad. Sabemos que el Marqués de Lozoya, presidente
del comité de este conjunto, ha pretendido la amplitud más
loable. Y, sin embargo, no podemos estar de acuerdo con el
“perfil” de la exposición.

Siempre hemos creído, -antes y después de que el Sr.
Sotomayor  pretendiera  contra  nosotros  una  maniobra  un
tanto extraña-, que este respetable Director del Museo del
Prado, no es tan extraordinario artista como parece. En
alguna ocasión hemos señalado los defectos de su obra, en
cualquiera  estamos  dispuestos  a  desmenuzarla  para



valorarla justamente en lo que merece y no merece, y en la
presente, obligados a creer, que el mejor tono de este
certamen que luce en Buenos Aires, se debe a los esfuerzos
de Llosent y Aguiar, y el peor, al patente mal gusto del
Sr. Sotomayor. Naturalmente que él dirá, que los del mal
gusto, y los incontrolados, y los un tanto extraños somos
nosotros”

“(….)  Toda  nuestra  argumentación  la  hacemos  frente  al
nominalismo de un catálogo. Y que en él, un artista de la
categoría de MANOLO, no figura por ningún lado. ¿Se nos
puede decir por qué? ¿Se nos puede argumentar de otra
manera, que indicando, que encontrar obras de “Manolo” no
es fácil por aquí?

Siguiendo el repaso, y el punteo, faltan –y para nada
importan a la hora de valorar, las causas- Rafael Benet,
Francisco Bores, Emilio Bosch-Roger, Díaz Caneja, Juan
Conmeleran,  Julián  Castedo,  Martín  Durbán,  Monserrat
Fargas,Roberto Fernández Balbuena, Pedro Flores, José Luis
Florit, Margarita Frau, Juan Gris, Manuel Humbert, Isaias
González, Maruja Mallo, Francisco mateos, Eliseo Meifren,
Jaime mercadé, Joaquín Mir, Juan Miró, jesús Molina, José
Mompou, José Moreno Villa, Isidro Nonell, José Obiols,
Mario Pí de la Serra, Santiago Rusiñol; Santiago Pelegrín,
Ángeles Santos, Ismael González de la Serna, José Serrano,
Arturo Souto, Rosario Velasco y Miguel Villa.

Entre  estos  nombres,  los  hay  excepcionales,  los  hay
discretos y los hay escasamente interesantes. Naturalmente
que con todos ellos, y con los que se muestran en Buenos
Aires, el arte español queda más  significado que allá. En
la escultura, aparte el nombre de “Manolo” echamos de
menos los de Apeles fenosa, Francisco González Macías,
Martín Llauradó, Jaime Otero, Mario Vives y Juan Rebull.
Porque,  naturalmente,  nosotros  no  creemos  que  el  arte
español tenga varias caras, sino una, exclusivamente una,
en la que caben, o deben caber todos los que en España y



en el mundo, significan el arte español.

Llosent y Aguiar, no nos pueden decir – pueden, eso si,
darnos razones de muchísimo peso-, que ciertos nombres que
faltan  en  el  certamen  español,  deben  brillar  por  su
ausencia. El Sr. Sotomayor, es posible que justifique la
ausencia total. Nosotros, con todos los respetos, no hemos
nacido para dar la razón al Sr. Sotomayor, sino a nuestro
tiempo. Y en nuestro tiempo, en ese tiempo que abarca
desde finales del romanticismo a nuestros días, no sólo se
echan de menos los pintores y escultores citados en la
“Exposición  de  Arte  español  contemporáneo”,  de  Buenos
Aires, sino algunos más(Azcoaga, 1947)

El comienzo de la nueva década verá partir a Azcoaga para
Argentina, en concreto el año 1951, estableciéndose en Buenos
Aires, donde permaneció once años. Su incorporación tardía a
la cultura del exilio no le impedirá llevar a cabo una intensa
actividad,  con  proyectos  significativos  encaminados  a  esa
recuperación  de  la  memoria  histórica  de  la  España  en  el
exilio. En la capital argentina fundaría la revista de poesía
“Mairena”(1952-1953),  y  dirigió  “Atlántida”,  trabajando
también para otros periódicos, aunque no sin dificultades, así
en una carta fechada el 20 de febrero de 1960 dirigida a su
amigo  el  escritor  José  García  Nieto  le  decía:“Vivir  del
trabajo es casi lo mismo aquí que allí… Me ocurre en “La
Prensa” lo que me ocurriría en el “ABC”, que no es posible
publicar más que lo que ellos quieren”. Continuará igualmente
escribiendo sobre arte, así en 1956 en Argentina, publicada
por  la  editorial   Schapire,  vería  la  luz   su  monografía
“Goya”. En 1953 Enrique Azcoaga verá aparecer un importante
trabajo, “Panorama de la poesía moderna española”, en el que
por  primera  vez  se  reunía  en  un  volumen  la  obra  poética
producida en la España del interior y en la España peregrina,
se  tomaba  en  cuenta  no  sólo  a  los  incluidos  en  otras
antologías elaboradas en nuestro país, sino, además, a una
serie de figuras que la guerra y el exilio habían borrado de



la  historia  de  la  literatura  oficial  y  en  las  palabras
preliminares, que redacta el autor a modo de introducción,
manifiesta su clara solidaridad con el exilio, menciona las
duras circunstancias vividas y su posición integradora:

Teníamos que reunir en la medida de lo posible, la tarea
de quienes dentro y fuera de España dan cuerpo en  una u
otra forma al momento poético presente…

…”deseo de ver reunidos en panorámico abrazo, en cordial
conjunto, en unidad generosa, a la mayor cantidad posible
de cantores con linaje español…

…Tratamos de rendir un homenaje de solidaridad a todos los
poetas españoles…

En la breve semblanza de cada poeta indicará su situación en
ese momento, así al mencionar a Alberti apunta “reside en
Buenos  Aires”  y  al  referirse  a  Lorca  escribe:  “muere
violentamente  en  Granada  en  agosto  de  1936”.

Tampoco  viviría  nuestro  autor  en  estos  años  tiempos  de
tranquilidad  precisamente,  serán   años  de  inestabilidad,
conflictos sociales, violencia, en  los que el peronismo sería
derrocado y los golpes militares se sucederán después. Es por
ello  que  muchos  exiliados,  como  nuestro  crítico,  deciden
volver ante la difícil situación del país. Enrique Azcoaga una
vez en la península a comienzos de los años sesenta, en la
correspondencia  mantenida  con  su  amigo  el  pintor  Luis
Seonae[11] –exiliado también y en Argentina en esos años-, en
una carta con fecha 21 de enero de 1961, da cuenta de esta
situación del país americano y del retorno de exiliados: “Te
me  muestras  muy  circunspecto  respecto  a  la  “realidad
argentina”.  Aquí  está  siempre  en  primer  plano,  por  los
corresponsales,  y  por  todo  lo  presentido  alrededor  de  la
operación “Retorno””. Y el 17 de mayo de 1963 apunta en otra:
“El que te escribe, contento de haber hecho lo que hizo, ve
las  cosas  con  la  calma  que  más  o  menos  consiguió  en  la



“trepidante  Argentina”,  de  la  que  tenemos  las  peores
noticias”.

La incorporación de Enrique Azcoaga a la vida cultural de la
España de los años sesenta no será fácil y de ello nos deja
testimonio  en  sus  cartas  al  pintor  Julio  Seoane.  En  esta
correspondencia,  que  mantendrá  largo  tiempo,  nos  hace
partícipes de cómo es su reencuentro con su país  y la difícil
tarea de volver a empezar aquí, de adaptarse, de ir abriéndose
de nuevo camino en el complicado panorama cultural, ahora más
abierto pero no exento de problemas, censuras y control, pese
a la pretendida apertura que las políticas del desarrollismo
parecían impulsar. Así en mayo del 64 informa a Seoane de que
“aunque Dionisio Ridruejo o Moreno Galván estén detenidos, en
la calle sólo se habla de la corrida de Bienvenida en Vista
Alegre…”, dándonos una pincelada más sobre las contradicciones
internas que se viven en nuestro país.

En otra carta de 1961 se lamenta de la atonía de la vida
artística mencionando sin mucho entusiasmo a la Asociación
Española de Críticos de Arte que había comenzado su andadura
ese  mismo  año,  presidida  por  José  Camón  Aznar  (Fernández
Cabaleiro,  2005  :  32):  “Las   galerías  y  las  exposiciones
madrileñas, por las que  me preguntan, no han dado muestras de
gran  novedad  en  estos  tres  meses  y  pico  que  llevamos  de
temporada. Expuso el sobrino de Picasso verdaderas “caquitas”.
Se habla de no sé cuantas cosas por parte de la Agrupación de
Críticos de Arte, que luego no se hacen”.

En otra misiva del 17 de mayo de 1963, nuestro crítico es
bastante elocuente al exponer sus vivencias:

(…) a disfrutar de la tierra como podéis imaginaros, y a
soportar  los  encuentros  y  desencuentros  naturales  de
quienes vivieron lejos de ella, once años y medio (…)

Yo voy tomando contacto con amigos de las artes, con
galerías, etc, etc,  pero no paso por ahora de ahí (…) No



sé en realidad como enfocaré mi vida, vale decir, de qué
manera ganaré lo antes posible mi urgente subsistencia..
Pero  te confieso que tengo una calma como  de millonario,
sencillamente improcedente.

(…) aquí toda la gente con la que me encuentro, considera
“naturalísimo” que los españoles peregrinos, sentemos un
poco  la  cabeza  y  continuemos  nuestra  tarea  por  estos
pagos.

La vida, mucho más cara de lo que supuse (…) El que te
escribe, contento de haber hecho lo que hizo, ve las cosas
con la calma que más o menos consiguió en la “trepidante
Argentina”, de la que tenemos las peores noticias…

Poco a poco empieza a moverse entre revistas relevantes de los
años  sesenta  que  apostaron  por  la  apertura  desde  los
cincuenta,  tanto  haciendo  crítica  como  publicando  obra
literaria, así nos dirá en la misma carta:

(…) y en los “Papeles” de Camilo José Cela, a quien he
entregado  algunos  poemas  de  mi  nuevo  libro.  También  
entregué un par de cosas a José Ortega para la “Revista de
Occidente”, cuyo segundo número –segunda época- está en
los kioscos. Debería entregarme al “colaboraciones” por lo
menudo, con el fin de ganar y no gastar, operación a la
que entusiásticamente nos dedicamos (…)

Escribo poquísimo como me lo sospechaba (…) Paco Leal
Insua  solicitó  mis  servicios  como  director  de  “Mundo
Hispánico”, pidiéndome una cosa sobre la Antológica de
Sorolla que se celebra en el Casón del Retiro (…)

En  lo  expansivo,  arquitectónico  y  aparente,  España  ha
variado de manera considerable en estos once años y medio.
En lo otro, ni parole de plus…Las gentes, más dispersas y
desparramadas como consecuencia de las exigencias vitales,
van  apareciendo,  con  una  cordialidad  y  generosidad
generales, que a mi me honran y sorprende (…) Se me ha



sugerido hacer la crítica de arte mensual en “Indice”,
aunque no he concretado nada…Hablé con los Bioscas, sin
que mis entrevistas cuajaran en ningún resultado… Como yo
me vine dispuesto a todo y pensando que pasarían seis
meses  hasta  que  nuestro  caudal  familiar  y  creador  se
encauzara, no grito SOS…

Y  en  otra  carta  de  junio  del  63  vuelve  a  insistir  “mi
“reinstalación española” no me está resultando nada fácil…
esto de vivir de lo que a uno le echan, no es por otra parte
nada simpático”.

A  finales  de  la  década  de  los  sesenta  su  trabajo  y
colaboraciones  se  van  haciendo  más  regulares:

(…) Uno, en lo que a lo artístico se refiere sólo tiene
que contaros: que lo echaron una vez más, del vertical y
sindicalista PUEBLO; que luego hizo algunas cosas en el
BLANCO  Y  NEGRO  y  que  ahora  -¡oh  descanso!-  no  tiene
tribuna en este plano de cosas (…)

Pero no puedo dejar mis dis artículos mensuales de ABC,
mis ocho o diez en la radio, mis dos de la Estafeta
Literaria –donde me gustaría escribir algo de tus retratos
furtivos cuando los reciba-, y últimamente mi frecuente
colaboración  en  una  página  literaria  que  ha  iniciado
INFORMACIONES…(carta de 29 de julio de 1958)

Además de su labor como crítico y escritor, participará en
homenajes como el realizado a Eugenio D´Ors en la Galería
Biosca el 28 octubre 1965 en el que intervendrán, entre otros,
Enrique Azcoaga, José Antonio Gaya Nuño, Luis Moya, Manuel
Sánchez  Camargo  y  Juan  de  Zavala.  Se  va  prodigando  como
conferenciante  asistiendo,  por  ejemplo,  como  invitado  en
varias ocasiones a los cursos de verano organizados en el
palacio de la Magdalena de Santander –en el curso de 1968
titulado “La crítica de las artes” y en el verano siguiente,
“Valoración de las artes”-. En 1969 lo encontramos también



 trabajando para la galería EDAF, que se cerrará en el 76, y
nos  dice  “Hemos  tenido  bastante  resonancia  y  toda  la
competencia está en punta.¡Qué le vamos a hacer! Entre esto y
que  uno  no  es  “dueño”  de  la  galería,  sino  “capataz”,  te
explicarás todo…” Y también lo encontramos colaborando en las
Sesiones de crítica de la arquitectura organizadas por la
Revista de Arquitectura dirigidas por Carlos de Miguel.

Los  años  setenta  verán  incrementarse  su  actividad,  las
colaboraciones  literarias,  la  edición  de  sus  libros  es
reseñada  en  la  prensa,  su  labor  como  crítico  se  irá
intensificando a medida que avanza la década y su colaboración
con  periódicos,  instituciones  y  galerías  y  aunque  el
reconocimiento  le  irá  llegando,  Azcoaga  se  lamenta  del
ostracismo en el que parecen tenerle aún. Así el  6 de octubre
de 1970 en una nueva misiva se queja a Seoane  del poco eco
que ha tenido en la prensa su nombramiento como académico por
Argentina en un acto celebrado en la Embajada de este país:
“El día 6, a las 8, en la sede de la representación argentina,
Bonifacio del carril nos entregó los diplomas correspondientes
a Barbeito, a Castro Arines y a mi. Salvo el “A.B.C”, ningún
periódico ha dado la noticia completa; era lógico. A mi y a
Pepe, nos han borrado elegantemente, porque pertenecemos a la
nómina de los que hay que borrar.”

Seguirá trabajando cada vez más intensamente como crítico.
Colabora asiduamente con ABC y  Blanco y Negro, junto a Camón
Aznar.  En  1972  figura  entre  otros  en  el  catálogo  de  la
“Exposición de Artistas Españoles en homenaje a Don José Camón
Aznar”, organizada por el Club Urbis en colaboración con el 
Tercer  Programa  de  Radio  nacional.  También  escribirá  con
asiduidad en la madrileña Bellas Artes y en una nueva revista,
Batik.  Panorama  General  de  las  Artes.  Arte,  Diseño  y
Arquitectura,  mensual,  aparecida  en  noviembre  de  1973  en
Barcelona, dirigida por Daniel Giralt Miracle.

Y  siempre  figurará  como  constante  en  su  trabajo  la
reivindicación de la vanguardia de preguerra y los artistas



del exilio, persiguiendo esa reconciliación con la otra España
de la que formó parte. En esta línea publica en ABC el 25 de
julio de 1970 un interesante artículo dedicado a Alberto, al
que  considera  su  amigo,  “sentí  su  forzoso  alejamiento  de
España como el de pocos…”,  reivindica su figura y se lamenta
de  cómo  la  guerra  y  posterior  exilio  iban  a  truncar  su
carrera: “somos conscientes –poderosamente conscientes- de lo
que este pionero del arte moderno sacrificó en nuestra guerra
civil, y posteriormente, en esas horas profesorales rusas que
no le permitieron hacer signos nuevos…”. Es un artículo jugoso
en el que Azcoaga confiesa abiertamente su alineamiento en la
preguerra con los renovadores: “Una de las figuras que más
destacó en las primeras muestras de la modernidad española
fue  Alberto Sánchez… era el más alto, destartalado y grandote
de los que por los años treinta soñábamos un futuro para el
arte español, que la guerra civil truncó en cierto aspecto”. Y
en otro lugar reconoce:

Al mismo tiempo que las banderas de quienes, una vez con
cuartillas coloradas, porque ello nos parecía muy moderno,
y otras celebrando sus hallazgos –y los de sus herederos-
en  salones  y  galerías  de  arte,  por  otros  medios  más
normales,  hemos  creído  siempre  que  criaturas  de  esta
importancia son los continuadores de una tradición viva,
auténtica,  en  nada  parecida  a  la  que  defendieron  los
anticreadores,  los  hijos  de  un  oficio  mejor  o  peor
aprendido  y  de  la  superficialidad.

Artistas renovadores de los que se ocupa con asiduidad, así
dedica artículos a Daniel Vázquez Díaz, Picasso, Gargallo,
Juan  Cabanas,  Godofredo  Ortega,  Rafael  Zabaleta,  Joaquín
Sunyer, Nonell, la Escuela de París… Sobre José Planes nos
dirá en Bellas Artes en el nº 33, de mayo de 1974: “Planes
–como  en  otros  niveles  Alberto  Sánchez  y  Ángel  Ferrant-
pertenece al grupo de escultores que en España acabaron con la
majestuosidad  teatralera,  desmesurada,  de  lo  modestamente
representativo”… Y prestará su apoyo también a las nuevas



generaciones,  escribe  así  sobre   Antoni  Clavé,  Zóbel,
Cuixart…, aunque no se prodigará tanto con las propuestas
vinculadas a la abstracción.

Al fin llegarán los reconocimientos, aunque tardíos, así la
Asociación Española de Críticos de Arte en abril de 1970 le
concederá el Premio Lázaro Galdiano “por su labor  crítica en
defensa del arte”; será asidua igualmente su presencia en
jurados desde finales de los setenta y  en los ochenta, como
los premios Blanco y Negro de pintura; ocupará lugar destacado
en homenajes a artistas de vanguardia como en la Cena homenaje
a Pablo Picasso en octubre de 1980 en Madrid con motivo del
centenario de su nacimiento,  o en el centenario de Pablo
Gargallo celebrado en enero del 1981 en ABC. Presidirá una de
las tres candidaturas presentadas en enero de 1984 al Ateneo
de Madrid  para relevar a Fernando Chueca Goitia al frente de
la institución,  junto a Azcoaga como presidente iban Eusebio
García  Luengo,  Carlos  García  Gual,  Antonio  Bestard,  Juan
Ignacio  Ferreras,  César  Antonio  Molina,  Luis  Alberto  de
Cuenca,  Francisco  Cabrillo,  Lauro  Olmo,  Enrique  Llovet  y
Cristina Alberdi. Y en 1981 asumiría  la presidencia de la
AECA sustituyendo a Antonio Bonet Correa. El periódico ABC del
11 de febrero publicaría una entrevista que titularía “Enrique
Azcoaga, nuevo presidente de la AECA”, en la que el crítico
explica  de  esta  manera  sus  objetivos  al  frente  de  la
Asociación, poniendo de manifiesto una vez más las que habían
sido siempre sus metas, su profesionalidad y su infatigable
labor en defensa de la crítica de arte:

Durante  mi  “liderazgo”,  lo  que  pretendo  es  que  a  la
asociación y a la actividad que ejercen sus asociados se
la respete un poco más; y que todo aquel que quiera contar
con el trabajo de un crítico de arte, se lo comunique a la
AECA.  Es  decir  que  esta  asociación  adquiera  una
funcionalidad  que  hasta  ahora  no  ha  tenido.  Antes
funcionaba  más  como  grupo  de  amigos,  pero  hay  que
conseguir que tenga una función, profesional, laboral,



reivindicativa, social; en definitiva, que se convierta en
el aglutinante de la función de los críticos del país.

[1]Entre  los   títulos   que  sirvieron  de  vehículo  a  este
dirigismo recordemos: Samuel Ros “Arte y política”. Arriba (2-
VII-1939); Luis Felipe Vivanco “El arte humano”. Escorial, I
(XI-1940), p.141-150;  Rafael Sánchez Mazas “Confesión a los
pintores”. Arriba (17-III-1940) y “Textos sobre una política
de arte”. Escorial (X-1942); José Aguiar “Carta a los artistas
españoles  sobre  un  estilo”.  Vértice,  36  (IX-1940);  Manuel
Abril “También el arte es política”. Arriba (25-III-1942), p.
3; José Luís López Aranguren “El arte de la España Nueva”.
Vértice (5-IX y X-1937); Pedro Laín Entralgo “Un médico ante
la pintura”. Vértice, 7-8, extraordinario, (XII-1937)…

[2]Son al respecto importantes los escritos de Eugenio d´Ors
en las décadas de los años veinte y treinta: Cézanne, Madrid,
1923, Nuevas glosas, Madrid, 1922; “Bodegones asépticos” en
Revista de Occidente XI-1923, “Mi salón de otoño” Madrid,
Revista de Occidente, 1924; o los que publicara en  La Gaceta
Literaria,   favoreciendo  con  ellos   el  relanzamiento  del



Noucentismo;  “Mario  Tozzi”  “.La  Gaceta  Literaria,  111  (1-
XVIII-1931), p. 224…

[3]Así lo manifiesta Francisco San José al hablar sobre el
plan  de  intenciones  del  grupo:  “Había  que  dar  la  batalla
total,  contra  académicos  y  contra  impresionistas,  nuevos
académicos  disfrazados.  Nuestro  espíritu  celtibérico,  muy
acusado  en  Benjamín  y  en  mi,  nos  conformaba  en  un  clan
intransigente que rechazaba los cuerpos extraños. Lo nuevo,
sí, pero irradiado desde Vallecas, donde fijamos taller y
residencia. Modigliani, Brancusi, Picasso, Calder, sí, pero
había que reencontrarse por nosotros desde Vallecas y llegar a
ellos  con  verdad,  trabajo  y  depuración…  estábamos  muy
informados  sobre  el  arte  contemporáneo.  Admitíamos  la
asimilación,  cualquiera  que  fuera,  pero  no  la  simulación
externa y ligera de cualquier tendencia “a la última”. SAN
JOSÉ, Francisco.: “Breve autobiografía”, 1972, recogida en el
catálogo de la exposición “Escuela de Vallecas”.1984.

[4]“Artículo 1.- La Academia Breve de Crítica de Arte es una
Asociación de carácter privado cuyos fines son los siguientes:

a/ Orientar y difundir en España el arte moderno, por cuantos
medios estén a su disposición.

b/  Favorecer  la  publicación  y  edición  de  los  trabajos
concernientes al arte moderno, dentro del criterio sustentado
por la propia Acadenia Breve.

c/ Celebrar exposiciones o conferencias.”

[5]Expuso en la SAI del 31 en San Sebastián, colaboró con el
Museo Ambulante de Misiones Pedagógicas, estuvo presente en el
pabellón republicano de la Exposición de París del 37 y era
hermano de Esteban Vicente, más próximo al ideario republicano
y exiliado en Nueva York, donde continuó su actividad, por
tanto con razones para suscitar el recelo del régimen. Tras la
guerra contó con la protección de José María de Cossío y 
Eugenio d´Ors, y  figuró en el Primer salón de los Once en



1943.

[6]En 1941 Emiliano Aguado publica en Escorial “Historia y
poesía”  y  en  1943  “El  arte  como  revelación”,  apostando
abiertamente por el Romanticismo.

[7]El  novelista  Esteban  Salazar  Chapela  afirmaba:  “La
vanguardia  existió,  gozó  y  murió.  Existió  cuando  debió
existir, en momentos necesarios de réplica, de combate, de
violencia por imponer un modo de literatura nueva, oriundo de
la  época…Abriendo  las  ventanas  a  alguna  rezagada  garita
romántica…Eso  fue  todo.Murió”  “¿Qué  es  la  vanguardia?”  La
Gaceta Literaria, 84 (15-VI-1930).  (Pérez Zalduondo y Cabrera
García, 2010: 340).

[8]Recordemos la creación y actividad de  grupos como Els
Vuit, la Escuela de Madrid, el Movimiento Indaliano , el Grupo
Z, el grupo Betepocs, Postismo, Grupo Pórtico , Cobalto, Dau
al Set …; las exposiciones sobre arte y artistas españoles
anteriores a la guerra como la muestra “Escultura Española
Contemporánea”, la exposición “Arte Español Contemporáneo”, la
actividad de los Salones de Octubre…la creación de la Escuela
de Altamira,  la organización de la V Asamblea Nacional de 
Arquitectos.

[9]Algunos de los artículos publicados son: Marjan Paszkiewicz
“Reflexiones sobre la pintura”, nº 2, 1-VII- 1945, p.3, Ortega
y  Gasset  “Discurso  sobre  la  crítica  de  arte”,  nº  10,  1-
I-1946,  p.1, Gómez de la Serna “Chagall”, nº 10, 1-I-1946 ,
Juan  Ramón  Jiménez  “Perfiles.  Pintores  españoles
contemporáneos”,  nº  4,  1-VIII-1945,  p.3   o  Pedro  Salinas
“Pintores poetas. José Moreno Villa”, nº 6,15-IX- 1945, p. 1.

[10]Era mucho en realidad, incorporarse con una galanura, con
un concepto tan personal de la síntesis, con esa aticidad que
ha acreditado a lo largo de su carrera a Gregorio Prieto, al
sentido actual, plenamente actual, del dibujo moderno”…” …”no
nos parece tan válido el dibujo que no aparezca injertado en



nuestro tiempo, dentro de la corriente que teniendo su alfa en
Ingres, cuenta con las realidades extraordinarias de Pablo
Picasso y Raúl Doufy, para no citar otros clásicos del “dibujo
vivo”,”… p 9

[11]Correspondencia  facilitada  por  el  profesor  Rodrigo
Gutiérrez Viñuales.

Revisión  crítica  de  la
Historia  del  Arte
contemporáneo
      

      Las Bellas Artes, hasta el umbral del siglo XX, definían
las actividades artísticas como la arquitectura, escultura,
pintura, música, poesía, retórica y danza, en contrapartida a
las llamadas “artes útiles” que estaban formadas por las artes
decorativas además de las ciencias. De esta manera, a las
Bellas Artes, se les ha añadido en los últimos tiempos las
llamadas “artes visuales”, en las que se incluyen los medios
visuales de comunicación de masas y la ciudad. De esta forma
para Giulio Carlo Argan: “La Historia del Arte, es la historia
de las obras de arte valoradas como hechos históricos. La obra
de arte es valorada como un hecho histórico, al igual que la
reforma religiosa de Lucero, la política imperial de Carlos V
o el descubrimiento científico de Galileo, aunque se trata de
un  hecho  histórico  de  carácter  específico,  referido
estrictamente  al  pensamiento  y  al  lenguaje  plásticos”.  El

https://aacadigital.com/articulos/revision-critica-de-la-historia-del-arte-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/revision-critica-de-la-historia-del-arte-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/revision-critica-de-la-historia-del-arte-contemporaneo/


valor artístico, visto desde un juicio crítico, no radica en
el concepto de belleza ideal , como ocurría en el pasado, hoy
en día, se considera una obra de arte cuando esta tiene una
importancia dentro de la Historia del Arte. Como mantiene
Francisco  Calvo  Serraller:  “el  crítico  sin  historia  juzga
sobre vacío, pero el historiador sin crítica documenta la
nada”.

       No es intención alguna realizar ningún tipo de “clase
magistral”, todo lo contrario, más bien, este comienzo sirve
para “refrescar la memoria” de en qué situación se encuentran
actualmente los estudios de Historia del Arte. Con motivo de
la alocución laudatoria en el ceremonial del acto solemne de
la festividad de San Braulio, el 26 de marzo de 2012 en
Zaragoza,  el  Catedrático  de  Historia  del  Arte  en  la
Universidad  de  Zaragoza  Gonzalo  Máximo  Borrás  Gualis
(Valdealgorfa,  Teruel,  1940),  pronunció  sobre  el  tema
“Historia  del  arte  y  patrimonio  cultural:  una  revisión
crítica”,  Prensas  Universitarias  de  Zaragoza,  bajo  la
colección Paraninfo,  acaba de publicar dicha clase magistral
del Dr. Borrás.  En la primera parte del estudio,  se imparte
una investigación sobre La escuela universitaria española de
Historia del Arte (1901-1972), en donde se recuerda a entre
otros, los aragoneses Julián Gállego y Santiago Sebastián,
Francisco Abbad  y Federico Torralba. La segunda parte, trata
sobre la Gestión del Patrimonio Cultural, en donde el profesor
alude diciendo: “La preocupación de los historiadores del arte
por la problemática del patrimonio cultural no es nueva, auque
sigue  en  vigor.  Las  referencias  en  este  sentido  podrían
remontarse hasta dos siglos atrás”. Ya lo dejó muy claro Alois
Riegl en 1903: “Es verdaderamente importante tener presente
que  todo  monumento  artístico,  sin  excepción,  es  al  mismo
tiempo un monumento histórico, pues representa un determinado
estadio de la evolución de las artes plásticas para el que en
sentido  estricto,  no  se  puede  encontrar  una  sustitución
equivalente”. Borrás alude en el trabajo a uno de los mayores
problemas dentro de los planes de estudio de la licenciatura



en  Historia  del  Arte,  que  es  sin  duda  alguna  la
profesionalización  del  historiador  del  arte  dentro  de  la
creciente  demanda  social,  cuando  dice:  “Así  se  han  ido
incorporando a los estudios universitarios todo un grupo de
materias de carácter más profesional y próximas a gestión, que
van desde las más genéricas como las Técnicas artísticas y la
Catalogación, hasta las más específicas como Museología, la
Conservación y Restauración de obras de arte y la Legislación
sobre Patrimonio Cultural. Pero por otro lado, en este caldo
general  de  cultivo  era  lógico  que  se  gestasen  no  pocos
intentos de nuevas diplomaturas y licenciaturas en Patrimonio
y Bienes Culturales”. La tercera y última parte del trabajo,
rescata las “luces y sombras” sobre la gestión del patrimonio
cultural en nuestra comunidad autónoma, destacando, dentro de
las luces los Parques culturales, cuyo paradigma sería el del
Río  Martín  (Teruel),   el  Servicio  de  Restauración  de  la
Diputación  de  Zaragoza,  Los  convenios  de  colaboración
institucional para la restauración, de la Caja de Ahorros de
la Inmaculada de Aragón. El programa de difusión y de visitas
culturales  «Mudéjar  abierto»  en  la  Comarca  Comunidad  de
Calatayud. La recuperación de la casa mudéjar de Benedicto
XIII de Daroca por la Fundación Campo de Daroca. Mientras que
en la sombra, citará ejemplos como el nonato Instituto del
Patrimonio  Cultural  de  Aragón,  el  informe  profesional  del
historiador del arte en los proyectos de intervención en el
patrimonio cultural o el cumplimiento de los deberes de visita
pública  por  parte  de  los  propietarios  y  titulares  del
patrimonio  cultural.

      No creemos que exista mejor descripción que la que
realiza el propio autor al enumerar lo que debe ser un buen
historiador, cuando dice: “pienso que una Historia del Arte,
que no sea capaz de dar respuesta adecuada a las exigencias
sociales  de  cada  momento,  ha  de  considerarse  caduca.  La
demanda editorial de nuestra disciplina –en su mayor parte
obras de síntesis y divulgación- ha constituido una buena
piedra de toque en las últimas décadas; muchos de nosotros



hemos dado una decidida respuesta de estrecha colaboración con
el mercado editorial sin preocuparnos en exceso del descrédito
académico que para muchos conlleva este tipo de trabajo. Pero
un compromiso ético con la sociedad no debe desnaturalizar el
papel específico de cada disciplina universitaria, antes al
contrario, esta debe proyectar un foco de luz propia sobre la
realidad  circundante.  En  definitiva,  lo  que  la  sociedad
necesita y puede exigir a un historiador del arte es que este
se comporte como tal”.

Borrás Gualis, Gonzalo M.

Historia del arte y patrimonio cultural: una revisión crítica

Prensas Universitarias de Zaragoza. Colección Paraninfo. 2012,
123 pp

  

Un libro con mucho sex-appeal
Este es un libro muy seductor  –como no podía ser menos,
tratando sobre el tema de arte y sexo–, con una cubierta
preciosa, una maquetación muy cuidada, atractivas imágenes a
todo color, y un título llamativo, basado en un conocido libro
del  poeta  Juan  Antonio  González-Iglesias.  También  son  muy
interesantes  los  textos  recogidos,  que  corresponden  a  las
conferencias impartidas en un curso homónimo organizado en la
primavera de 2008 por el Museo Casa Natal de Picasso y el
Departamento de Historia del Arte de la Universidad de Málaga.
Dos años se demoraron en editadarlas, y dos más ha tardado el
libro  en  llegar  a  mis  manos,  por  cortesía  de  las
coordinadoras, dos colegas de la Universidad de Málaga cuyos
trabajos sigo siempre con mucho interés. Mucho han trabajado

http://puz.unizar.es/libros/autores-libros/1415-Borr%E1s+Gualis%2C+Gonzalo+M..html
https://aacadigital.com/articulos/un-libro-con-mucho-sex-appeal/


ambas  en  este  libro,  en  el  que,  tras  las  páginas  de
introducción y presentación, abre el tema la citada Maite
Ménde Baiges con un estupendo estudio preliminar que ofrece el
estado  de  la  cuestión  sobre  el  tema.  Luego,  la  primera
aportación, empezando en la Grecia clásica que nos legó el
término “eros”, corre a cargo de Carmen Sánchez y versa sobre
cuerpos desnudos en el arte clásico. En contrapunto, Cristina
Val Lorenzo ofrece seguidamente una sintética reflexión sobre
erotismo  en  el  arte  oriental.  Entrando  en  el  centro  de
gravedad del libro y del tema, Belén Ruiz Garrido aporta a
continuación  un  interesante  artículo  sobre  los  engaños
eróticos de finales del siglo XIX y principios del XX. Está
apropiadamente situado delante del artículo de Juan Antonio
Ramírez, a quien va dedicado el libro como homenaje póstumo:
es una nueva vuelta de tuerca sobre argumentos previamente
tratados por él mismo en torno a algunos de sus artistas
favoritos, desde Manet a Duchamp, como autores de cuadros
protagonizados  por  prostitutas;  pero  centrándose  aquí  muy
especialmente en Picasso, para hacer honor a la Fundación que
acogía  el  curso.  Luego  hay  otras  aportaciones  sobre  arte
actual por Isaac Montoya y la propia Maite Méndez Baiges. Y,
como no podía ser menos, el cine culmina por partida doble
este análisis, con sendos artículos de Francisco García Gómez
y Román Gubern. Mis felicitaciones a las dos coordinadoras y a
todos  los  demás  autores.  Hago  votos  porque  la  Fundación
Picasso  siga  apoyando,  a  través  de  su  Departamento  de
Publicaciones, hermosos libros como éste, que es una prueba
más de las actividades que coordinadamente están llevando a
cabo museos y universidades en el campo de la investigación y
difusión en Historia del Arte.



Entrevista a Daniel Canogar
 

 

El arte es para Daniel Canogar “como un bote salvavidas” y,
ciertamente, algo tiene su taller de refugio. En él amontona
cables, bombillas, cámaras antiguas que son, dice, metáforas
de su biografía. “Me considero una bombilla más, que tiene su
vida, su fecha de caducidad y que sólo brilla durante un
tiempo. Tengo 45 años y, lejos de ser un artista joven’, creo
que  hay  que  cuestionarse  qué  relevancia  tienes  o  quieres
tener”.

 

P. Soto: Daniel ¿Por qué escogiste la luz como medio en tu
trabajo?

 

D. CANOGAR: ¡No escogí yo la luz, fue ella la que me escogió a
mí! Es un tema que al que se me va la mirada, sobre todo con
la luz proyectada. La proyección es un tema que me interesa
muchísimo  por  las  posibilidades  que  nos  ofrece  como
instrumento  de  trabajo.

 

P. Soto: Sus obras, como Body Press o Contrabalanza, ¿como
surgen?

 

D. CANOGAR: Estas obras surgen en un momento difícil de mi
vida  que  hace  referencia  al  cuerpo  humano.  Se  pone  de
manifiesto cómo la parte tangible está aprisionando la parte
más espiritual de las obras. Una de las cosas que me interesan

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-daniel-canogar/


mucho respecto a la luz es que esta se escapa de lo matérico
nos libera de otras cosas.

 

Todo mi trabajo es como una especie de pugna, entre esa parte
destinada de lo tangible y lo intangible. Es una paradoja el
querer escaparse de lo tangible, de lo orgánico, de lo físico.
Me  interesa  esa  bipolaridad,  el  querer  escapar  de  lo
intangible y al mismo tiempo volver a esa tangibilidad. Son
piezas que son autorretratos, pues utilizaba partes de mi
cuerpo ante Ia idea de querer escapar de esa realidad que me
pesaba mucho.

 

En  Gravedad  Cero  posicionas  al  espectador  en  una  nueva
situación, ¡el individuo parece que despega de la tierra! La
metáfora de la burbuja en aquel momento definía muy bien las
burbujas  tecnologizadas  en  las  que  nos  encontramos  en  la
actualidad,  como  en  las  que  estamos  ambos  ahora  mismo
(conversación  vía  Skype),  en  esta  especie  de  tubo
comunicativo, en el espacio-tiempo. Me parece que en esta
metáfora hemos perdido un poco el contacto, no solo con la
tierra,  sino  con  nuestra  realidad  más  inmediata.  Esas
tecnologías  que  nos  ayudan  a  escaparnos  del  peso  de  la
realidad, del peso de nuestros cuerpos nos hacen sentirnos un
poquito  más  efímeros,  y  esto  al  mismo  tiempo  tiene
consecuencias. La metáfora del astronauta para mí resumía la
paradoja de un ser humano que ha perdido ese sostén de la
gravedad  que  le  sujetaba  y  se  encuentra  en  otras  nuevas
condiciones,  otra  dimensión  y  debe  encontrar  una  nueva
identidad. Es una nueva exploración un poco existencialista.
Es una obra en la que las figuras han perdido su fondo. Y te
hacen pensar ¿cómo éstas se sujetan en el espacio? Me interesa
mucho de lo tangible de la escultura a lo intangible del
universo.



 

Proyectar al ciudadano en monumentos muy centrales conocidos
por el ciudadano, hacerlos mas cercanos. Tendemos a pensar por
nuestra memoria histórica, que pertenece al pasado, que si
estos monumentos perteneciesen a alguien seria al gobierno. Me
interesa que el ciudadano se sienta cercano a la ciudad, muy
heredero y dueño de esos monumentos, que estos que no deben
ser únicamente un adorno, sino testimonios de un legado de una
memoria histórica. Y a través de un juego tan básico como es
el ciudadano reptando, asaltando en el caso de Segovia, el
ciudadano se está adueñando de ellos, los está haciendo suyos,
que  no  queden  como  ornamentos  absurdos  o  aislados  en  la
sociedad. La Puerta de Alcalá era muy importante parra mí, era
un monumento un poco absurdo que yo quería hacer mas cercano
al ciudadano. Este elemento performativo me interesa mucho en
la creación de la obra, ya que surgen elementos y cosas que no
se controlan, yo solo hago de “maestro de ceremonias”.

 

Estas redes están totalmente insertas en nuestras vidas. Lo
que  yo  detecto  en  mis  neuronas  es  que  el  bombardeo  de
información me esta generando una amnesia, una perdida de
memoria, detecto un agotamiento, me dicen cosas y las olvido.
Estas tecnologías, que en un principio están creadas para
hacernos recordar, lo que están haciendo es sustituir nuestra
memoria. Para mi la perdida de la memoria es una perdida de la
identidad básica, necesitamos de nuestras memorias para saber
quienes  somos.  Y  para  mi,  esa  es  la  lucha  de  mi  último
trabajo, el intentar mantener esa memoria vigente ante el
pánico a perderla. Esto también está presente en las obras de
los cuerpos fantasmagóricos. Uno de los hilos conductores de
mi trabajo es “ese miedo a la desaparición”, la perdida de las
memorias que son en definitiva las que estructuran quienes
somos, el alejarse de la objetualidad, entrar en el proceso,
en la creación de la obra no historiable.



 

P. Soto: ¿Qué piensa de esa búsqueda de lo cambiante, de lo
efímero,  lo  fluido,  del  arte  ahistórico,  que  no  se  puede
historizar?

 

D. CANOGAR: Estoy dedicado a la información y cada vez soy
capaz de retener menos información. Este se está convirtiendo
en  un  tema  central  en  mi  trabajo,  soy  consciente  que  la
perdida de memoria es en cierto modo una perdida de identidad.
Una  memoria  debe  de  estar  construida  con  la  sabiduría  y
experiencia  pasadas.  Las  herramientas  de  la  memoria  del
presente intentan ayudarnos en este desaparecer continuo de
las cosas, pero a medida que se hacen mas obsoletas estas
también son olvidadas. Los resultados de este proceso son
turbadores: amnesia colectiva. Al tirar nuestra historia a la
basura,  la  personal  y  la  colectiva,  estamos  condenados  a
cometer los mismos errores.Quizás sea un esfuerzo absurdo,
pero con mi obra espero detener un poco las cosas, recuperar
algunos de estos depósitos de la memoria.

 

P. Soto. : Es evidente en tu obra Sscanner la proyección e
interpretación del espacio de flujos lumínicos, de la que
podríamos hacer diferentes lecturas que evidencian multitud de
entornos de la realidad más inmediata pero ¿con qué sentido
creaste esta obra?

 

D. CANOGAR: Fundamentalmente el deseo de conectar las redes
sociales  digitales  con  las  conexiones  cerebrales  y  los
disparos  sinápticos.  Son  dos  redes  de  comunicación  que
perfectamente se reflejan una en otra. En la enfermedad de
Alzheimer,  el  hipocampo  en  el  lóbulo  medio  se  degenera,
creando simultáneamente pérdida de memoria y desorientación



espacial. Encuentro fascinante como nuestra función celébrales
están conectadas para interferir en nuestra habilidad para
movernos por el mundo.

 

P. Soto.: Teniendo en cuenta la interactividad como estrategia
de acción de interrelación en tu trabajo ¿podríamos hablar de
performatividad como estrategia de interrelación en tu obra? Y
por  lo  tanto,  ¿nos  llevaría  esto  a  considerar  el
conceptoperformatividad  en  el  lenguaje  de  la  luz?
¿performatividad como reflexión o incluso como memoria y/o
historia?

 

D. CANOGAR: La performatividad ocurre en varios niveles en mi
trabajo. Muchas de mis obras requieren la participación de
grandes  grupos  de  personas  que  tienen  que  posar  para  mí
mientras  hacen  una  acción.  Estas  sesiones  son  realmente
interesantes  para  mí,  y  espero  que  también  para  los
participantes.  Les  doy  mucho  margen  de  participación  e
iniciativa,  sugiriendo  acciones,  actitudes,  atrezzo,  etc.
Normalmente  lo  mejor  de  estas  sesiones  sale  de  la  propia
iniciativa de los participantes. Es realmente un performance
colectivo, donde los participantes son actores, público cuando
“actúan” otros participantes, y en los que intento crear un
ambiente  distendido,  casi  como  un  happening,  con  cerveza,
música  y  algo  para  picar.  Pero  ya  en  el  terreno  de  la
exposición de mis obras, es la instalación y su capacidad para
invitar al público, a rodear y ver la obra desde distintos
puntos de vista, de recibir sobre su propio cuerpo reflejos
proyectados y convertirse en una pantalla, la que incita a la
participación preformativa del público. Me interesa esta idea
última, sobre todo la proyección que cae sobre el cuerpo del
espectador. Me gusta pensar en las proyecciones como metáforas
psíquicas, proyectamos nuestros fantasmas al exterior a través
del mundo de la luz y la proyección, al tiempo que otros



proyectan sus fantasmas sobre nosotros. Sin duda allí están
nuestras  memorias  y  nuestra  historia.  Este  diálogo  o
interactividad es algo que ocurre en toda obra de arte, sea
literalmente interactiva o no. Quizás, en mi obra hago esta
interactividad fantasmagórica más presente. Es un tema que me
apasiona.

 

P. Soto: En determinadas ocasiones habla de nuevas narrativas.
¿Cómo definiría estas nuevas narrativas?

 

D.  CANOGAR:  Las  nuevas  narrativas  son  fundamentalmente
fragmentarias. Son las que aparecieron con los hipervínculos
interactivos que surgieron con el auge de Internet, y que se
han convertido en moneda corriente de las redes sociales tipo
Twitter o Facebook. Son también las narrativas de los reality
shows, que funcionan como un constante “coitus interruptus” de
resolución narrativa. Sus protagonistas se gritan, se abrazan,
lloran,  pero  nunca  se  cierra  la  narrativa,  siempre  queda
interrumpida por otra similar e igualmente inconexa. Se nos
presenta  la  zanahoria,  pero  nunca  llegamos  a  pegarle  un
verdadero  mordisco.  Es  un  reto  desestabilizador  a  las
narrativas  clásicas,  regladas  por  leyes  que  vienen  de  la
antigüedad clásica, y que han estado vigentes hasta hace muy
poco tiempo. Lo interesante de las nuevas narrativas es que
crean nuevas identidades, igualmente fragmentarias. El sujeto
contemporáneo, que asiste a una reunión al tiempo que consulta
su email en su teléfono móvil, es un buen ejemplo de esta
nueva identidad fragmentada.

 

P.  Soto:  En  tu  obra  es  una  parte  fundamental  la  video-
proyección. ¿Qué significado conceptual tiene esta para usted?

 



D. CANOGAR: Al hilo de lo dicho anteriormente, entiendo las
proyecciones  como  fantasmas  tecnológicos,  y  son
fundamentalmente  vehículos  para  nuestros  mundos  psíquicos,
nuestros sueños, memorias, ese aspecto intangible pero tan
presente en nosotros. En este sentido, la video-proyección me
deja acercarme a un mundo onírico que permite explorar otras
formas de ver la realidad.

 

P. Soto: ¿Cree usted que la instalación de luz interactiva es
un medio de “construcción de sentido”? En su obra el medio y
el  mensaje  se  complementan,  se  potencian  mutuamente.  Hay
momentos en los que parece una gran partitura, ¿cómo lo hace?

 

D. CANOGAR: El ritmo en mis proyecciones es algo a lo que
presto gran atención, y que sin duda tiene mucho que ver con
una partitura musical. Pero para contestar a su pregunta,
realmente no separo medio de mensaje. Ambos son la misma cosa
para mí. Sencillamente intento estar cerca de los temas que me
apasionan,  y  cuando  encuentro  un  vehículo  que  me  permite
explorar estos temas, la sincronía entre medio y mensaje es
muy fluida. Si hacemos el recorrido de la exposición Vórtices,
en la que haces una reflexión en cuanto al compromiso del
reciclaje, “ríos de historia” que nos llevan hacia un futuro
difícil,  idea  en  la  que  trabajas  ya  desde  hace  bastante
tiempo. En la obra Vórtices el espectador se va sumergiendo en
cada una de las instalaciones y vive una experiencia tras
otra, adentrándose y dejándose llevar por el flujo del agua en
cada uno de los contextos, viviendo experiencias perceptivas,
sensoriales y dinámicas. El espacio adquiere una plasticidad
impresionante, al mismo tiempo el mensaje, la idea, te va
empapando. Es una travesía que se hace rompiendo limites, lo
rígido se convierte en fluido, lo estático en dinámico, etc.

 



P.  Soto:  El  espacio  adquiere  dimensiones  especiales,
diferentes, ¿qué es el espacio para usted y cómo lo transforma
con su obra?

 

D.  CANOGAR:  La  relación  de  la  obra  con  el  espacio  es
fundamental. Paso mucho tiempo dentro de los espacios antes de
planificar las exposiciones: intento sentirlas, conocer sus
excentricidades, y sobre todo jugar con los espacios en lugar
de intentar doblegarlos a ideas preconcebidas. En este sentido
pienso mucho los espacios narrativamente. Me gusta imaginar al
espectador  viajando  a  través  de  la  exposición  como  si
estuviera viendo una película, con un primer plano seguido por
un  segundo  plano,  y  así  se  va  construyendo  la  narrativa
general  de  la  exposición,  solo  que  esta  película  es
tremendamente espacial. Me gusta siempre construir maquetas de
los espacios expositivos, esto me permite planificar con gran
cuidado cómo el público va a navegar a través de la sala, qué
obra va a ver primero, y cual será la segunda obra y cómo
transportar su atención a la tercera instalación, etc. 

 

P. Soto: El espectador cuando entra en su obra va predispuesto
a vivir una experiencia multi-sensorial en la que se hace
partícipe. Ya que la obra convierte al espectador en un fluido
más,  en  un  “vórtice  o  remolino  humano  que  provoca  esta
experiencia  y  a  su  vez  es  producto  de  ella.  Cuando  esta
creando la obra ¿piensa de antemano en el espectador? ¿en un
perfil  de  espectador  determinado?  ¿espera  una  reacción
determinada?

 

D.  CANOGAR:  Me  interesa  llegar  tanto  a  un  público
especializado en arte como a uno aficionado, y poder llegar a
ambos  públicos  es  siempre  un  reto.  Pienso  mucho  en  el
espectador, pero no quiero predeterminar sus reacciones. Me



interesa recibir interpretaciones de mis proyectos, aprendo
mucho de ellos realmente. Una vez que la obra abandona el
estudio, deja de ser mía y se convierte en algo que pertenece
al mundo y que tiene vida propia. Entiendo el arte como un
medio, es decir, una mediación entre seres humanos. Para mí es
un vehículo de comunicación con el mundo exterior, pero para
que sea realmente comunicación, tiene que ser recíproco.

P.  Soto:  Para  finalizar,  ¿me  podría  decir  alguno  de  los
referentes que tiene para hacer su trabajo?

 

D. CANOGAR: Me interesa la historia del pre-cine, aparatos y
juguetes ópticos que aparecieron sobre todo en el siglo XIX, y
que fueron formando al espectador contemporáneo. Me interesan
igualmente artistas que hacen referencia a esta arqueología de
la imagen, entre ellos Anthony McCall, Tony Ousler, Jennifer
Steinkamp, por nombrar algunos. Me apasiona ver como el cine
construye espacios, y me interesan mucho las obras de arte que
salen del ordenador e invaden nuestro espacio físico. Así lo
hacen  artistas  vinculados  a  los  nuevos  medios  como  Jim
Campbell y Charles Sandison.

 

Esta entrevista a Daniel Canogar comienza a finales del 2011 y
finaliza en enero de 2012. Conversaciones vía Skype. (foto de
Daniel Canogar por Sofía Montenegro, gentileza del artista)

Inminencia: ¿un agente hostil

https://aacadigital.com/articulos/inminencia-un-agente-hostil-o-un-catalizador/


o un catalizador?
 

«Una estética de la inminencia no es una estética de lo
efímero». Esta frase —que podría haber pronunciado un artista
tan comprometido con el significado de la obra enmarcada
dentro del espacio social como lo fue Joseph Beuys— condensa
plenamente las ideas centrales del último trabajo de Néstor
García Canclini (La Plata, 1939), La sociedad sin relato.
Antropología y estética de la inminencia. Antropólogo y
crítico de la cultura contemporánea, ha ejecutado desde los
años setenta complejos y certeros análisis de la sociedad
actual y sus constructos culturales, sobre todo (pero no sólo)
de la órbita latinoamericana, en libros como Culturas
populares en el capitalismo (1982), Culturas híbridas.
Estrategias para entrar y salir de la modernidad (1990) y
Diferentes, desiguales, desconectados. Mapas de la
interculturalidad (2004) donde ha desarrollado extensamente
sus tesis sobre la hibridación cultural. Aunque en sus
trabajos anteriores García Canclini había utilizado ejemplos
de la esfera del arte (llamémosle «culto») para ilustrar sus
argumentos relacionados con la teoría y la práctica de la
industria cultural, es la primera vez que se lanza a la
intrincada red que forma el sistema artístico (o si se
prefiere establishment) de la actualidad.

Antes de abordar la estructura y las aportaciones del libro
quisiera llamar la atención sobre el título —mejor que muchos
textos completos de otros autores—, concretamente sobre la
relación entre «sociedad» y «relato» y su comunicación y
correspondencia con los conceptos «antropología-estética» e
«inminencia». Aquella sociedad sin relato a la que se refiere
Canclini (en líneas similares a las Vicente Verdú o Ulrich
Beck) y en la que estamos inmersos ha perdido, no sabemos si
irremediablemente, por un lado, la capacidad para hacer más
soportable la experiencia comunitaria y por otro, la aptitud
para una realización más coherente de la existencia física. El
estado de la sociedad (o mejor dicho, de la sociedad
occidental estandarizada que se ha impuesto al conjunto

https://aacadigital.com/articulos/inminencia-un-agente-hostil-o-un-catalizador/


heterogéneo de las otras sociedades) es el de la desidia, a
merced de hiperbólicos agentes postmodernos que legitiman lo
injustificable y de los posthistoricistas que se asientan en
un inactivismo sumamente cómodo e inercial. Asimismo, la
entelequia antropología-estética resulta operativa por cuanto
que la imagen y sus procesos de fruición y consumo han
extendido sus tentáculos por doquier, de ahí que el análisis
iconográfico (e histórico) sea pertinente para comprender los
principios antrópicos del sistema artístico, un sistema que
—como ha observado eficazmente García Canclini— extrae su
energía de los virtuales yacimientos de la inminencia. El
rasgo inminente del arte ocuparía un lugar destacado junto a
la tradicional experiencia estética, es decir, como afirma el
autor, ya no cabe preguntarse qué es el arte, sino cuándo hay
arte; en efecto, inquirir sobre la temporalidad del arte
orienta no sólo hacia el descubrimiento de nuevos potenciales
sino también la observación de cómo se adapta de acuerdo con
las condiciones ambientales. Así, es relevante la lección que
extrae Canclini de la categoría de lo inminente en la práctica
del arte contemporáneo por su eficacia para transformar su
entorno «socialmente» (lo que demuestra con numerosas muestras
a lo largo del libro), es decir, en qué momento se producen
las circunstancias —en tanto que proceso— que diagnostican la
emergencia de una experiencia estética y, por añadidura,
social.

Con estas premisas podemos pasar al examen pormenorizado de La
sociedad sin relato, un libro estructurado en siete capítulos
más un epílogo y una introducción en el que García Canclini
hace un repaso por distintos fenómenos actuales donde el arte
y su dispositivo forman parte del conglomerado de la industria
cultural contemporánea. Ahí se inician los prolegómenos con
«Apertura. El arte fuera de sí», donde el autor sienta las
tesis de un arte «postautónomo» que se ha tornado dependiente,
cada vez más, de una organización reticular al mismo tiempo
que dictamina la desaparición del relato artístico en los
mismos términos usados por Lyotard para referirse al colapso
del socialismo real. En palabras de Canclini es un proceso que
desplaza la práctica objetual a otras «basadas en contextos
hasta llegar a insertar las obras en medios de comunicación,
espacios urbanos, redes digitales y formas de participación
social donde parece diluirse la diferencia estética». Es



sumamente significativo el concepto de «participación social»,
sobre todo en artistas que desde los años setenta (George
Maciunas, Gordon Matta-Clark, Vito Acconci, Hans Haacke,
Krzyzstof Wodyczko o Marcel Broodthaers, entre otros) han
introducido fuertes modulaciones en su discurso artístico que
iban más allá de la simple contemplación o deriva ambulatoria
entre imágenes, representaciones u objetos, y que han
promovido la intervención activa de los asistentes como medio
de creación de vínculos interpersonales.

Canclini en el primer capítulo medita sobre la necesidad de
una trayectoria convergente entre la estética y las ciencias
sociales por la poderosa razón de que el arte ha ido asumiendo
paulatinamente «funciones económicas, sociales y políticas».
Tomando como punto de partida algunas de las obras en México
D. F. del belga Francis Alÿs, fotografías donde el artista se
presenta como un observador/documentador de las acciones
cotidianas callejeras (sobre todo la serie Ambulantes del año
1992), pasa posteriormente a ilustrar la idea de la
concordancia entre lo estético y lo social con la célebre
conversación entre Hans Haacke y Pierre Bourdieu publicada con
el título Librecambio (Libre-échange: Entretiens avec Hans
Haacke, 1994) donde, a través de sus respectivas experiencias,
encontraban una posición común sobre la transferencia de lo
sociopolítico hacia las prácticas artísticas, además del «giro
transdisciplinario del arte» y la transformación de éste a
través de las tecnologías de información. Profundo conocedor
del Pierre Bourdieu de Las reglas del arte. Génesis y
estructura del campo literario (1997), Canclini comparte con
él una gran parte de su ideario, pero le recrimina
abiertamente que su noción de campo sea demasiado extensa y,
al mismo tiempo, que esos mismos campos literario y artístico
tengan un funcionamiento autónomo; para García Canclini el
concepto de campo artístico no explica ni predice algunos
comportamientos del arte que se hallan en zonas de penumbra,
como son los comportamientos sociales. Con este fin inserta el
parámetro de la inminencia, que permite «insinuar sin llegar a
nombrar» pues según Borges «esta inminencia de una revelación
que no se produce, es, quizá, el hecho estético». En otras
palabras, y recurriendo a Walter Benjamin cual salvavidas, se
puede aventurar que la categoría de inminencia es al proceso
artístico lo que el aura a la obra de arte.



El segundo capítulo lo dedica al espinoso asunto de la cultura
visual y sus relaciones con el concepto de patrimonio y,
aunque no lo cita expresamente, el de industria cultural. Esta
es una de las secciones del libro que quizá resulte más
reveladora, sobre todo por la soltura con la que maneja (y su
proyección antropológica, no lo olvidemos) las variaciones y
permutaciones que se suceden en el interior del significado de
patrimonial y sus vínculos con lo que se cataloga de
«universal» o no merced a distintas modas ideológicas. Cierra
el capítulo con un rastreo del trabajo del artista jalapeño
Gabriel Orozco, célebre por piezas enormemente sugestivas para
los espectadores como La DS o Ballena y por manipular diversos
módulos contextuales que van del muy restringido espacio de la
“cultura-visual-autóctona-mexicana” a amplios referentes
globales (que no universales) de la actualidad. Ello le
permite a García Canclini sentenciar la miope perspectiva del
establishment artístico con la siguiente conclusión no exenta
de ironía: «Es curioso que en el campo del arte, donde existe
un largo trabajo con la polisemia y la ambigüedad, tantos
críticos se comporten como un policía de [in]migración:
Defínete, ¿eres un artista mexicano o global? “Ninguna de las
dos posturas me interesa”».

La sección media es quizá, a nuestro modo de ver, algo
desigual no por la debilidad de los argumentos —al contrario—
sino por el ritmo un tanto atropellado y casi sin respiración
de los ejemplos de Antoni Muntadas, Santiago Sierra y Marco
Ramírez Erre en el mismo capítulo dedicado a la estrategia
apropiacionista; a ellos le sigue el tremendo escepticismo que
demuestra en «Valorar el arte: entre mercado y política»,
donde las, en otro tiempo de necesariamente de moda, teorías
del «arte relacional» del commissaire-enfant terrible Nicolas
Bourriaud quedan desbancadas por la pertinencia de la
«estética del desacuerdo» de Jacques Rancière y la acuñación
de Canclini de los artistas como «trabajadores del disenso».
Los siguientes son, respectivamente, una ilustración del
concepto de lo discordante con la obra de León Ferrari y un
análisis de la difícil pervivencia del concepto de lo público
y las nuevas situaciones de retícula social en el siglo xxi a
través de la obra de Carlos Amorales, denominada con tino como
«archivo de interrupciones».



Finaliza su trabajo con un pasaje que tiene la estructura de
un doble epílogo. Por un lado, cierra la cuestión sociológica
de su investigación con un lúcido estudio centrado en la
recepción que ejecuta el público en contacto con la obra de
arte y como ha sido habitual a lo largo de todo el texto,
utiliza la activa obra política de Teresa Margolles. Por otro
lado, recapitula y catapulta hacia el futuro el libro en seis
puntos muy precisos que van del enigma de la estética
postautónoma a la prognosis de una nueva conjunción ética-
estética-social, pasando por los conflictos entre las
superestructuras, la sociedad utópica y los roles cambiantes
del arte en la cultura contemporánea.

Estamos, sin temor a equivocarnos, ante uno de los mejores
libros sobre arte —no sólo, sino también de estética,
antropología aplicada, teoría política y pensamiento
contemporáneo— de los últimos años. Sin embargo, a pesar de su
documentación exhaustiva y de los cientos de exposiciones que
se intuyen visitadas entre las colectivas, ferias, bienales y
otros eventos internacionales, es una lástima que no haya
incidido más en el trabajo de algunos de los artistas que
consideramos sumamente complejos (y muy directos en sus
mensajes políticos) como es el caso de Alfredo Jaar y Teresa
Margolles. Estamos de acuerdo en que no son artistas
específicamente «sociales», es decir, que no suelen trazar
intervenciones en las que el visitante interactúe
positivamente, pero sí utilizan y construyen sus discursos con
la materia prima de la sociedad; y eso que el propio García
Canclini percibe a cada uno de ellos como si fuese consciente
de esa peculiaridad: a Jaar como un dispositivo retributivo de
lo invisible mientras que a Margolles la inscribe dentro del
desencanto a consecuencia del divorcio ciudadano de lo
artístico, lo público y lo político. Aunque el prestigio
internacional de Alfredo Jaar proviene de su monumental Rwanda
Project (1994-2000), creemos que se habrían ilustrado de
manera más eficiente las tesis de Canclini sobre el carácter
efímero de la obra de arte y la reflexión dirigida hacia los
modos de articulación de la institución artística con la
irónica obra Skogall Konsthall (1999), que documenta la
erección y fundación de un centro de arte que duró exactamente
veinticuatro horas en la localidad sueca de Skoghall.



En lo concerniente a la obra de Margolles, vaya por delante
una meditación. Quizá uno de los fenómenos más
distorsionadores — sobre el que recae un manto de silencio,
como si fuera un especie de exorcismo— en el tejido social y
de la realidad (además de los conflictos bélicos, por
supuesto) es el suicidio. La decisión personal de desaparecer
del plano físico es el proceso más complejo de ejecutar por
parte de un individuo, al tiempo que un paradójico acto de
ejercicio de libertad; también parece ser que los suicidios
son tan contagiosos como el catarro común y, por esta razón,
los medios de comunicación no hacen menciones al respecto para
evitar su proliferación: es, en cierto modo, el final de todos
los relatos. En este sentido, se echan de menos la mención de
los trabajos de Teresa Margolles cuando formaba parte del
colectivo SEMEFO (Servicio de Medicina Forense) en los que se
ahondaba sobre la necesidad de dar voz a los suicidas a través
de sus notas que adjuntaba a los moldes y vaciados que sacaba
de los cadáveres o que fijaba en caracteres en las marquesinas
de los cines de Culiacán, en México, con la firme convicción
de evitar que su acción quede reducida a un proceso
incomprendido y que su naturaleza no los hiciera parecer
sujetos alienados e insensibles.

Queremos concluir con la recomendación de leer este libro en
editado por Katz, quienes a pesar de su sencillez continúan
añadiendo a su catálogo investigaciones que, como la de García
Canclini, resultan de enorme utilidad e interés para los
historiadores de arte (y cultura contemporánea) con ejemplos
como los siguientes: Antropología de la imagen de Hans
Belting, Ecología de la cultura de Antonio Lastra, El cine,
puede hacernos mejores? de Stanley Cavell o Medios, pantallas
y otros lugares comunes de Lisa Block de Behar son algunos
ejemplos de la dinámica de esta editorial bonaerense.



Antonio  Fernández  Molina,
crítico de arte
        Hablar de A. F. Molina (Alcázar de San Juan, provincia
de Ciudad Real, 1927-Zaragoza 2005), es hablar de una figura
absolutamente  inclasificable,  por  la  gran  diversidad  de
trabajos que realizó en los diferentes cauces de expresión: la
literatura, la poesía, el teatro, la crítica tanto literaria
como artística, el cine, la pintura o el grabado, todas estas
expresiones las fue desarrollando a lo largo de su vida de
manera autodidacta. Si bien la faceta más conocida sea la del
“poeta-pintor”.  No  solo  fue  un  gran  creador,  también  un
incansable estudioso por conocer todo lo que alrededor de las
artes se estuviera produciendo, llegando a convertirse en un
erudito especializándose en artistas, que como él, combinaran
la  escritura  con  la  pintura.  Recuérdese  su  ensayo  sobre
Picasso escritor, el primero editado en nuestro país.  A lo
largo del presente trabajo, rescataremos, dentro de su amplia
biografía, una faceta quizás, menos conocida, la de crítico de
arte. Debemos agradecer públicamente, las facilidades que la
familia  del  artista  nos  ha  brindado  a  la  hora  de  poder
revisar  los cientos de papeles y recortes de periódico y
revistas en las que participó. Especialmente, en la figura de
su  hija   Ester  Fernández  Echeverría,  por  atender  todas
nuestras peticiones.

         La niñez y juventud de A. F. Molina fueron duras, su
padre muere cuando él apenas tiene siete años, teniendo que
trasladarse toda su familia a Guadalajara, ahí vivirán con su
abuelo paterno, Jacinto, quién vive en Casa Uceda, aquí será
donde el joven Molina, descubrirá su vocación de poeta, se
hará un apasionado lector, y conocerá a la que será su fiel e
infatigable compañera para el resto de su vida, Josefa.  En
1951 el joven muchacho habido de cultura, decide tomar un
camino, con el dinero que su abuelo le había dado para comprar

https://aacadigital.com/articulos/antonio-fernandez-molina-critico-de-arte/
https://aacadigital.com/articulos/antonio-fernandez-molina-critico-de-arte/


un traje, creará el primer número de la revista literaria Doña
Endrina,  revista  pequeña  y  humilde  en  tamaño  y  número  de
páginas,   por  la  carencia  de  medios,  pero  enormemente
ambiciosa  por  su  contenido.  En  cada  número  aparecían  una
docena  de  colaboradores,  cerrando  el  número  con  noticias
escuetas  y  desenfadadas.  Entre  los  primeros  poetas  que
participaron en esta revista, cabe destacar la participación
de Miguel Labordeta, pieza clave, años después, para que el
manchego terminara sus días en Zaragoza. Por aquel entonces A.
F. Molina, empezará a realizar colaboraciones principalmente
de  poesía  en  diversas  revistas,  entre  ellas  Tricicle,  El
Pájaro de Paja, Deucalión, Despacho Literario…etc…   

          En 1954 muere
su madre, este trágico
echo, da un vuelco en la
vida del joven muchacho,
que  tendrá  que  asumir
como  primogénito  la
dirección de la familia,
para poder con ingresos
fijos,  y  asumir  las
obligaciones familiares,
decide hacerse maestro.
Uno  de  sus  primeros

destinos, recién casado con Josefa,  será Alpedrete, aunque no
durará  mucho  su  vida  cómo  maestro.  En  1963  pedirá  la
excedencia en la enseñanza, para dedicarse a la realización de
un estudio sobre Silverio Lanza para el monográfico de la
revista  Papeles  de  Son  Armadans,  saliendo  airoso  de  esta
prueba, Camilo José Cela, que era el director de la revista,
convierte  a Fernández Molina en secretario de  redacción de
la revista, y le convida a trasladarse con su mujer y su prole
hasta Mallorca. Trasladado ya a la isla, junto a Cela, se
encargará  de  realizar  en  la  revista  poemas,  cuentos,
microcuentos, breves piezas teatrales de creación propia. En
este periodo su economía empieza a cambiar, se instala en la



Bonanova, el barrio de los artistas, se permite el lujo de
comprar material de pintura, encontrándose muy seguro de sí
mismo y de su valía como pintor, alimentándose principalmente
del surrealismo, aunque no es la única fuente. “La admiración
que  sentía  por  el  Art  Brut  de  Dubuffet,  los  universos
plásticos de Michaux, de Wols, los misteriosos dibujos de
Víctor Hugo, los de Paul Klee o de García Lorca… la afinidad
con la filosofía del grupo El Paso o el magicismo de Dau al
Set, determinaron en cierta medida sus creaciones. Pero sobre
todo  fue  el  contacto  con  los  integrantes  del  movimiento
pospista,  lo  que  le  convenció  a  mantenerse  en  el  camino
artístico que había tomado” (Fernández Echeverría. 2007). Es
en este punto, donde Fernández Molina comenzará verdaderamente
sus labores como crítico de arte.

         Sus primeras colaboraciones ocasionales serán en
revistas  mallorquinas  como  por  ejemplo  Hoja  del  lunes  
(noviembre  1966-  marzo  de  1977)  Daily  Sun  (marzo  1972-
diciembre 1973), ambas revistas se editaban desde Mallorca
para los ingleses residentes "temporales" de la isla, pero al
mismo tiempo, comenzará sus primeros contactos literatos con
las Américas, colaborando durante muchos años con diarios y
revistas de Venezuela Revista Nacional de Cultura (octubre
1969- febrero 1978) El Universal (junio 1954- octubre 1969).
Argentina  La  voz  del  interior  (julio1971-abril  1972),  La
prensa literaria (junio 1967- agosto 1978). México, con la
Revista Mexicana de Cultura (enero 1971- septiembre 1981).

       Estas colaboraciones fueron realizándose hasta que las
crisis económicas en las que sumieron estos países lo hicieron
imposible.  La  prosa  utilizada  por  Fernández  Molina  para
realizar  tanto  las  críticas  de  arte  como  de  literatura,
utilizaba metáforas sorprendentes, con un dominio del lenguaje
luminoso. Las críticas que realiza se adentraban en el mundo
mágico de las cosas que ve.

       Llega el año 1975, con su carrera artística consolidada
y coincidiendo con la edad universitaria de su hija mayor,



decide dejar a Cela y trasladarse a Zaragoza, apoyado por la
sólida amistad de la familia Labordeta, en especial del mayor
de  los  hermanos,  Miguel,  quién  llegará  a  proclamar  de
Fernández Molina “tiene un espíritu tremendamente fino, como
un vidrio ardiente y luminoso” (Sánchez Ruiz.2007: pgs 7).
Zaragoza  en  los  años  setenta,  es  una  ciudad  triste  y
decadente, que está empezando a despertar a la nueva realidad
social y por supuesto cultural. Quizás la llegada de Fernández
Molina a Zaragoza, no sea precisamente la “columna vertebral”
de ese nuevo despertar cultural que la ciudad necesita, pero
sí  que  le  permitió  ser,  como  dijo  Manuel  Pinillos,  “un
refuerzo para la ciudad” (Pinillos.1975: pgs 24) además de un
gran  dinamizador,  contribuyendo  a  la  fundación  de  nuevas
revistas literarias, así como manteniendo la colaborando tanto
con  antiguas  cómo  con  nuevas  revistas  y  periódicos  tanto
nacionales como locales. Así lo recordará en sus memorias:
“Cuando  me  instalé  en  Zaragoza  traía  conmigo  el  carné  de
crítico de arte, firmado por Enrique Azcoaga. Por entonces
había publicado centenares de presentaciones en catálogos y
abundantes  artículos  sobre  temas  de  arte  en  diversos
periódicos y revistas nacionales y extranjeras” (Fernández,
Molina.  2003:  pgs  104).  Entre  las  revistas  y  diarios
nacionales en los que colaboraba, destacamos  Árbol (marzo
1973- febrero 1977),  Bellas Artes (diciembre 1970- noviembre
1976) Heterodoxia (1988-1989), Arteguía (febrero 1974- marzo
1990), Lápiz. Revista Internacional de Arte (diciembre 1982-
noviembre 1989) y con el periódico ABC, tanto en su edición
diaria (noviembre 1965- enero 2004), cómo en su suplemento ABC
de las Artes (febrero 1992- enero 1996)                    

          En esta ciudad tomará contacto rápidamente con
algunos de los principales artistas, desde Lagunas, integrante
del ya desaparecido por entonces Grupo Pórtico, que conocería
en los primeros viajes que realizó a Zaragoza en los años
cincuenta de la mano de Miguel Labordeta.

        Pintores como Saura, Sergio Abraín, Philip West, Ángel



y  Vicente  Pascual  Rodrigo,  integrantes  de  la  conocida
Hermandad Pictórica Aragonesa,  galeristas cómo Pepe Rebollo,
escultores como Alberto Pagnussat, Manuel Arcón, Florencio de
Pedro, Ricardo Calero, Juan Fontecha, Pedro Tramullas, Javier
Sauras..etc..  A lo largo de los años, publicará una veintena
de monografías dedicadas a artistas varios, entre ellas las de
los  aragoneses  Alberto  Duce,  Carmelo  Rebullida,  Juan
Montserrat,  Juan  Fontecha  y  Abd  Víctor.       

Antonio Saura y Antonio
Fernández Molina

A. Fernández Molina
y Philip West

     Respecto a la tarea de escribir sobre arte, nuestro
artista recordaba: “Escribir de arte es una de mis ocupaciones
más agradables cuando el tema ofrece la posibilidad de decir
algo de interés sobre la materia”, para continuar diciendo,
“sobre la crítica de arte y el quehacer crítico en general,
estimo que la infalibilidad no es posible y que el lector
acaso juzgue más el modo de hacer las críticas que el tema del
que tratan. Pero sino es con infabilidad, sí se puede escribir
con  amor  a  la  materia  y  contribuir  a  potenciar  la
sensibilidad”. Para acabar concluyendo. “En realidad no es
posible ajustarse a un criterio perfecto para intentar la
crítica absoluta” (Fernández Molina. 2003: pgs 105). Y es que
desde los ochenta hasta la muerte del artista, la actividad
creativa  como  crítico  de  arte  en  los  dos  medios  locales



aragoneses más importantes del momento se dispara. Hablamos de
Heraldo de Aragón (noviembre 1981- mayo 2004) y sobre todo, El
Día de Aragón (junio 1982- enero 1987). Curiosa, fue la forma
en  que  Fernández  Molina  entró  a  colaborar  en  este  último
diario.  Así  lo  cuenta  él  mismo  en  sus  memorias  “Recién
inaugurado el periódico buscaban la firma a propósito para
conmemorar la muerte de Gala. Alguien bien informado de que
había publicado un libro sobre Dalí, número 25 de la colección
“Artistas Españoles Contemporáneos”, les indicó mi nombre. 
Aunque hube de realizarlo contra reloj, me satisfizo escribir
este  artículo.  Lo  titulé  La  muerte  está  de  Gala.  Con  él
contribuí a iniciar un modo de titular más acorde con el
sentido  poético  de  los  nuevos  tiempos”  (Fernández  Molina.
2003:  105-106).   En  ambos  diarios  “actuó  como  testigo  de
algunas cosas que sucedían en Zaragoza. En lo fundamental, fue
una crónica del despertar de la pintura, que tuvo su escenario
privilegiado en la galería Miguel Marcos” (Ratia. 2005:  91).

       A  finales  de  los  años  ochenta,  comienza  a
profesionalizarse la tarea de crítico de arte, las revistas,
pero sobre todo los medios de comunicación tanto locales cómo
nacionales, empiezan a darse cuenta de la necesidad de que
aparezcan autores con conocimientos suficientes para analizar
una obra de arte, o una exposición de cara al gran público que
lo  está  demandando.  Pues  como  dice  Fernando  Alvira  «la
realización plástica entre nosotros ha vivido en los ochenta y
vive en los noventa momentos de innegable intensidad. Los
aragoneses han influido en el desarrollo de las artes de modo
significativo, aunque, para lograrlo, han debido marchar de su
país en demasiadas ocasiones. El testimonio de su trabajo está
constituido, en primer lugar, por las obras que han producido
y  que  ocupan  lugares  destacados  en  museos  y  colecciones
públicas y privadas; pero no es menos importante la labor
fedataria y de investigación de los comentaristas y críticos
de arte que apoyan el camino de los realizadores plásticos y
hacen  de  puente  entre  su  trabajo  y  el  interés  de  los
aficionados» (Alvira, Fernando. 2000). Es por ello, por lo que



en 1986,los críticos aragoneses deciden asociarse  en torno a
la denominada Asociación Aragonesa de Críticos de Arte (AACA).
El acto fundacional se celebró en Huesca donde se discutieron
y  aprobaron  los  estatutos  que  actualmente  rigen  dicha
asociación.  La  primera  junta  directiva  de  la  Asociación
Aragonesa  de  Críticos  de  Arte  estuvo  compuesta  por  Ángel
Azpeitia  (presidente),  Jaime  Esaín  (vicepresidente),  Carmen
Rábanos (tesorera), Pablo Rico (vocal), Ricardo Ramón (vocal)
y  Jaime  Ángel  (secretario).  La  relación  de  miembros  se
completaba con Miguel Ángel Albareda, Fernando Alvira, Ángel
Aransay,  Eugenio  Estrada,  Antonio  Fernández  Molina,  María
Teresa Gil, Mercedes Marina, Ricardo Ramón, Alfredo Romero y
Pablo  Trullén.  Para  la  segunda  junta  directiva  de  la
asociación, nuestro artista, sin que hayamos encontrado un
motivo claro,  ya se había dado de baja en dicha asociación
junto a Pablo Trullen.

 

-A. F. Molina, autor de textos en catálogos de exposiciones

        Si la producción de Fernández Molina como crítico o
comentarista  de  arte  es  intensa,  no  lo  es  menos  la
colaboración  en  catálogos  de  exposiciones.  Tanto  cómo
colaborador escribiendo alguna poesía o sintaxis sobre las
obras expuestas de algún artista emergente, ya hemos anunciado
anteriormente que nuestro artista estaba al tanto de todas
aquellas novedades que ocurrían en el arte, o de algún artista
que por amistad le pediría alguna colaboración.

     En  otras  exposiciones,  las  menos,  aparecerá  como
comisario de la misma. Desde principios de los setenta, año en
que  aparecen  las  primeras  colaboraciones  en  catálogos  de
exposiciones entre Madrid, Mallorca y alguna pequeña galería
en Zaragoza, hasta su llegada definitiva a esta ciudad en
1975,  donde  se  centrará  casi  definitivamente,  aunque  no
descartará  el  volver  de  nuevo  a  las  anteriores  ciudades
descritas,  así  como  otras  ciudades  o  pueblos  aragoneses.



Recordemos  por  ejemplo  lugares  cómo  Huesca,  Barbastro,
Sabiñanigo,  Jaca, ó lugares especiales para el artista como
Fuendetodos,  por su relación con el tan admirado Goya y sus
grabados, o Teruel, y su Museo provincial, donde desde finales
de los ochenta y comienzos de los noventa estaría vinculado a
las  “jornadas  surrealistas”,  que  pusieron  a  este  centro
museístico en el mapa de las vanguardias españolas  y le
proporcionaron un prestigio indiscutible.  Fernández Molina
nunca tuvo un NO para nadie, allá donde era requerido ahí
acudía.  Por  motivos  de  espacio,  nos  referiremos  a  las
exposiciones  más  importantes  realizadas  fundamentalmente  en
Zaragoza.

         En cuanto a Fernández Molina como comisario de
exposiciones,  es  un  echo,  que  como  hemos  comentado
anteriormente  ocurre  muy  pocas  veces,  pero  las  pocas  que
ocurren son muy interesantes. En 1979, es decir,  cinco años
después de instalarse definitivamente en Zaragoza, figurará
como comisario de una exposición en la Sala Luzán de la Caja
de la Inmaculada (CAI), titulada pintura del siglo XVIII y
aunque su “especialidad”, o el tema que más trataría, tanto en
los  textos  para  catálogos,  cómo  en  las  críticas  para  los
diversos  medios  de  comunicación,   sería  desde  el  arte
abstracto,  hasta  el  contemporáneo,  no  es  difícil  verlo
escribir sobre otros periodos artístico.

          Recordemos que en 1991, realizaría varias fichas
artísticas  para  la  magna  exposición  El  espejo  de  nuestra
historia, exposición organizada por el Palacio Arzobispal y
dividida entre el mismo palacio, La lonja, y la iglesia de San
Juan de los Panetes. Aunque quizás de las exposiciones que más
orgulloso  estaba  como  comisario,  y  la  que  más  trabajo  le
costó, sería la titulada Arte aragonés en Nueva York. En 1983
se celebró la Semana de Aragón en la Casa de España de Nueva
York, por lo que se decide traer una selección del mejor arte
aragonés, desde el siglo XVIII a comienzos del XX, siendo el
autor  de  los  textos  del  catálogo  en  español/inglés,



colaborando  para  ello  el  Gobierno  de  Aragón  y   las  tres
diputaciones provinciales, convirtiéndose en todo un éxito.

         Así es como recordó esta experiencia a través de sus
memorias “A finales de julio del año 1983 me llamaron del
Departamento de Cultura de la Diputación General de Aragón y
me propusieron el encargo de organizar un exposición de arte
aragonés en Nueva York con motivo de la Semana de España, ese
año dedicada a Aragón.

        Parece ser que  fue el pintor Javier de Pedro quien me
indicó como persona que podría solucionar esta empresa. Acepté
sin plantear ninguna objeción ni condiciones. Se trataba de
preparar  la  muestra  para  que,  a  partir  de  primeros  de
septiembre estuviera lista, de modo que en cualquier momento
pudieran venir a recoger el material y trasladarlo a Nueva
York. Si no para mi bolsillo, esta experiencia me resultó
enriquecedora  culturalmente.  Para  el  catálogo,  hube  de
redactar un ensayo y una bibliografía de cierta extensión
referidos al tema de la muestra. Realicé varios viajes a las
provincias de Huesca y Teruel, visité bibliotecas  y hube de
localizar las piezas que formaron la exposición” (Fernández
Molina.2003:  140-141).

           De entre las piezas seleccionadas, se pudo ver en
escultura piezas como El profeta de Gargallo, varios bronces,
entre  ellos  el  Busto  de  Goya,  de  Condoy,  dos  cabezas  de
Serrano, entre ellas la que hiciera para Miguel Labordeta. En
pintura,  varias  obras  de  los  hermanos  Bayeu,  de  Goya  un
autorretrato con gafas, varios dibujos y dieciocho grabados de
la serie Los Disparates.  También pudieron admirarse obras de
artistas  aragoneses  de  los  siglos  XIX  y  XX  tales  cómo
Pradilla, Unceta,  Barbasán, Gárate, Marín Bagües, Berdejo,
Acín,  Aguayo  o  Saura.  A  la  obra  plástica  la  acompañaron
representaciones  etnológicas  del  Museo  del  Serrablo  y  del
Museo de Teruel, con abundantes fotografías  de autores cómo
Duce, Duerto o Carmelo Tartón Vinuesa. El proyecto se completó
con una conferencia pronunciada por el propio Fernández Molina



sobre  la  propia  exposición  en  la  Casa  de  España  y  una
representación que daba todas las noches el ballet de Zaragoza
en el Teatro Joyce.

      En lo referente a la nómina de artistas para los que
escribió   en  los  correspondientes  catálogos,  es  realmente
intensa, incluso si sólo citásemos los artistas aragoneses,
seguiría siéndolo. Desde maestros ya desaparecidos como Condoy
(1983), pasando por los hermosos paisajes  de la Hermandad
Pictórica Aragonesa (1976- 1984), maestros consagrados como
Baque Ximénez (1985), Maturen (1996), Broto (1984), Laguardia
(1992) ó los que por aquel entonces estaban considerados como
“nuevos  artistas  emergentes”  Julia  Dorado  (1983),  Ángel
Aransay  (1984),  Sergio  Abraín  (1984),  Víctor  Mira  (1984),
Pedro  J,  Sanz  (1993),  Edrix  Cruzado  (1998)  Jorge  Gay
(2007)…etc…

      También tenemos que recordar algunos ejemplos de
colaboraciones para aniversarios de toda clase e índole, cómo 
20 años de diseño y figurinismo teatral 1974-1994 (1994),
Primera  abstracción  de  Zaragoza  1948-1965  (1984-1985),  50
aniversario  Casa  Emilio  (1989),  Miguel  Marcos  1982-1986
(1986),  Corneille,  retrospectiva  1948-  2001  (2001),  Tomás
Seral y Casas. Un galerista en la postguerra (1998).

       En cuanto a las instituciones o entidades bancarias con
las que colaboró Fernández Molina, en cuantas exposiciones le
ofrecieron, podemos recordar museos  cómo el Camón Aznar,
Museo Ángel Orensanz y las Artes del Serrablo,  Museo Pablo
Serrano  o  el  Museo  de  Zaragoza.  En  lo  que  se  refiere  a
entidades bancarias, nuestro artista, participaría en las dos
más importantes de esta ciudad, Sala Luzán (CAI) y el Centro
de Exposiciones y Congresos (Ibercaja).

      En  lo  que  respecta  a  salas  de  exposiciones
institucionales, tenemos desde el Palacio de Sástago, Palacio
de la Lonja, Monasterio de Veruela ó la Sala de Exposiciones
de la Biblioteca de Aragón. Por último, por citar algunas de



las galerías, recordaremos quizás las dos más importantes e
influyentes de la ciudad de Zaragoza Miguel Marcos y Pepe
Rebollo.

       En el año 2000 la Diputación Provincial de Zaragoza
elegirá  una  pintura  de  Fernández  Molina  como  regalo  al
Príncipe  de  Asturias  con  motivo  de  su  visita  a  nuestra
comunidad autónoma. En el 2003 se celebran los 50 años de su
poesía, con tal motivo se organizan diversos homenajes a su
persona entre Zaragoza y Madrid. Se publica una antología de
relatos,  la  desaparecida  revista  Trébede,  le  dedicará  el
número  de  marzo  del  mismo  año  a  su  figura  artística  y
literaria, clausurándose el homenaje sobre su persona con una
conferencia multitudinaria que Fernando Arrabal pronunció en
el Museo Reina Sofía.

       En 2005, varios amigos del “poeta-pintor” escribieron a
la Fundación “Príncipe de Asturias”, con la intención de que
Fernández Molina optara al premio que otorga anualmente esa
Fundación y que se encuentra entre las más importantes  que se
conceden  en  España.  Personalidades  como  José  Antonio
Labordeta,  Gloria  Fuertes,  Pere  Gimferrer,  Gabriel  Celaya,
Víctor García de la Concha, Guillermo Díaz-Plaja, Fernando
Arrabal o la Fundación “Camilo José Cela” habían apoyado, en
un momento u otro, su candidatura.

        Mientras esto sucede, el artista, es ingresado de
urgencia  en  el  hospital,  desde  ahí,  publicará  su  última
columna en la revista  Nueva Alcarria, dentro de su sección
veleta al viento, donde escribía sobre cualquier cosa que le
interesase, lo cual era mucho para un creador como él. Sin
duda se trata de la revista más longeva en la que había
colaborado, desde enero de 1950 hasta esta última columna
publicada pocos días antes de morir. En ella Fernández Molina
nos hablaba de otro “poeta-pintor” cómo a él le gustaba. “La
poesía de Marx Ernst”, donde decía: “Todos nuestros actos
tienen la cualidad del sonambulismo, es decir, de respuestas,
y somos nosotros mismos quienes preguntamos. En cada uno de



nosotros  hay  un  sonámbulo  y  un  magnetizador”  (Fernández
Molina, 2005: 15).

      En diciembre de ese mismo año, y organizador por el
Gobierno  de  Aragón,  la  Universidad  de  Zaragoza  y  el
Ayuntamiento de la ciudad inmortal, se decide montar  una
exposición antológica en el Paraninfo de la Universidad de
Zaragoza, escenario habitado en exclusiva por la magia del
poeta,  bajo el título Antonio Fernández Molina: El poeta
multiplicador. Comisariada por Chus Tudelilla, la exposición
intentó  devolver,  tras  su  muerte,  algo  de  tanto  tiempo
invertido de creación y talento en nuestra ciudad. Poesías,
pinturas,  novelas,  relatos,  dibujos,  aforismos,  guiones  de
cine,  obras  de  teatro,  grabados.  Todo  esto  y  mucho  más
pudieron verse en la muestra cuyo catálogo estaba configurado
por  especialistas en cada una de las materias que Antonio
Fernández Molina aportó al universo de las letras y las artes

        Decía Antonio Fernández Molina “Cada días nos visita
un aspecto de lo inesperado. Pequeñas causas inician una serie
de  sucesos  fundamentales  en  nuestra  vida.  Las  noticias
difundidas  por  los  medios  casi  siempre  son  fragmentos
insignificantes de cuanto sucede, inexpresable e indefinible.
Pero no dejan de llegarnos delicados bocados, como sabrosos
postres  en el banquete de la existencia. Estímulos de esa
clase nos proporcionan los encuentros fortuitos” (Fernández
Molina,  2003: pgs 192). Y es que la vida de Fernández Molina
ha  estado  llena   de  esos  estímulos  que  han  dado  pie  a
encuentros fortuitos de toda clase y forma. Encuentros que en
el campo del arte, han dado lugar a maravillosas amistades  y
a la publicación  de interesantes ensayos y curiosas críticas
de arte a amigos artistas.

       Esas publicaciones de personas que ya no se encuentran
entre nosotros, pasarán a la posteridad, obras cómo las de
Fernández  Molina,  cuya  personalidad,  además  de  su  genio
literario y pictórico, seguirá vivo en la memoria de todos
aquellos que lo conocieron y lo admiraron.



Gli Anni folli; la Parigi di
Modigliani,  Picasso  e  Dalí,
(1918-1933)
 

«La modernità – questo gran mistero – abita ovunque a
Parigi: là si ritrova ad ogni angolo di strada, accoppiata
a ciò che era un tempo, pregna di ciò che sarà. Come Atene
ai tempi di Pericle, oggi Parigi è la città dell’arte e
dell’intelletto per eccellenza» (De Chirico).

Estas  palabras  escritas  en  1925  nos  transportan  hasta  el
esplendor de la capital francesa en un periodo irrepetible
para la cultura artística, un periodo perfectamente definido
en esta exposición como "gli anni folli", por el gran fenómeno
cultural y social que se respiraba dentro de una comunidad
intelectual que se reunía en los famosos cafés parisinos, en
teatros o en los estudios de los artistas más revolucionarios;
una suma de talentos extranjeros que comparten un mismo estilo
figurativo y personal, marcadamente expresivo y que está unido
esencialmente  al  ambiente  bohemio  y  cosmopolita  de
Montparnasse.

París fue para el s. XX lo que para hoy, en pleno s. XXI,
representa Nueva York en nuestra cultura. Ciudad cosmopolita,
mundana y liberal, fue el centro de vanguardias artísticas y
literarias, la cuna de la más extrema modernidad y fue, en
definitiva, la máxima representación de la vitalidad artística
y de la energía creativa de un periodo de entreguerras, a
caballo entre la I y la II Guerra Mundial; nos transportamos
así, dentro del Palazzo dei Diamanti de Ferrara, hasta los
famosos años 20. En estos años, Paris, representaba la ruptura

https://aacadigital.com/articulos/gli-anni-folli-la-parigi-di-modigliani-picasso-e-dali-1918-1933/
https://aacadigital.com/articulos/gli-anni-folli-la-parigi-di-modigliani-picasso-e-dali-1918-1933/
https://aacadigital.com/articulos/gli-anni-folli-la-parigi-di-modigliani-picasso-e-dali-1918-1933/


con el pasado, un nuevo comienzo y una nueva búsqueda de la
inspiración para conseguir una nueva armonía dentro de la
atmósfera cultural.

Los  protagonistas  de  esta  extraordinaria  exposición
comisionada por Simonetta Fraquelli, Susan Davison y Maria
Luisa Pacelli, son Monet, Matisse, Mondrian, Picasso, Juan
Gris,  Braque,  Léger,  Modigliani,  Chagall,  Tamara  de
Lempicka,Duchamp,  Calder,  De  Chirico,  Miró,  Giacometti,
Magritte y Dalí; maestros activos en el Paris de  aquellos
años, y en la que se hace una cuidada selección de más de
ochenta  obras  provenientes  de  las  colecciones  públicas  y
privadas más importantes del mundo, como El desnudo de 1917 de
Modigliani, La Maternidad de Picasso, Desnudo con gato de
Derain, El Gallo de Chagall o Dos Figuras Mitológicas de De
Chirico. Obras que van desde la pintura hasta la escultura,
desde escenografías teatrales hasta fotografías o diseños, en
definitiva, un compendio de obras que representan toda la
efervescencia cultural del momento y que interpretan y asumen
el ansia de buscar nuevas expresiones creativas que dejarán
una huella profunda en la Historia del Arte del Novecientos.
Se trata de una exposición de la “explosión cultural” en todas
sus expresiones a comienzos del s. XX dentro del espíritu
bohémien del Paris más cosmopolita.

 

Iniciamos la exposición de la mano de Renoir con su obra La
Fuente, artista que fue fuertemente admirado por Picasso y
Braque, y de Monet, con El Puente Japonés, quien se convertirá
en el padre del lenguaje abstracto por su exasperada búsqueda
de la luz. El Impresionismo continuaba siendo en los primeros
años  del  Novecientos  la  corriente  artística  más  aclamada,
llevando hasta esta ciudad a artistas internacionales en busca
de la creación y de las nuevas vanguardias que marcarán el s.
XX. La atmósfera desinhibida y variopinta que se respiraba en
todo Montparnasse será el punto de encuentro de estos jóvenes
talentos a los que les unía un estilo figurativo personal y un



marcado  ideal de libertad. Este espíritu creativo va tomando
forma en el transcurso de la Exposición, que nos guiará desde
elDesnudo de Modigliani  (1917), que nace del influjo de las
máscaras  africanas  y  de  las  formas  más  manieristas  del
Renacimiento, hasta el postmodernismo, el fauvismo o el último
cubismo  de  Picasso,  Braque,  Léger  o  Gris.  La  costa
mediterránea,  con  su  luz  y  su  exuberante  vegetación,  ha
representado para una gran cantidad de artistas un complemento
más a la frenética modernidad parisina, Matisse con su Desnudo
acostado II (1927) y Bonnard con su obra Desnudo sobre fondo
amarillo (1924), serán los representantes de esta atracción
por  el  sur,  de  esta  mezcla  de  sensualidad,  intensidad
cromática y gran luminosidad tan deseada, admirada y anhelada
por los grandes maestros. El holandés Mondrian se establece en
París en 1919 con su neoplasticismo, y será allí donde lleve a
efecto un sistema autosuficiente con respecto a la realidad,
expresando, a través de una relación armoniosa entre líneas y
planos  cromáticos,  un  principio  de  paz  y  de  equilibrio
universal, Composición con amarillo, negro, rojo, azul y gris
(1922) es una obra que rompe con cualquier otra composición
anterior, rompe con cualquier otro legado perspectivo ya que
su estructura está privada de un punto central, constituido
principalmente por una ausencia de color; la obra tuvo un gran
impacto visivo y acabó aplicando su neoplasticismo a la vida
real.  En  1930  el  americano  Calder  visitó  el  taller  del
holandés y, quedando profundamente fascinado, este encuentro
dio  lugar  a  la  obra  que  lo  a  hecho  celebre,  sus
característicos móviles, construcciones geométricas básicas y
simples que se activan a través de una manivela, Dos esferas
dentro de una esfera (1931), es una clara muestra de ello y,
representarán el equilibrio cósmico. Con el fin de la guerra
se desarrolló una nueva experimentación teatral que se nos
muestra  en  la  sala  VI  de  esta  exposición   por  medio  de
representaciones escenográficas de los ballets rusos y suecos
fruto de grandes artistas, escritores, músicos y coreógrafos.
El Art Déco también tiene su hueco en este recorrido parisino
a través del retrato femenino perfectamente representado por



la artista ruso-polaca Tamara Laempicka, quien cultivó un gran
éxito  entre  al  alta  sociedad  parisina  del  momento.  Sus
representaciones estáticas y sensuales, serán inconfundibles
por  su  realismo,  por  sus  ecos  cubistas  o  por  sus
reminiscencias del cinquecento, tal y como observamos en su
obra Irene y su hermana (1925). En estos retratos femeninos,
se nos representan modelos de mujer andróginos, en perfecta
sintonía con el primer momento de emancipación que estaba
viviendo la mujer en el París de aquellos años 20 y, que ahora
será total protagonista de la escena cultural y social. La
exposición tiene una sala dedicada a los artistas italianos
afincados en Paris en aquellos años, sala VIII, artistas que
gozaban de gran reputación gracias a nombres como De Chirico,
Severini, el ferrarese De Pesis o el gran maestro Modigliani.
Tras el final de la guerra se vuelve a un moderno clasicismo,
siendo Picasso uno de los pioneros en la vuelta al uso de
técnicas pictóricas tradicionales y al redescubrimiento de los
temas protagonizados por la figura humana, Maternidad (1921).
La Comedia del Arte también vendrá representada en este nuevo
realismo por medio de las máscaras de artistas como Derain,
Cèzanne o el gran genio Picasso y su Arlequín, figura que se
 convertirá en el emblema de todo artista contemporáneo que
juega  consigo  mismo  y  con  su  obra,  convirtiéndose  en  una
metáfora del hombre moderno. Darain, después del Fauvismo y el
Cubismo, vuelve a la tradición figurativa más occidental, y
será considerado como uno de los más célebres representantes
de  la  belleza  femenina,  su  Desnudo  con  gato  es  una  obra
maestra de este género pictórico. En escultura, el artista
catalán  Maillol  retomó  el  desnudo  clásico,  y  tal  vez
inspirándose en la Venus de Cnidia, creó su Torso de Venus
(1920). La sala X es un claro homenaje a la Torre Eiffel,
representación máxima del progreso y de la vida de la ciudad
de París, donde se nos presentan distintas visiones de dicho
monumento  desde  la  pintura  hasta  la  fotografía.  Mención
especial tienen la obra del pintor cubista Delaunay y su Tour
Eiffel (1924-1926), y la obra de Man Ray. Esta extraordinaria
exposición finaliza con un giro radical, el París de los años



20  fue  también  el  escenario  de  los  últimos  desafíos
artísticos:  el  Dadaísmo  y  el  Surrealismo.  El  Dada  fue  un
ataque frontal al sistema de valores morales y culturales de
la  sociedad  burguesa,  la  cual  no  había  sabido  impedir  la
brutal carnicería de la guerra. Las obras que aquí se nos
presentan, son el testimonio de una total ausencia de normas y
originalidad de los procedimientos expresivos experimentados
por los dadaístas, todo ello perfectamente programado para no
dejar indiferente al espectador. Picabia con su vocabulario
industrial  para  describir  comportamientos  humanos,  L’oeil-
caméra (1919); Duchamp y sus “ready made”, abjetos que va
encontrando en la vida cotidiana y les atribuye el valor de
obra de arte, 50 cc d’Air de Paris, o Man Ray y uno de sus
objetos  perversos,  Cadeau  (1921),  donde  uniendo  elementos
incongruentes y un título engañoso juega con el sentido común.
En  definitiva,  huyen  de  la  tradición  artística  para
convertirse  en  agitadores  e  iconoclastas  maestros  de  la
provocación. La ultima sala, la sala XII, nos adentra en las
pulsaciones  inconscientes  relativas  al  sueño,  en  lenguajes
disparatados que los surrealistas aspiraban a alcanzar con el
dictado del pensamiento en ausencia de cualquier control de la
razón. Ernst y su Beso (1927), Masson y su obra El hombre
muerto (1926), y los grandes maestros del surrealismo Joan
Miró, La reina de Prusia (1929) y Salvador Dalí, El eco del
vacío, nos adentran en esta poética surrealista, donde también
encontramos su máxima expresión en la escultura de Giacometti
y su Mujer cuchara (1927).

Gli Anni folli; la parigi di Modigliani, Picasso e Dalí,  (1918-1933)

Palazzo dei Diamanti, Ferrara (Italia) del 11 de septiembre al 8 de enero


