
Félix  Navarro.  Turiasonense
ilustre
Coincidiendo con el centenario del Teatro de Bellas Artes,
ubicado en la ciudad de Tarazona, creado por el arquitecto
aragonés  Miguel  Ángel  Navarro  Pérez  se  ha  diseñado  esta
exposición de carácter temporal para conmemorar la figura de
su padre, el también arquitecto Félix Navarro, natural de
dicha localidad. La muestra está organizada por la Fundación
Tarazona Monumental, el Ayuntamiento de Tarazona, el Colegio
Oficial de Arquitectos de Aragón y el Estudio de Arquitectura
Navarro Trallero.

Para ello los comisarios, el arquitecto Ricardo Marco Fraile y
el historiador Carlos Buil Guallar, han conseguido presentar
una exposición que responde a la necesidad de poner en valor
la  vida  y  producción  artística  y  arquitectónica  de  esta
personalidad turiasonense que, como arquitecto, marcó un hito
en  la  época  finisecular  del  siglo  XIX,  junto  con  otros
compañeros  de  profesión,  y  que  ha  sido  definido  como
ecléctico,  arquitecto  viajero,  un  prolífico  profesional,
docente e institucional.

Asimismo, la muestra se desarrolla mediante un recorrido que
se estructura en seis ámbitos que se abordan gracias a la
magnífica colección de dibujos originales, en propiedad de su
descendiente D. Pedro Navarro, actual Decano del Colegio de
Arquitectos  de  Aragón,  y  paneles  que  explican  las
motivaciones,  la  trayectoria  profesional  y  la  figura  del
arquitecto.  Todo  ello  se  inicia  desde  la  Arquitectura
Doméstica con varios ejemplos del eclecticismo como lenguaje
ornamental que reelabora el clasicismo. Regionalismo que toma
como  referente  el  ladrillo  acompañado  de  ornamento.
Neoclasicismo con la introducción del colorido en el exterior
de  las  fachadas.  Modernismo  como  arte  nuevo  y  con  la
introducción de un nuevo material como la forja. Pasando por

https://aacadigital.com/articulos/felix-navarro-turiasonense-ilustre/
https://aacadigital.com/articulos/felix-navarro-turiasonense-ilustre/


el ámbito de Edificios singulares como pueden ser el Palacio
de Larrinaga, la Escuela de Artes o la clínica del Dr. Lozano,
todos ellos constuídos en la capital aragonesa. Para llegar a
la parte central de la exposición, en donde se ubica uno de
sus edificios más destacados y estudiados, como es el Mercado
Central  de  Zaragoza.  Edificio  emblemático  que  enfatiza  su
cuidada  arquitectura,  sus  elementos  decorativos  y  relieves
escultóricos de acusado carácter simbólico con un programa
iconográfico  referido  a  la  actividad  comercial  que  se
desarrolla  en  él.

El  recorrido  finaliza  mostrando  diferentes  obras  como  el
Monumento  al  Justiciazgo  en  Zaragoza,  que  engloba
perfectamente  los  aspectos  simbólicos,  plásticos  y
arquitectónicos.  Así  como  otras  piezas  arquitectónicas  del
ámbito funerario, para concluir con la Arquitectura para el
Ocio, así como un pequeño espacio denominado Miscelánea que
recoge las tipologías constructivas no contempladas en los
apartados anteriores, como sería la arquitectura industrial,
religiosa, e incluso algunos trabajos de restauración, así
como  el  corpus  teórico,  materializado  en  publicaciones,
editadas a lo largo de su trayectoria profesional.

No obstante, y para entender las motivaciones y conocer la
raíz y la base de la figura del arquitecto, se ha creado un
“poema visual” en forma de panajedrez. Es en ese “tablero”,
donde precisamente se explica visualmente la partida vital y
profesional de Félix Navarro, cuya obra se desgrana en una
suerte  de  “estilos  y  tendencias”  que  explican  al  propio
arquitecto.

En definitiva, abordar su dilatado paisaje profesional (se han
censado  más  de  doscientas  obras  construidas,  además  de
proyectos, concursos y bocetos) no debe desvincularse de su
paisaje vital. Cuatro elementos o rasgos revelan y desvelan el
enigma de la trayectoria profesional de Félix Navarro: “la
búsqueda permanente del cosmopolitismo para compaginarlo con
lo  local,  el  juego  entre  el  simbolismo  y  lo  escueto,  lo



pragmático y espiritual, y la introducción del hierro junto
con el empleo del ladrillo”. 

Juhani  Pallasmaa:  la
arquitectura estésica
Acaba de ver la luz la 7ª tirada de la 2ª edición ampliada del
célebre libro de Juhani Pallasmaa, Los ojos de la piel. La
arquitectura  de  los  sentidos  [The  eyes  of  the  skin.
Architecture and the senses (2012)] con traducción de Moisés
Puente y Carles Muro. Básicamente se trata de un libro de
filosofía  del  arte  centrado  en  la  arquitectura  desde  una
óptica  fenomenológica.  Estamos  ante  un  ensayo  totalmente
merlaupontiano, donde se analizan los diferentes potenciales
sensitivos  que  ofrece  la  experiencia  arquitectónica.  En
detrimento del predominante sentido de la vista -ese “ojo
dialéctico” del que nos habla Peter Sloterdijk-, el autor
finés profundiza en las cualidades del tacto en relación al
“lenguaje tectónico de la construcción” (19). Esta llamada
hapticidad  guarda  relación  efectivamente  con  el  quiasmo
merlaupontiano, pero también con otros conceptos filosóficos
de índole perceptiva a los que el autor finés nos remite,
dando soporte a un interesantísimo discurso sensorial. Por lo
tanto, Pallasmaa se ocupa principalmente del sentido del tacto
como  medio  de  indagación  en  el  arte  en  detrimento  del
consabido imperativo visual: “me había preocupado cada vez más
por cómo el predominio de la vista y la supresión del resto de
los sentidos, había influido en la forma de pensar, enseñar y
hacer crítica de la arquitectura” (11). Pero el arquitecto
nórdico no solo aborda el terreno de la hapticidad, sino que
también esboza una interesante reflexión sobre otros sistemas
perceptivos de indudable valor recreativo, como el sistema

https://aacadigital.com/articulos/juhani-pallasmaa-la-arquitectura-estesica/
https://aacadigital.com/articulos/juhani-pallasmaa-la-arquitectura-estesica/


auditivo, el gusto-olfativo y el espacial-orientativo, ya que
para Pallasmaa “la inhumanidad de la arquitectura y la ciudad
contemporánea  pueden  entenderse  como  consecuencia  de  una
negligencia  del  cuerpo  y  de  los  sentidos,  así  como  un
desequilibrio de nuestro sistema sensorial” (23). El “autismo
arquitectónico”, la “desensualización” o la “deserotización”
de la arquitectura son asuntos que preocupan sobremanera al
autor, por ello llega a enfrentar aquellas obras de índole
ocularcentristas -primacia de lo visual-, veáse Moholy-Nagy,
Gropius,  Le  Corbusier,  Mies  van  der  Rohe,  a  aquellas
consideradas  de  corte  háptico  -preponderancia  del  tacto-,
léase Mendelsohn, Asplund, Aalto, Holl, Zumthor o Wright. La
obra cumbre de este último arquitecto parece gozar de toda la
admiración de Pallasmaa, constituyéndose como epítome de la
obra de arte total y ejemplo palmario de arquitectura ideal:
“el vivo encuentro con La casa de la cascada (1939) de Wright
entreteje  el  bosque  circundante,  los  volúmenes,  las
superficies, texturas y colores de la casa, e incluso los
olores del bosque y los sonidos del río, en una experiencia
excepcionalmente  completa”  (54).  Por  supuesto,  la  estética
propuesta por Pallasmaa entra en confrontación directa con
aquellas teorías propagadoras de la hegemonía de lo visual,
véanse  por  caso  las  aportaciones  de  corte  sociológico  de
Francastel -supremacía del lenguaje figurativo por encima del
lenguaje  discursivo-  o  ese  contenedor  de  disciplinas
denominado Estudios Visuales que pretende, fundamentalmente,
definir la vida social de las imágenes. Por consiguiente,
Pallasmaa  propone  una  estética  perceptiva  muy  nórdica  y
protestante  surgida  como  reacción  a  la  extrema  tiranía
católica del ojo, ese “código de cultura ocularcentrista y
obsesivamente higiénico” tan aséptico como estetizado (20).
Actualmente, la concesión absoluta a lo visual, amparada en la
reproductibilidad de millones de imágenes por segundo, somete
a  la  sociedad  a  una  regencia  de  la  imago  sobrecargada,
excesiva  y  unidireccional.  Italo  Calvino,  Matin  Heidegger,
Michael Foucault o Jacques Derrida advirtieron ya sobre las
“tendencias  negativas”  de  esta  primacía  de  la  imagen  en



detrimento de lo dialéctico, lo discursivo y lo sensual (25).
Y es que, como bien aduce Gubern en su espléndido Del bisonte
a  la  realidad  virtual:  la  escena  y  el  laberinto  (1996),
“contemplamos  las  imágenes  que  se  apretujan  densamente  en
nuestra iconosfera como algo natural y, sin embargo, el homo
sapiens ha vivido sin imágenes la mayor parte de su historia,
pues, en 200.000 años de existencia solo ha producido imágenes
en los últimos 30.000, en la séptima parte de su historia como
especie”  (51).  Lo  cierto  es  que  estamos  indigestados  de
imágenes y, sin embargo, queremos más. Esto, en principio, no
parece saludable. Y es que una concesión totalizadora a lo
visual podría retrotraernos a aquello que en época medieval se
denominaban como Blibliae Pauperum; la instrucción religiosa,
ante una masa mayormente analfabeta, mediante la imagen y la
“oralidad” de estas Biblias -carentes de texto escrito o poco
texto  en  forma  de  viñeta-.  Ahora  bien,  prescindir  de  las
imágenes para entender el hecho artístico resulta sumamente
dificultoso debido a la enorme carga informativa que dicha
imagen transmite, como bien saben iconólogos y semióticos. Una
vez más, en el punto medio parece hallarse la solución a una
estética del arte equilibrada. Ensayos tan ricos como los de
Pallasmaa contribuyen, sin duda, a nivelar la balanza de la
extrema visualidad reinante; esa inmediatez de la imagen que
casa tan bien con el signo de los tiempos, el inclemente
neoliberalismo propagandístico de la imagen y el vértigo de
una vida moderna tan acelerada como deserotizada.             
                                          

Juan  Antonio  Guirado,

https://aacadigital.com/articulos/juan-antonio-guirado-cosmopolita-pintor-jienense/


cosmopolita pintor jienense
 
Decía Vasily Kandinsky que: “El artista no sólo debe entrenar el ojo,
sino también su alma.” (Kandinsky, 1994) Juan Antonio Guirado, uno de
los  artistas  más  olvidados  de  nuestro  panorama  artístico
contemporáneo, sabía mucho de esto. El pintor andaluz vivió una vida
apasionante que con una gran producción artística alimentó su alma a
través de la filosofía oriental en uno de los capítulos más relevantes
de  su  carrera  artística.  El  autor  supo  dejarnos,  con  su  legado,
reflexiones relacionadas con las preguntas más esenciales del ser
humano. 
 
Trayectoria vital y etapas artísticas.
Juan Antonio Guirado fue artista en muchos sentidos. Repasar algunos
aspectos de su vida que nos ayudarán a entender su figura y la
importancia  de  los  datos  biográficos  dentro  de  su  producción
artística. Juan Antonio Guirado Espinosa va a nacer el 22 de agosto en
Jaén. Es parte de una familia de siete hermanos. A la temprana edad de
diez años va a empezar su formación artística en la Escuela de Arte
José Nogué. Allí dio sus primeros pasos en el estudio del dibujo
artístico. En 1946 fue aprendiz del muralista Joaquín Segarra. También
empezó a asistir a la Academia de Bellas Artes de San Fernando, siendo
pupilo del retratista sevillano Baldomero Romero Ressendi.
 
Con dieciocho años va a Madrid y empieza a prepararse en estudios de
tauromaquia.  Aunque  nunca  seguirá  esa  carrera,  sí  tendrá  una
importancia en sus primeras obras. Podemos ver la influencia del mundo
de toreo en sus primeros apuntes. Dos años después viajó a Italia y
París para estudiar las obras de los maestros del Renacimiento y de
los maestros franceses del Impresionismo, de los que se nutrirá su
técnica pictórica y su bagaje artístico. Aquí empieza la trayectoria
de un artista poliédrico y muy prolífico.
 
 La vuelta de tuerca del viaje artístico de Juan Antonio será a
mediados de los cincuenta, mientras Guirado estaba pintando el Arco de
Cuchilleros en Madrid, va a conocer a una pareja americana que quedó
muy impresionada tras ver su obra. Visitaron su estudio y le compraron
varias obras por un valor ochenta veces superior al precio que tenían.
De este modo surgirá su exposición en la galería Soler, en el Hotel
Fontaineblau  de  Miami  Beach.  Así  empezó  su  carrera  a  nivel

https://aacadigital.com/articulos/juan-antonio-guirado-cosmopolita-pintor-jienense/


internacional.
 
Vamos a ver que tras esta experiencia, Guirado se lanzará a vivir una
nueva aventura en Australia en 1959. Allí va a encontrar su vocación
como artista. De la mano va a ir un cambio en su trabajo como artista
y un desarrollo de conceptos nuevos a nivel espiritual, unidos a
nuevas vivencias. En España, su obra había sido más tradicional en la
forma de retratos y paisajes, pero fue en Australia donde su obra
cambió drásticamente desde el realismo, impresionismo, expresionismo
hasta  el  intrarrealismo.  Juan  Antonio  se  dejará  influir  por  los
movimientos más destacados del siglo XX. En sus obras se deja entrever
ese peso de la Historia del Arte más contemporánea.
 
Entre 1961 y 1974, Guirado expondría su obra en muchos de los espacios
artísticos más prestigiosos de Sídney, entre los cuales incluyen la
St. Yves Gallery, Red Rose Gallery, Campbell Gallery, Studio 4, El
Dorado, Craftman’s Gallery, Douglas Gallery y Sebert Galleries en el
Argyle Centre, como también la Roundhouse de la Universidad de New
South Wales. Durante los años que vive en Sídney, Guirado recibe un
contrato del Club Español, ubicado en la calle Liverpool, para pintar
reproducciones de los maestros españoles de la pintura del siglo de
Oro, como para su propio trabajo. En 1966, Guirado completa su primer
contrato privado importante, un retrato del Papa Juan Pablo VI para la
colección privada del cardenal australiano, Gilroy.
 
En 1970 pasará un breve tiempo en Madrid.  Realiza una exposición en
la galería Cultart de la capital. Con ella, Guirado va a mostrar su
cambio de estilo y su consolidación como artista tras los años en
Australia. Va a tener muy buena acogida y personajes de la talla del
arquitecto Eced, comprarán alguna de sus obras. De esta exposición
también surgirá la grabación de un documental en el que se repasa su
figura como artista. Durante esta década, Guirado experimentará el
punto más álgido de su carrera haciendo exposiciones en distintos
puntos del globo terráqueo en el mismo año. Italia, Malta, Australia
de nuevo, etc. Vamos a poder apreciar un cambio tanto en los colores
de su paleta como en su estilo que va evolucionando de lo figurativo a
la abstracción. En 1975 se traslada a Londres y empieza una fructífera
relación artística con la historiadora del arte Dame Françoise Tempra.
En estos años realiza varias exposiciones en Inglaterra. Se va a
adquirir un cuadro suyo por la colección que luego será parte de la
del Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía. Gana el premio Grolla



d’Oro en Italia. Y participa en la Chicago International Trade Expo en
los Estados Unidos.
 
Después de vivir en el extranjero durante 22 años, Guirado decide
volver a su tierra, España, en 1981. En las próximas décadas Guirado
se evadirá paulatinamente el mundo del arte. Seguirá creando, quizás
será  una  de  sus  épocas  más  prolíficas,  pero  decide  no  seguir
promoviendo su trabajo. Sus visiones y su sentido de la moral refulgen
en  sus  obras.  En  ellas,  Guirado  capta  las  catástrofes  del  Medio
Ambiente, la codicia interminable del hombre, el consumismo y la
decadencia de toda sensibilidad moral. Éstos son algunos de los temas
de sus obras en este período. En 1986, Guirado es atraído por tierras
lejos de su pueblo una vez más, pero esta vez viajará a los paisajes
volcánicos  de  Lanzarote.   Ese  mismo  año,  Guirado  realiza  una
exposición en la Galería Hans Agolani en una muestra titulada ‘Oasis
de Nazaret’ y en 1988 en la Galería Teguise, también en Lanzarote.
Seguirá haciendo algunas exposiciones en Jaén e Inglaterra. Finalmente
en 1996 Guirado realiza una exposición en la Galería Vera-estilo en

Almería, que forma parte de la 1ra Feria de Arte y Artesanía en
Mojácar.  En  la  inauguración  de  esta  exposición,  el  periodista  y
crítico del arte, Manuel Quintanilla presenta una monografía sobre
Juan  Antonio  Guirado  titulada,  El  Pintor  Contemporáneo  Andaluz.
(Quintanilla, 1989)
 
 Guirado fue tan versátil con sus pinceladas como lo fue en su
carácter. Como testamento de sus convicciones se hizo miembro del
partido político “Mojácar 2000” desde 1999 hasta el 2007, también
realizó colaboraciones con los periódicos regionales, El Indálico y
Noticias  del  Levante,  adoptando  el  papel  de  crítico  del  arte  y
contribuidor político al dibujar viñetas satíricas, las cuales dedica
a la política española y sus fracasos. Los personajes, en forma de
buitres  y  cuervos  representan  a  varias  figuras  políticas  que
conversan. Guirado fue crítico con todos los partidos políticos como
el  Partido  Popular,  Partido  Socialista,  UCD  y  CDS.  El  artista
reprochaba  la  falta  de  progreso,  de  transparencia  y  la  falta  de
igualdad de oportunidades y sin embargo, su empatía hacia la vida sin
restricciones comunitaria es evidente por las numerosas veces en las
que se le podía encontrar tocando la guitarra flamenca, cantando y
bebiendo con los gitanos del pueblo.
 
A pesar de que su vida se vuelve más solitaria, Guirado mantiene su



pasión por el arte y lo promueve en ocasiones. En el año 2000, con el
apoyo del Ayuntamiento de Mojácar, Guirado establece la Plaza del Arte
con  otros  artistas  locales.  Este  grupo  de  artistas  que  son
principalmente de Mojácar y del Levante almeriense, se reúnen todos
los domingos para exponer sus obras, pintar y compartir ideas.
 
En el 2001, Guirado recibe un homenaje en la Bienal de Arte de Malta
por  su  prolífico  trabajo.  105  países  son  representados  en  la
exposición, con más de 110 artistas que son seleccionados por la
Presidenta del Bienal de Malta y el Centro de Artes Plásticas,  Dama
Françoise Tempra. Ese año vuelve a mostrar su trabajo en España para
CajaSur  en  Jaén.  En  2003,  monta  su  última  exposición,  titulada
‘Intrarrealismo’ en la Galería Manolo Rojas en Madrid. En el 2004, se
anuncia que Guirado abrirá una galería en Mojácar que se llamaría ‘La
Medina’, la cual llevaría su obra, así como la de otros artistas
locales. Sin embargo, este proyecto nunca llegará a realizarse.
 
Análisis crítico.
«El objetivo del arte es representar no la apariencia externa de las
cosas, sino su significado interior», decía Aristóteles. La técnica
del artista tiene una profundidad que nos permite ver repetidas veces
la misma obra de Guirado y seguir descubriendo detalles que en las
veces anteriores pasaban inadvertidos. El pintor andaluz tuvo una
actividad muy intensa, que tuvo como resultado un amplio abanico de
técnicas y temáticas.
 
Su viaje a Australia le hizo conocer lo relacionado con la filosofía
oriental.  Llevó  a  cabo  un  estudio  artístico  relacionado  con  el
Vedanta,  uno  de  los  seis  sistemas  de  la  filosofía  hindú.  Este
descubrimiento, que llega a su obra en un momento de madurez personal
y  artística,  permite  a  Guirado  crear  una  línea  de  trabajo  que
evoluciona  despegándose  de  aquellos  paisajes  y  retratos  que  se
enmarcaban en una aproximación más tradicional arte pictórico. En una
dimensión  espiritual  de  la  obra  de  Juan  Antonio  Guirado,  nos
encontramos con el contacto con la naturaleza a la que alude el propio
artista.
 
Las imágenes que aparecen en las obras de Guirado de estos años
representan  visiones  de  un  futuro  que  nos  está  irremediablemente
destinado.  Ramiro  Calle,  introductor  de  muchas  de  las  técnicas
relacionadas con la filosofía oriental en nuestro país describe el



trabajo de Guirado:
 

El trabajo de Juan Antonio Guirado es interminable en su contenido.
Refleja innumerables cambios que nunca pueden dejarnos sin afectar. Un
solo fragmento de sus pinturas es una sub-pintura donde los seres
humanos son los grandes protagonistas que se muestran en su máxima
expresión mínima, y cuando se magnifica se puede ver entrar en el
misterio de la vida hacia la calma espiritual. Guirado es un pintor
de matices tántricos y vedánticos. (Calle, 2012)

 
En  las  pinturas  de  Juan  Antonio  Guirado  están  representadas  las
miserias  y  las  grandezas  de  los  seres  humanos.  En  sus  múltiples
matices  se  reflejan  temas  fundamentales  de  las  sociedades
contemporáneas a la vez que se muestran futuros apocalípticos. Entre
las formas a priori caóticas, encontramos perfiles de figuras que
huyen en masa a lugares nuevos, el poder de creación y destrucción de
los seres humanos y la preocupación por la destrucción del planeta, de
una vigencia patente en la siguiente Cumbre del Clima de 2021 que se
celebrará  en  Glasgow  entre  el  1  y  el  12  de  noviembre  bajo  la
Convención  Marco  de  Naciones  Unidas  sobre  Cambio  Climático.  Al
contemplar sus magníficas pinturas, uno desarrolla, incluso sin darse
cuenta, un reflejo del ser, lo que representa el significado de la
conciencia. Juan Antonio Guirado era un visionario, su obra está
vigente y apela a nosotros como espectadores debido a que sus pinturas
tocan los temas más acuciantes de nuestras sociedades. Y que siguen
vigentes a día de hoy.
 
Carmen Gijaro en Del caos a la luz a través del arte, se refiere a
Juan Antonio Guirado como: «Un artista visionario con una sensibilidad
muy espiritual, que buscaba la luz en un camino que le llevo desde el
realismo de sus primeros años al llamado intrarrealismo» (Gijaro,
2015). Esta corriente de finales de los años sesenta e inicios de los
setenta fue secundada por personalidades como el cineasta Federico
Fellini; aunque Guirado no perteneció nunca a este movimiento, se vio
muy influida su obra. Uno de los artistas coetáneos al pintor andaluz,
Antoni Tàpies dijo que «Pintar rápidamente es un acto calculado para
bloquear el pensamiento racional» (Tàpies, 1986) y la obra de Guirado
nos introduce en un universo solamente suyo, al que nos invita a
interactuar como espectador que se funde con una obra, que desde todos
los puntos, se comparte como una obra ética. Hay un halo de genio que
se hace patente en la atención que el propio artista presta a cada uno



dude los detalles de su obra. Guirado busca llevarnos más allá de lo
aparente, más allá de esas pinceladas que nos invitan a mirar y a
volver a mirar con atención, descubriendo lecturas nuevas con cada
visión.

Figura 1. Infierno moderno. alred. 1972-1980. Acrílico sobre
lienzo. 50,5×74 cm. ©Fotografía de Paloma Rodera Martínez.

 
En el grueso de su producción más representativa nos enfrentamos con
los movimientos de color y la colocación de una pintura arrastrada de
forma enérgica en el soporte. Guirado atiende a la actualidad con los
efectos de la globalización y las crisis económicas. Su obra demuestra
una elevada conciencia sobre el medioambiental y nuestra relación con
el planeta. Guirado concibe el arte como un método de reflexión que
permite al espectador encontrarse consigo mismo. Son una invitación al
pensamiento. De algún modo, y más allá de su muerte, sus obras, además
de un elevado carácter estético, son un retorno al diálogo con el
artista. Una conversación en la que se nos presenta una inquietante
realidad. Esa realidad alude a que la solución de los dilemas éticos
se encuentran dentro de nosotros mismos.
 
Guirado es un artista que se sitúa entre la vanguardia y la tradición.
Unas raíces que le llevaron a describir un trazo circular, volviendo a
su punto de origen. Y, al mismo tiempo, le llevaron a recorrer el
mundo, a beber de las fuentes vanguardistas de su tiempo. Incluso,



podemos atrevernos a decir, que a traspasar la barrera del tiempo y
estar presente entre nosotros hoy, con una obra que tiene mucho que
decirnos, que nos interpela.
 
Lenin decía sobre la Appassionata de Bethoveen,
 

…no puedo escuchar música a menudo; me altera los nervios. Me dan ganas
de decir cosas amables y estúpidas, y dar palmaditas en la cabeza a la
gente que, viviendo en este sucio infierno, pueden crear tanta belleza.
Actualmente  no  se  puede  acariciar  la  cabeza  de  nadie.  Te  podrían
arrancar la mano de un mordisco. Hay que golpear esas cabezas sin
piedad. Aunque, idealmente, estemos en contra de cualquier clase de
violencia. Sí… tengo un trabajo endiabladamente difícil. (Fernández,
2018)

 
La  obra  de  Juan  Antonio  Guirado  es  un  modo  de  golpear  nuestras
conciencias, de ponernos frente a los problemas sociales, humanos y
medioambientales. Nos denuncia mediante su pincelada, de una forma muy
cercana, todas esas situaciones que hacen su obra pertinente para los
espectadores de hoy.
 
Las obras de Juan Antonio Guirado son la continuación de una larga
cadena de tradición pictórica. Resuenan las influencias de Gauguin,
Kandinsky o el Expresionismo Abstracto. Podemos ver las referencias a
la observación de la minuciosidad de los detalles infinitos de El
Bosco en obras como Renacimientos.   



Figura 2. Renacimientos. Sin fecha. Acrílico y periódico
sobre cartulina. 81×100 cm. ©Fotografía de Paloma Rodera

Martínez.

 
En las obras del artista pertenecientes a las décadas de 1970 y 1980
encontramos un recorrido por la utilización inteligente de la luz y el
color que se combina en imágenes en clave alta y baja a partes
iguales. Hay una presencia de los opuestos representados a partes
iguales. Se presentan las fuerzas y energías contrapuestas de todas
las cosas. Se hacen patentes las influencias del misticismo oriental
que se traduce en la fusión con la naturaleza y el paisaje. Sin duda,
se trata de una representación de Australia. Una tierra en la que
resuenan los campos de su Jaén natal. Unidos a esa espiritualidad
vienen representados temas mundanos como las guerras, el hambre o la
falta  del  respeto  por  la  naturaleza.  En  este  sentido,  con  la
perspectiva de medio siglo, podemos ver cómo el contexto histórico y
artístico de su momento se reflejan en sus cuadros, como ocurre con el
esencialismo, presente en ese periodo de Juan Antonio Guirado.
 



Figura 3. Fauna Marina. 1988. Acrílico sobre papel. 51,7×65
cm. ©Fotografía de Paloma Rodera Martínez.

 
En  segundo  lugar,  podemos  referirnos  a  las  obras  que  nos  hacen
reflexionar  sobre  la  divinidad,  las  conexiones  con  la  parte  más
espiritual del arte del pintor andaluz. El tercer eje lo constituye
las obras en las que se ven representadas las relaciones con la Tierra
que son el reflejo de lo que el artista nos apela a investigar dentro
de nosotros mismos en nuestra relación con el planeta. Guirado pone en
valor la relación con la naturaleza y la comunión que se produce entre
el ser humano y ésta. También nos pone delante a ese enfrentamiento
con las malas decisiones en cuestión de medioambiente. Por último,
debemos referirnos a un grupo de obras que se relacionan con la
temática de ese carácter visionario que poseía el espíritu de Guirado
y que guía todas las obras que han llegado hasta nuestros días.
 
En ocasiones nos presenta un futuro apocalíptico, que busca indagar en
la realidad de su presente y en conexión con el nuestro hoy. Guirado
presagió sucesos destructivos que se presentan en sus pinturas. Pero,
a diferencia de otros artistas coetáneos a él, su obra siempre acaba
dirigiéndonos hacia la luz. Encontramos un equilibrio que refleja



perfectamente  el  espíritu  dual  de  las  obras  del  artista.  Esa
combinación perfecta entre la tradición y la vanguardia. Un compendio
de vida que merece su lugar en la Historia del Arte Contemporáneo de
nuestro país.

Entrevista  a  Luis  Nozaleda,
Presidente  del  Consejo  de
Administración  de  Bodega
ENATE, con motivo del Premio
AACA 2020 a la mejor labor de
difusión
En primer lugar, enhorabuena por el Premio AACA a la mejor
labor  de  difusión,  muy  merecido,  ¿cómo  se  sienten  por  la
recepción del galardón?

Es una gran satisfacción recibir un reconocimiento por esta
iniciativa y más cuando procede de la entidad de mayor crédito
en el mundo artístico en Aragón, como es la AACA. Sin duda, es
una  auténtica  gratificación  que  confirma  la  necesidad  de
seguir trabajando por novedosas y buenas prácticas para apoyar
el sector artístico aragonés.

 

A3RTE plantea un programa que, especialmente, sirve para dar
una oportunidad de desarrollar su trabajo y dar a conocer a
jóvenes  profesionales,  ¿por  qué  decidieron  apostar  por  un
programa como A3RTE?

Para nuestra bodega el arte es la columna vertebral a través

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-luis-nozaleda-presidente-del-consejo-de-administracion-de-bodega-enate-con-motivo-del-premio-aaca-2020-a-la-mejor-labor-de-difusion/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-luis-nozaleda-presidente-del-consejo-de-administracion-de-bodega-enate-con-motivo-del-premio-aaca-2020-a-la-mejor-labor-de-difusion/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-luis-nozaleda-presidente-del-consejo-de-administracion-de-bodega-enate-con-motivo-del-premio-aaca-2020-a-la-mejor-labor-de-difusion/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-luis-nozaleda-presidente-del-consejo-de-administracion-de-bodega-enate-con-motivo-del-premio-aaca-2020-a-la-mejor-labor-de-difusion/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-luis-nozaleda-presidente-del-consejo-de-administracion-de-bodega-enate-con-motivo-del-premio-aaca-2020-a-la-mejor-labor-de-difusion/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-luis-nozaleda-presidente-del-consejo-de-administracion-de-bodega-enate-con-motivo-del-premio-aaca-2020-a-la-mejor-labor-de-difusion/


del cual se sostiene todo: nuestra identidad, nuestra esencia
y  nuestra  filosofía.  Hemos  estado  vinculados  al  ámbito
artístico desde nuestros orígenes. Hemos apostado desde el
principio por el arte contemporáneo aragonés, contando con
diferentes  artistas  para  la  reproducción  de  sus  obras  en
nuestras etiquetas.  

Por  otro  lado,  desde  1997  hemos  convocado  nuestra  beca
dirigida a artistas profesionales, así que A3RTE nacía como
una oportunidad para extender nuestra pasión y apoyo a los
jóvenes  artistas  de  nuestra  tierra,  un  motivo  más  que
suficiente para apostar por este proyecto. Y es que, además de
necesitar visibilidad, a lo largo de estos años hemos visto
que los jóvenes artistas requieren apoyo y mentorización para
crecer y poder desarrollarse en su profesión. Aquí es donde
A3RTE trabaja para marcar la diferencia.

 

¿Resulta  clave  la  inversión  privada  para  fomentar  el
desarrollo  de  proyectos  artísticos?

Sin duda. Tenemos una gran responsabilidad y, en nuestro caso,
un serio compromiso por seguir fomentando el desarrollo de
este tipo de proyectos. Arte, cultura y progreso van de la
mano.

 

¿Puede hablarnos del proyecto premiado este año, comisariado
por Lorena Domingo? Como creadora recibió además (ex aequo con
Alejandro Azón, artista participante en el proyecto) el Premio
AACA 2019 al artista aragonés o residente en Aragón menor de
35 años que haya destacado por su proyección artística.

Además de ser una gran comisaria, Lorena Domingo ya nos había
demostrado su talento como artista. Asimismo, su proyecto Open
this end, que abordaba el problema de la naturaleza en el
mundo  contemporáneo  y  las  nuevas  éticas  de  creación,  nos



planteaba  un  reto  muy  interesante  con  el  que  invitar  a
reflexionar a los jóvenes artistas y, por supuesto, al público
que ha podido disfrutar de estas cuatro exposiciones.

 

Impact Hub, situado en pleno centro de Zaragoza, acoge las
muestras que componen el programa, ¿puede convertirse en un
referente para la exposición de arte contemporáneo en Aragón?

Impact  Hub  reúne  muchos  elementos  para  convertirse  en  un
referente para la exposición de arte contemporáneo en Aragón:
talento,  creatividad  y  un  equipo  de  jóvenes  profesionales
dispuestos  a  trabajar  de  forma  disruptiva  para  elevar  el
panorama  artístico  de  la  Comunidad.  Y,  por  supuesto,  el
espacio ofrece salas capaces de adaptarse a muy diferentes
estilos de arte contemporáneo.

 

¿Cómo se ha desarrollado el Programa de A3RTE con la crisis
provocada por el coronavirus COVID-19 de fondo?

A3RTE arrancó en plena pandemia, por lo que el programa, los
tiempos y sobre todo lo relativo a exposiciones y encuentros
sociales se han tenido que ir adaptando a las circunstancias
de cada momento. Pese a todo, la primera convocatoria ha sido
un éxito, algo que no habría sido posible sin el esfuerzo de
todo el equipo, tanto de la organización como de los propios
becados.

 

¿Cuál es la previsión de cara al futuro de A3RTE, en base al
éxito que ha tenido esta primera convocatoria?

A3RTE  ha  nacido  para  quedarse.  Se  trata  de  la  primera
aceleradora de arte de Aragón, por lo que vamos a seguir
trabajando para adaptarnos a los tiempos y a las necesidades
cambiantes, buscando siempre mejorar para estar cerca de las



inquietudes  de  los  jóvenes  artistas  aragoneses.  A3RTE
continuará con carácter bienal, para que pueda complementarse
con nuestra ya tradicional Beca ENATE dirigida a artistas
profesionales, también bienal.

 

En 1992, desde ENATE comenzaron a desarrollar una colección de
arte  contemporáneo,  compuesta  por  obras  de  prestigiosos
artistas. Y desde 1997 conceden de forma bienal la Beca ENATE,
¿podría hablarnos de ambos proyectos, consolidados y capitales
para el arte actual?

Ya en nuestros inicios, en 1992, comenzamos una colección de
arte  contemporáneo  con  obras  de  artistas  nacionales  e
internacionales,  porque  tuvimos  claro  que  ENATE  no  podría
entenderse sin el arte. Desde entonces, cada uno de nuestros
vinos  está  asociado  a  un  pintor  de  reconocido  prestigio,
figurando en la etiqueta una obra de su autoría realizada para
la bodega. Concretamente, el aragonés Antonio Saura fue el
primer artista que vistió una de nuestras botellas, la de
ENATE Chardonnay fermentado en barrica. Hoy, contamos con un
fondo de más de 400 obras de arte originales, y al menos un
centenar de ellas se exhiben permanentemente en la Sala de
Exposiciones de nuestra bodega.

Esta  colección  privada  se  convierte  así  en  una  de  las
pinacotecas más importantes de España de Arte Contemporáneo y
única por su relación directa entre arte contemporáneo y vino
ENATE. Nombres como Antoni Tàpies, Eduardo Chillida, Rafael
Canogar, Antonio Saura, José Manuel Broto, Víctor Mira, Pepe
Cerdá,  Salvador  Victoria,  José  Beulas,  Gustavo  Torner,
Frederic  Amat,  Jaume  Plensa,  Juan  Genovés  y  muchos  otros
pintores forman parte del grupo de artistas que han colaborado
con nosotros.

Y  de  forma  paralela,  en  1997  nace  la  Beca  ENATE  con  el
objetivo  de  apoyar  a  artistas  no  consagrados  con  una



trayectoria contrastable. Desde entonces, un total de nueve
artistas han sido becados: Eva Armisén, Patricia Albajar, Mapi
Rivera,  Andrés  Begué,  Ángel  Masip,  Alfonso  Ascunce,  Gema
Rupérez, Viviana Guasch y Charo Carrera forman hoy parte de la
colección artística de la bodega. Actualmente, la beca tiene
un carácter bienal y una dotación económica de 6.000 €. Ya
estamos preparando la próxima convocatoria, que está prevista
para noviembre de 2021.

D Broto (Donación)
 

José Manuel Broto, artista de reconocimiento internacional,
regresa a  Zaragoza, su ciudad natal, y lo hace con una
donación al Gobierno de la región, y por tanto, al pueblo de
Aragón, en un gesto desprendido y entrañable.

Se  trata  de  un  conjunto  de  diez  obras  de  gran  formato,
fechadas entre 2005 y 2009, que forman un grupo coherente y
representativo  de  lo  que  viene  siendo  su  pintura  en  los
últimos años.

El color es el elemento protagonista de todas ellas. El color
como  hilo  narrativo,  con  intensidad  y  brillantez
individualizadas, en una combinación de elementos respondiendo
a  un  sentido  constructivo.  Broto  utiliza  el  color  como
elemento  determinante  en  la  obra  de  arte,  no  como  simple
adorno o complemento. Y hace en estas piezas una auténtica
declaración de intenciones: la exaltación del color como un
estallido de optimismo, de vida y luz. El color como antídoto
contra  el  pesimismo  generalizado  en  los  tiempos  de
incertidumbre  global  que  estamos  atravesando.

https://aacadigital.com/articulos/d-broto-donacion/


Junto al color está la abstracción, otro rasgo definitorio y
fiel  en  la  obra  de  Broto  que  ve  en  la  abstracción  una
capacidad  de  evocación  infinita,  la  posibilidad  de  crear
horizontes abiertos.

El  artista  observa  el  mundo,  pero  no  nos  ofrece  una
transcripción del mismo. Crea una atmósfera propia, suya, que
nos transporta a realidades más armónicas que las que nos
muestra  la  simple  mirada.  El  color  y  la  abstracción  como
puertas de entrada a evocaciones pasadas y sueños futuros.

Este conjunto de obras se exponen bajo el título “D Broto” en
el  IAACC  Pablo  Serrano.  Seis  son  acrílicos  sobre  lienzo
pintados a la manera tradicional (Sín título, 2007, 200 x 300
cm; Sín título, 2007, 200 x 250 cm; Escuadra, 2007, 200 x 260
cm; Sín título, 2008, 200 x 250 cm; Sín título, 2008, 200 x
250 cm; Sín título, 2009, 200 x 300 cm). Cuatro son obras
digitales,  realizadas  con  ordenador  e  impresas  con  tintas
pigmentadas sobre papel pertenecientes a la serie Botánica,
(Botánica III, 2005, 200 x 300 cm; Botánica VII, 2005, 200 x
300 cm; Botánica XIV, 2005, 200 x 400 cm; Botánica XVII, 2006,
200 x 300 cm); un conjunto de obras con las que el autor, al
modo de los viajeros y exploradores científicos de los siglos
XVII  y  XIX,  crea  su  propio  herbario,  dejando  clara   su
declaración  de  intenciones:  “en  lugar  de  contribuir  a  la
extinción de las especies, yo he querido aquí contribuir a la
extensión  de  las  especies  haciendo  un  repertorio  casi
borgiano, especies que a lo mejor podrían haber existido o
pueden existir un día de estos”.

Algunas de estas piezas habían formado parte de la exposición
“Color Vivo” presentada en el IAACC en 2015, una muestra con
la que el artista se manifestó muy satisfecho, y que significó
el germen de esta donación.

Finalizada la exposición “D Broto”, las obras que la forman
 integrarán los fondos de la colección permanente del IAACC
Pablo Serrano de Zaragoza, que se compromete a su custodia y



conservación, a facilitar el acceso a las mismas a estudiosos
e investigadores, así como a realizar préstamos temporales a
otros Museos e instituciones para proyectos que considere de
interés.

Con esta donación, José Manuel Broto, quiere agradecer el
afecto  que  ha  recibido  de  Aragón,  que  siempre  le  ha
reivindicado, reconocido y respetado como uno de sus artistas.

No imagina Broto mejor morada para una parte representativa de
su creación artística que la tierra que le vio nacer. El mundo
pictórico no tiene fronteras, pero las orillas de la propia
infancia  y  juventud  son  siempre  un  lugar  tentador,  un
atrayente  refugio  memorístico.  Un  remanso  llamado  Aragón,
donde  el  arte  es  parte  de  su  identidad  y  sus  artistas
protagonistas  de  la  Historia.

Alternativas. Políticas de lo
independiente  en  las  artes
visuales
En Alternativas. Políticas de lo independiente en las artes
visuales Nekane Aramburu dibuja un minucioso atlas de los
modelos alternativos de creación, gestión y difusión del arte
en el Estado Español a lo largo de las últimas cuatro décadas.
Esta publicación amplía y recoge algunas actualizaciones de su
anterior  libro  editado  en  2010  con  el  título:  Historia  y
situación actual de los espacios independientes y colectivos
de artistas en España 1980-2010.

El  interés  de  Aramburu  por  esta  parcela  de  la  actividad
artística en nuestro país nace en Vitoria en 1993 cuando,

https://aacadigital.com/articulos/alternativas-politicas-de-lo-independiente-en-las-artes-visuales/
https://aacadigital.com/articulos/alternativas-politicas-de-lo-independiente-en-las-artes-visuales/
https://aacadigital.com/articulos/alternativas-politicas-de-lo-independiente-en-las-artes-visuales/


junto a Eva Gil de Prado, crea la empresa TRASFORMA. En 1994
impulsaron los Encuentros de Arte Actual con el objetivo de
crear un foro de debate sobre las iniciativas independientes y
promover la comunicación y la cooperación entre ellas. La
convocatoria se repitió en los dos años siguientes y en 1997
publicaron Encuentros de Arte Actual, Red Arte y Colectivos
Independientes en el Estado Español, en el que se recogen las
ponencias,  debates  y  conclusiones  de  los  tres  encuentros,
analizando los modelos alternativos de gestión y difusión del
arte existentes. El documento incluía, además, un exhaustivo
inventario con más de cien espacios, colectivos e iniciativas
independientes que habían irrumpido con fuerza a principios de
los 90 en nuestra escena artística.

Un  año  después,  organizaron  en  Vitoria  el  I  Seminario  de
Arquitectura Industrial, que se repetirá en 1999 y 2000. Las
tres  convocatorias  se  recogieron  en  otras  tantas  actas,
cuidadamente  editadas  en  inglés,  euskera  y  castellano.
Aquellos documentos fueron una referencia para muchos de los
que entonces se interesaban por las relaciones entre el arte y
el patrimonio industrial.

Estas experiencias precedentes, junto con la creación de la
web y canal de Vimeo Archivos Colectivos, han cristalizado en
este último libro en el que Nekane Aramburu, ya en solitario y
después de su etapa como directora de Es Baluard (2013 –
2019),  amplía  la  horquilla  temporal  del  análisis  de  los
espacios independientes y los colectivos de artistas hasta
nuestros días.

A lo largo de sus más de 600 páginas, desarrolla un sugerente
recorrido  por  todas  aquellas  experiencias,  ofreciendo,  de
forma pormenorizada, un registro distinto al relato vertical
historiográfico bajo el concepto de co-historiar, que Aramburu
define  como  “mantener  la  mirada  con  otro  tipo  de  miradas
diferentes  y  darles  voz”.  La  publicación  despliega  una
cronología de los movimientos que impulsaron aquella actividad
artística  en  nuestro  país,  comparándola  con  la  que  se



programaba desde la cultura oficial. Para ello, se apoya en
los testimonios directos de sus protagonistas, que integra en
su análisis desde una construcción horizontal, hilvanando en
palabras  de  la  propia  autora,  “diferentes  realidades  con
metodologías  abiertas  y  colaborativas”.   Este  trabajo
constituye,  en  definitiva,  una  completa  cartografía  de  lo
alternativo  y  lo  independiente  en  la  práctica  artística
contemporánea, de las conexiones que se establecen entre sí y
de su influencia en la gestión institucional de la cultura.

De lo marginal en el arte y
su sentido moral
Algunos  retablos  construidos  para  iglesias  oscenses,
especialmente en el sigloxvii, presentan en la parte lateral
un complemento figurativo con rasgos generalmente femeninos y
de aspecto híbrido y monstruoso. Corresponden a lo que en la
época  se  denominaron  bichas,  de  amplias  connotaciones
negativas desde el nombre, y con antecedentes directos tanto
en  la  plástica  (seres  marginales  y  grutescos)  como  en  la
literatura (la figura descrita por Horacio al inicio de su
Epistula ad Pisones). Pero vayamos por partes y comencemos por
exponer las cosas con un cierto orden, pues de orden y de
desorden –y de sus implicaciones morales– tratan, en gran
medida, estas imaginativas creaciones.

 

El juego del pingy pong, una cuestión relacional

Antes  que  a  un  estudio  temático,  histórico  o  formal,  E.
H.Gombrich, en su magnífica obra Arte e ilusión,apela a un
análisis  puramente  relacional  para  calificar  el  contenido

https://aacadigital.com/articulos/de-lo-marginal-en-el-arte-y-su-sentido-moral/
https://aacadigital.com/articulos/de-lo-marginal-en-el-arte-y-su-sentido-moral/


básico de muchas obras de arte. Gombrich utiliza para ello una
ingeniosa adivinanza ideada por él mismo: el juego del ping
y pong. ¿Si tuviéramos –nos dice– que adjudicar uno de esos
dos términos a “un elefante y un gato, ¿cuál sería ping y cuál
pong?” (Gombrich, 1998: 314).

La  respuesta  está  clara  para  el  autor  del  juego  y  para
nosotros, seguramente, también. Y una vez mostrado el uso
básico  de  los  términos,  el  historiador  sube  el  nivel  de
aplicación a una alegoría moral tan bella como enigmática de
Lorenzo Lotto, conservada junto con el retrato de Bernardo de'
Rossi, obispo de Treviso (1505), al que servía de cubierta, en
la National Gallery of Art de Washington.

 El particular significado de la Alegoría de Lorenzo Lotto
[…] puede ser difícil de descifrar, pero las relaciones, el
ping pong de la cosa, nos resultan tan claras a nosotros
como a los coetáneos de Lotto. Evidentemente, el sátiro con
su jarra de vino representa “los poderes de las tinieblas”,
y el lozano angelito con su compás es del partido de la
luz.  En  el  fondo,  detrás  del  malvado  sátiro,  se  ven
tumultos y naufragios; detrás del angelito la montaña se
eleva al cielo, y una menuda criatura, bien dotada de alas,
sigue  el  camino  hacia  la  altura.  El  árbol  de  Palas,
troncado a la izquierda, el lado siniestro, crece y perdura
por  la  derecha.  Las  mismas  metáforas  del  lenguaje  que
usamos  al  describir  el  cuadro  preservan  las  relaciones
básicas en que se fundamenta su simbolismo (Gombrich, 1998:
315).



Retrato del obispo Bernardo
de' Rossi, de Lorenzo Lotto,
1505, National Gallery of Art

de Washington.

Alegoría del vicio y la
virtud, de Lorenzo Lotto,

1505, National Gallery of Art
de Washington.

La dualidad polarizada que da carácter a la obra de Lotto
brilla por su ausencia en otra pintura, todavía más enigmática
y prácticamente contemporánea: el Retrato de un caballero,
pintado por Bartolomeo Veneto en 1510 y hoy en el Fitzwilliam
Museum de Cambridge. En ella la alegoría se ha incorporado de
tal modo al personaje que este aparece repleto de elementos
simbólicos,  diferentes,  no  obstante,  a  los  señalados
anteriormente y entre los que destaca un gran laberinto con
once vueltas sobre su pecho. El once es un número, como todos,
polisémico,  pero  que  para  san  Agustín  tiene  una  clara
connotación  negativa,  pues  rebasa  el  diez  de  las
bienaventuranzas y simboliza el pecado de orgullo de quien
quiere tener más (Cuestiones sobre los evangelios, II, 6). Y
para  Wright,  once  vueltas  en  un  laberinto  simbolizan  los
pliegues del pecado que atrapa al hombre en esta vida terrenal
(2001: 23). No es de extrañar que si el anónimo joven del
cuadro pretende superar las dificultades y peligros que la



vida  conlleva  le  resulte  imprescindible  ir  protegido  con
talismanes (sus vestiduras multiplican el nudo de Salomón,
cuya función ha estudiado Lorenzo, 2020) y con una espada, que
no dudará en utilizar cuando le adviertan del peligro no solo
sus ojos verdaderos, sino los anillos de sus manos que se han
convertido en dos pares extra de ojos, como explicó Rodríguez
de la Flor (2007: 81).



Retrato de un caballero, Bartolomeo Veneto, 1510,
Fitzwilliam Museum de Cambridge.

Qué diferentes son también los rostros y la gestualidad de los
retratados. El obispo parece confiado, sereno, su postura es
firme, y su mirada penetrante, casi frontal, podría soportar
cualquier desafío. Sin embargo, el caballero, a pesar de estar
protegido física (espada) y simbólicamente (nudo de Salomón),
se muestra suspicaz: parece inquieto, alerta, desequilibrado
(no hay simetría en su cuerpo) y su mirada es torcida. Porque
el primero tiene claro cómo debe pilotar su vida para alcanzar
la salvación de su alma: elegir siempre el camino del bien y
apartarse del mal; pero para el segundo la vida en la tierra
es  una  deriva  en  la  que  no  resulta  fácil  sortear  las
dificultades,  tentaciones  y  retos  que  sin  duda  deberá
enfrentar.

Esta  primera  reflexión  nos  sirve  para  contextualizar  la
temática de algunos retablos oscenses del siglo XVII, de un
alto contenido moral además de teológico. Sus discursos son
variados, pero sus figuras casi siempre están en oposición:
unas representan el bien y otras están caracterizadas como
fuerzas del mal. Así que, al acercarnos a ellas, aunque no
sepamos  exactamente  cuál  es  la  idea  a  la  que  dan  forma,
siempre podremos jugar al ping y pong.

 

El orden frente al desorden

En otro de sus libros claves, El sentido del orden, Gombrich
se interesa por la naturaleza de las formas monstruosas e
imaginativas,  muchas  veces  sin  nombre  –pues  responden  a
“juguetonas invenciones del artista” (1999: 251)– que forman
parte de las diversas variantes de marginalidad en el arte.
Más allá de sus características y función, todas ellas tienen
en común una posición secundaria, separada del tema principal
y, como señala puntualmente Gombrich, “al borde del caos”
(1999: 251).



Fuera del corpus del texto –delimitado por una rígida caja
pautada para regularizar y mantener en orden la escritura–,
las  imágenes  de  los  márgenes,  los  marginalia,  gozan  para
Gombrich de una extraordinaria permisividad y de una libertad
completamente ajena al estricto soporte de las letras. Esa era
también  la  idea  comúnmente  aceptada  hasta  que  ese  ornato
comenzó a estudiarse de forma sistemática. Hoy sabemos que,
aunque sus imágenes se mueven en una zona franca, eso no las
convierte en simples adornos, caprichos o drôleries más o
menos  atrevidos,  pues  dialogan  activamente  con  el  tema
principal, expresado en el texto o en las imágenes principales
que lo acompañan. Como explica Gerardo Boto, en el manuscrito
“núcleos y extremos fueron y son interdependientes, incluso
cuando parecían contradecirse, escarnecerse o negarse” (2007:
26).

Grupos  étnicos  minoritarios,  clases  sociales  marginadas,
vicios execrables: lo liminal  y los aspectos más oscuros de
la sociedad en general se representaron y atacaron de manera
imaginativa, burlona y sin tapujos en las pequeñas figuras de
los márgenes, porque, entre otras razones, mostrarlas a gran
tamaño  y  en  los  lugares  prominentes  hubiera  supuesto
otorgarles un tratamiento preferente lo que, de alguna manera,
hubiera implicado aceptación. El desorden, en definitiva, no
tiene cabida en el orden.

 

Una ingeniosa combinación de imposibles

A los marginalia medievales, se unió en el Renacimiento el
grutesco,  en  su  mayor  parte  derivado  de  las  figuraciones
descubiertas en las salas enterradas de la Domus Aurea de
Nerón, conocidas como las grotte del Esquilinocuando fueron
descubiertas en 1480. Algunas formas grutescas, sin embargo,
parecen directamente inspiradas en la figura descrita en las
primeras  líneas  de  la  Epistula  ad  Pisonesde  Horacio,  más
conocida como Ars poetica. Horacio en su texto da al poeta la



libertad de inventar y le concede permiso para utilizar los
artificios de la simulación, pero con una condición: siempre
que con ello no ofenda las leyes del decoro y se adecue a lo
que es debido y natural, porque:

Si un pintor opta por unir un cuello de caballo a una
cabeza humana y hacer que crezcan plumas multicolores por
todas partes sobre una mezcolanza de miembros, de modo que
lo que en la parte superior es una mujer hermosa termina
abajo en un pez feo y oscuro, amigos míos, tratad de
reprimir la risa ante esta exhibición (en Gombrich, 1999:
255).

Solo que los hombres del Renacimiento y el Barroco encontraron
acomodo  para  esas  figuras  totalmente  antinaturales  y  al
hacerlo  estas  dejaron  de  ser  ridículas,  artificiosas  o
extemporáneas porque, de acuerdo con su caótica fisonomía y
disposición,  eran  capaces  de  expresar  lo  que  resultaba
imposible a una imagen conformada según los cánones.

Esa es la magia del grutesco, y por eso fue tan difícil
prescindir de él en los retablos e incluso en las piezas y
ornamentos  de  uso  litúrgico.  De  manera  que  lo  que  no  se
produjo en la Antigüedad ocurrió en el Renacimiento: dar forma
concreta  a  la  elucubración  que  Horacio  presentó  como  un
gigantesco  disparate.  Así,  explica  Gombrich,  “no  conozco
ninguna decoración romana antigua que contenga la criatura
exacta  descrita  en  el  Ars  poetica,  pero  hay  numerosas
variantes del motivo en los grutescos del Renacimiento” (1999:
279). Y para dar veracidad a sus palabras presenta un grabado
de Lucas van Leyden, de 1528, donde dos figuras femeninas y
monstruosas dan la espalda (muestran su oposición) a un ser
masculino y alado, provisto con el caduceo de Mercurio.

A  mediados  del  siglo  XVI  los  Emblemata  de  Andrea  Alciato
gozaban de gran éxito. Sus simbólicos emblemas, de naturaleza
moral y didáctica, están relacionados con las medallas, las
inscripciones antiguas, la heráldica, la fábula, la mitología



o  la  tradición  y  son,  en  palabras  del  propio  autor,
distinguidos  y  de  buen  gusto  (Ureña,  2001:  440).  Por
iniciativa de su primer impresor (que, al parecer, trabajó sin
el conocimiento de Alciato) en 1531 los poemas y sus motes o
lemas fueron ilustrados, muchas veces no con imágenes que
remiten  a  hechos  concretos,  sino  con  alegorías  llenas  de
símbolos.

Grutescos, Lucas van Leyden, 1528.

“Que la fortuna
sigue a la virtud”,
en Los emblemas de
Alciato traducidos

en rhimas
españolas (1549),
Lyon: Guillermo
Rovillio, p. 39.

En la mayoría de las ediciones hasta 1556, la imagen (imago)
de las composiciones se reduce a un cuadro con los elementos
necesarios para ilustrar o ratificar lo que el título (mote o
lema) afirma y el poema (epigrama) al que introduce, explica.
Las ediciones de Lyon de 1549 a 1551 añaden otro complemento
gráfico:  una  orla,  repleta  de  elementos,  a  manera  de
enmarcación;  no  obstante,  esta  novedad  duró  poco,  pues  a
partir de 1556 se prefirió enriquecer las ideas básicas con
largos  comentarios  de  texto,  seguramente  por  razones



prácticas.  De  hecho,  en  las  ediciones  aludidas,  debió  de
resultar caro o complicado diseñar una orla para cada emblema
y por ello las mismas se repiten varias veces, aunque, como se
deduce de su análisis, cada una parece pensada para un caso
específico.  Y  muchas  debieron  de  idearse  por  oposición
respecto a la imagen principal para activar el contraste, o
siguiendo la lógica de Gombrich, el juego del ping y pong.

Realmente  es  difícil  conocer  el  mensaje  de  la  llamativa
composición de Van Leyden, pero a ello ayudan algunas ideas
rectoras de la época, como Que la fortuna sigue a la virtud,
según afirma Alciato. En la edición Los emblemas de Alciato
traducidos en rhimas españolas, publicada en Lyon en 1549, la
imago  correspondiente  muestra  el  caduceo  de  Mercurio  –es
decir, una vara con dos serpientes entrelazadas–, cubierto con
un casco alado y en la parte inferior provisto de las alas que
presenta en los pies el mensajero de los dioses. Para los
romanos,  explica  Cirlot,  el  caduceo  era  símbolo  “del
equilibrio moral y de la buena conducta; el bastón expresa el
poder;  las  dos  serpientes,  la  sabiduría;  las  alas,  la
diligencia” mientras que el casco es “emblemático de elevados
pensamientos” (1992: 113). Aunque lo más significativo de la
vara es que también se enlazan en ella dos cuernos de la
abundancia repletos de frutos, pues, como el epigrama explica,
“que a los elocuentes varones de equidad muy escogida […]
Fortuna les abonda […] [y] bien responda”, o dicho de forma
más simple: fortuna responde con abundancia a los virtuosos. Y
para que, por oposición, el mensaje quede todavía más claro,
la orla presenta algo radicalmente distinto: animales puestos
en representación de vicios que, sin saber con exactitud de
cuáles  se  trata,  a  todos  podemos  asignar,  en  el  juego
dicotómico  de  Gombrich,  un  pong.  Así,  por  su  condición
apartada del núcleo, sabemos que los frutos están vetados para
los monstruos con fiero aspecto de dragón, colocados en la
parte superior de la orla, para las aves de extraño plumaje,
que picotean voraces en la parte inferior, y también para los
aparentemente inocentes conejos (que muchas veces representan



la lujuria) y los caracoles, símbolos de la acedia, vicio que
puede llevar al hombre al total desencanto, la depresión y el
suicidio. Ellos solo pueden deambular por una enredadera con
flores  y  un  racimo  de  fruta  aislado,  sin  rastro  de  los
carnosos y cuantiosos frutos del cuerno de Amaltea.

A diferencia del emblema, la composición de Lucas van Leyden
presenta una estructura unitaria, pues en el grutesco todo se
desarrolla  en  un  mismo  ámbito.  No  obstante,  gracias  a  la
explicación visual del emblema de Alciato, podemos distinguir
perfectamente quien representa el bien, la forma humana y
masculina tan semejante a Mercurio con el caduceo (el ping) y
quiénes están asociadas con el mal, las figuras femeninas con
cuernos, curvados cuellos, largas patas de cabra y enroscadas
colas serpentinas, recubiertas todavía del acanto del cual
emergen. Ellas son claramente pong.

 

Las bichas del retablo mayor de la iglesia de San Lorenzo de
Huesca

No fueron las primeras, pero sí las más representativas. Son
interesantes, complejas, están entre las más llamativas, y,
además,  sirvieron  de  inspiración  para  otras  no  menos
elaboradas y sugerentes. Las bichas del retablo mayor de San
Lorenzo también tienen antecedentes, pues hay constancia de
bichas en los retablos oscenses desde mediados del siglo xvi,
pero durante bastante tiempo el aspecto de estos complementos
fue relativamente discreto. No en vano los tratadistas más
ortodoxos,  como  Francisco  Pacheco  (Arte  de  la  pintura,
Sevilla,  1649:  362),  desaconsejaban  su  uso  en  el  ámbito
religioso.

El retablo de San Lorenzo fue el primero en adoptar la columna
salomónica en Huesca y el segundo de Aragón. Fue diseñado por
Sebastián de Ruesta, quien recibió el encargo de fabricarlo
después  de  ganar  en  1647  el  concurso  convocado  por  la



parroquia al efecto, y contó con la colaboración de Pascual
Ramos para la realización de los elementos escultóricos. Como
en algunos frontispicios librarios de la época, los laterales
del mueble se completaron con bichas, tanto en el cuerpo como
en el ático que, por su tamaño y aspecto, no pasan en absoluto
desapercibidas.  Equivalen  a  los  motivos  de  las  orlas  que
enmarcan los emblemas en las citadas ediciones de Alciato de
mediados del siglo xvi y específicamente son muy semejantes a
las grutescas creaciones deLucas van Leyden. Las figuras dan
la espalda a san Lorenzo (en el cuerpo del retablo) y a la
Virgen en su Asunción (ático) (Fontana, 2018: 110-116). Son
sus contrarias y, por tanto, en el plano temático han de
representar a enemigos de la fe católica. Además de remitir
formalmente  a  una  voluta,  lo  más  probable,  en  cuanto  a
significado, es que su enorme vientre no sea de embarazo, sino
que represente el abultado y sucio vientre de las insaciables
arpías, con las que se comparó a los protestantes por comer y
corromper la eucaristía, como se explicará después. Además, en
lugar  de  piernas,  las  bichas  del  ático  tienen  acantos
–vinculados al vicio– y las del cuerpo principal una gran
cantidad  de  frutos,  sin  duda  caducos,  contenidos  en  una
especie de cueros recortados.

Bartolomé Vicente, en la escena principal del retablo pintó a
Lorenzo en el momento cumbre de su vida, el martirio en la
parrilla, después de negar a un dios romano. No abjurar de su
fe llevó a Lorenzo a la muerte física, pero le proporcionó la
vida eterna, como prueban los ángeles que en el lienzo bajan
del cielo para entregarle la palma y la corona de laurel (la
de su nombre) de la victoria. San Lorenzo es el prototipo de
hombre religioso laureado de virtud, cuya vida proclama las
tres virtudes teologales: fe en el Dios verdadero, esperanza
en la salvación eterna y caridad con los hombres. En este
sentido, Lorenzo no reparte en el relieve del banco de su
retablo los tesoros de la Iglesia a los pobres, uno de los
episodios más conocidos de su hagiografía, sino alimentos:
sacos de pan y harina, sin duda un guiño a los beneficios que



los  oscenses  esperaban  por  la  mediación  de  su  patrón  y
principal intercesor en el cielo.



Retablo de San Lorenzo, iglesia de San
Lorenzo, Huesca.

Foto: M.ª Celia Fontana Calvo.

Retablo de San
Lorenzo: detalle
de una de sus

bichas mayores,
iglesia de San

Lorenzo, Huesca.
Foto: M.ª Celia
Fontana Calvo.

 

Como hemos dicho, resulta fundamental la firme fe de Lorenzo
en el Dios cristiano, pues solo él, como sumo creador, sería
capaz de otorgar bendiciones a los hombres, a diferencia de
las deidades de los romanos que proclaman su propia falsedad,
ya advertida por san Agustín, al ser incapaces de proporcionar
los favores implıćitos en sus nombres (De civitate Dei, IV,
34). Además, la virtud de Lorenzo hace cierta la sentencia de
Alciato, Que la fortuna sigue a la virtud, pues solo un hombre
virtuoso puede conseguir bienes y repartir prosperidad. El
mártir es así un digno mediador entre Dios y los hombres y un
claro ping.

Las bichas desplazadas a los laterales del retablo, aunque
están  llenas  de  frutos  tienen  una  función  muy  distinta.
Encarnan el pecado y el vicio: están envueltas en acantos de
hojas  blandas  que  aluden  a  los  vicios  en  general  y  se
presentan desnudas, pero sus formas maternales están lejos del
desnudo  heroico  que  exhibe  Lorenzo.  Además  son  volubles
(llevan una tela ondeante sobre su cabeza, como la Ocasión) y
carecen absolutamente de fundamento o sostén, excepto por la
pequeña figura masculina que les sirve de inestable peana, no
en vano se apoya en una escurridiza cola de pescado enroscada
hasta  formar,  además,  una  voluta.  Unos  niños  tratan  de
interactuar  con  las  bichas  principales,  pero  ellas  no
representan la Caridad que amamanta a sus retoños: con la
mirada perdida, ni siquiera reparan en ellos. Además, como se
ha  dicho,  los  frutos  con  los  que  se  asocian  deben  ser



exclusivamente terrenales y caducos: no pueden fortalecer la
vida espiritual y por tanto son inferiores a los otorgados
gracias a Lorenzo. En fin, las bichas son un rotundo pong.

 

Las bichas del retablo de San Bernardo

Sebastián de Ruesta y Cristóbal Pérez, fueron rivales en el
citado concurso de 1647 y aunque Ruesta resultó ganador, Pérez
no debió quedar en mal lugar. De hecho, su extraordinaria
destreza como mazonero le permitió desarrollar una exitosa
carrera profesional en Huesca, parte de ella en la iglesia de
San Lorenzo.

En  la  iglesia  laurentina  realizó  un  retablo  de  escultura
dedicado a san Bernardo, encargado por el mercader Bernardo
Lasala en 1650, y que debió acabar, como se obligó en la
capitulación,  al  año  siguiente.  Esta  obra,  destinada  a
presidir  la  capilla  funeraria  del  mercader,  cuenta  con
recursos  expresivos  parecidos  al  retablo  de  San  Lorenzo
(también incorpora columnas salomónicas y bichas) y, sin duda,
fue para Pérez una clara oportunidad para medirse de nuevo con
Ruesta (Fontana, 2019: 208-222). En cuanto al encargante, poco
sabemos, pero por su oficio de mercader debía afectarle el
tradicional rechazo que la Iglesia, y la sociedad en general,
sentían hacia los negocios y el enriquecimiento particular. La
usura,  practicada  por  los  judíos,  estaba  condenada  y  el
comercio en general era mal visto porque homo mercator vix aut
nunquam potest Deo placere (“el mercader apenas o nunca puede
agradar a Dios”), no en vano el prototipo del comerciante
abusivo y sin escrúpulos era Judas mercator, capaz de vender a
Cristo por unas monedas, y que se representa ahorcado en la
famosa estatua-columna de la portada de Santa María la Real de
Sangüesa, del siglo XII.

El programa del retablo que nos ocupa logra mostrar a san
Bernardo con tanta fe, esperanza y caridad como Lorenzo, pero



como seguramente en Huesca, en cuanto a virtud y heroismo,
nadie podía competir con su santo patrón, el diseño de Pérez
integró en el lado del ping a un nutrido grupo de santos con
san Bernardo a la cabeza, y además hizo a este protagonista de
algún episodio para que quedara en paralelo con el admirado
Lorenzo. Además se atribuía al santo monje, según explicó Mal
Lara en La philosophia vulgar (1568: 2r), el conocido dicho “A
Dios  rogando  y  con  el  mazo  dando”  (seguramente  una
interpretación muy particular del ora et labora benedictino),
lo que resultaba especialmente conveniente para un mercader
que viviá de su trabajo.

Cristóbal Pérez trazó la obra y se encargó de que todas las
figuras talladas en ella tuvieran una excelente factura, pero
sobre todo se esforzó en el planteamiento de las bichas. No se
conformó con una versión y dos variantes, como hizo Ruesta,
sino  que  ideó  cuatro  figuras  completamente  distintas  como
antagonistas de las tres virtudes teologales, al exhibir los
rasgos  de  quienes  carecen  de  ellas:  infieles  y  herejes,
consumidores para los cristianos de alimentos no espirituales
y eternos, sino materiales y caducos, y que no conducen a la
salvación del alma, sino a la gula y la embriaguez. Además,
como  veremos  a  continuación,  dos  creaciones  parecen
específicamente  judías  porque  debía  ser  importante  para
Bernardo Lasala criticar las creencias y las conductas de los
judíos, con quienes todavía debía asociarse a los mercaderes
en  general.  Un  pong  para  cada  una  de  esas  imaginativas
expresiones del mal.



Retablo de San Bernardo y detalle de una de sus bichas
mayores, iglesia de San Lorenzo, Huesca. Fotos: M.ª Celia

Fontana Calvo



Dos bichas pseudojudías, ubicadas en el ático, y otra
pseudoprotestante en el banco del retablo deSan Bernardo,
iglesia de San Lorenzo, Huesca. Fotos: M.ª Celia Fontana

Calvo
 

 

 

A mediados del siglo xvii, el prototipo del infiel todavía era
el judío. A la fe en Cristo de san Bernardo (al que vemos en
el retablo disfrutando de la visión directa de Cristo en la
cruz) se opone el rechazo de los judíos a reconocerlo como el
Mesías prometido. Con elementos judíos se presentan a ambos
lados del ático dos figuras femeninas de cuerpos desnudos y
regordetes, con una especie de turbante en la cabeza y un
vistoso adorno lateral redondo y rojo en la parte superior del
tronco,  cerca  de  las  alas,  seguramente  un  recuerdo  de  la
rodelaque debıán portar los judíos como distintivo. Además
desvían su mirada del Calvario, donde se presenta a Cristo,
bajo Dios Padre, como auténtico redentor espiritual y, por



tanto, como el Mesıás cristiano, y su posición de perfil
revela una gran nariz, característica física asociada a ese
pueblo semita.

Las demás, probablemente, representan herejes. Las bichas del
banco que flanquean el relieve donde san Bernardo reparte el
pan bendito para la sanación de los enfermos son las únicas
masculinas  del  programa,  poseen  extremidades  plenamente
humanas  y  carecen  de  alas.  Quedan  muy  cerca  del  preciado
alimento, pero sus brazos están envueltos (o apresados) por
ropas, así que difícilmente podrían acceder a él. Como su
vestidura y complementos (hojas de acanto y escamas) insisten
en el vicio y el pecado y ellas no reciben el citado pan,
hemos de concluir que se trata de no creyentes, indignos del
supremo manjar. Su presencia recordaría el robo de formas
consagradas ocurrido en la catedral de Huesca en noviembre de
1641, durante la guerra de secesión catalana, que debió de
protagonizar un hugonote francés (Fontana, 2004: 229). Y el
hecho de que las bichas no puedan utilizar las manos implica
un  peligro  latente:  cuidado  por  tanto  con  la  mano  que
muestran.

Las bichas de mayor tamaño y más parecidas a las laurentinas
flanquean  el  cuerpo  principal  del  retablo.  Comen  frutos
redondos, muy probablemente manzanas, que sin embargo no les
satisfacen, como refleja su triste mirada. Manzanas, junto a
granadas, peras, racimos de vid y otras frutas, conforman una
inestable  sección  apenas  sustentada  por  unos  cueros
recortados. En la base conceptual de estas figuras han de
estar las arpías, con las que los católicos compararon a los
herejes protestantes porque con sus ideas sobre la eucaristía
destruían su poder salvífico. El cardenal Perron (1556-1618)
en un sermón de Pascua de Resurrección advertía de que el
suculento manjar eucarístico tiene unos terribles enemigos,
los luteranos, que al impedir disfrutar de él a los fieles
obstaculizan la salvación de sus almas y actúan como ladronas
y ponzoñosas arpías. Una vez servida la mesa del banquete



espiritual, dice Perron, “voicy deux harpies Calvin & Luther,
& leurs disciples, dont l´une oste & renverse aux fidelles la
viande qui leur estoit preparée. L´autre la laisse bien au
sacremente & ne l´enleve point, mais elle l´infecte & corrompt
tellement de ses mains & de son haleine, y mélant des qualitez
& conditions pernicieuses, que´ell vous en rend l´usage mortel
& pestilent” (1622, 681).[*] Las bichas del retablo de San
Bernardo  comen  manzanas  –del  pecado  y  de  la  muerte–  de
simbolismo opuesto a los panes benditos de san Bernardo.

Finalmente, como complemento y variante de las comedoras, las
bichas bebedoras están situadas en los laterales exteriores
del ático. A diferencia de aquellas, estas presentan alas, no
brazos, y se muestran de riguroso perfil, por lo que destaca
de nuevo su gran nariz, para aludir, quizás también a la de
los judíos. Están despiertas, pero sin vigor, y sus laxas
figuras se adaptan a las formas redondeadas de los recipientes
donde reposan, semejantes a un tonel con uvas. Es claro que
están bajo el efecto adormecedor del vino, el cual no se ha
convertido  mediante  la  transubstanciación  en  la  sangre  de
Cristo. Hay tristeza en su mirada y su cuerpo y posición
recuerdan a los del dios pagano Baco.

 

¿Milagros o diligencia?

Según la famosa tesis de Max Weber, a partir del siglo xviy en
el  ámbito  protestante,  las  nuevas  doctrinas  religiosas
consideraron  lícito  el  provecho  económico  y  dignificaron
incluso las profesiones más mundanas (2009). El cambio de
valoración sobre el dinero y la forma de obtenerlo influyó
favorablemente  en  el  desarrollo  del  capitalismo,  pero  la
Contarreforma católica se mantuvo por el momento impermeable a
todo ello y continuó favoreciendo la confianza en Dios y en
los santos como estrategia para remediar las necesidades más
perentorias del hombre.



Todo católico había de procurar el bien y apartarse del mal
durante su vida si deseaba obtener su salvación en el más
allá,  como  sabía  a  la  perfección  el  mencionado  obispo  de
Treviso retratado por Lorenzo Lotto. Pero este comportamiento
ejemplar no le garantizaba estar libre de peligros y contar
con  el  sustento  imprescindible  durante  su  vida.  Para
satisfacer  las  necesidades  vitales,  más  que  recurrir
exclusivamente a las fuerzas particulares y a la buena suerte,
como el caballero pintado por Bartolomeo Veneto, la Iglesia
recomendaba  confiar  en  los  santos  que,  al  gozar  ya  del
paraíso, podrían, por sus méritos en la tierra, conseguir
favores para sus fieles devotos al interceder por ellos ante
Dios.

Claro que la sabiduría popular no se fiaba por completo de
ello. A mediados del siglo xvi el citado Juan de Mal Lara en
La philosophía vulgar explicó el significado del refrán “A
Dios rogando y con el mazo dando”. Por supuesto, habría que
rogar y pedir a Dios “con el concierto de las tres maestras
del alma: fe, esperanza y charidad”, pero –advierte– no hay
que  esperar  “milagros  nuevos,  quedándonos  en  una  pereza
inútil”, sino que al hombre corresponde poner “los medios para
que la voluntad bien ordenada venga a efecto”. Y concluye: “No
favoresce Dios al que lo toma por amparo en medio de la
ociosidad” y “conviene que el hombre junte, con la devota
oración,  industria”.  En  fín,  como  asegura  otro  refrán
perfectamente enlazado con el anterior, “Dios ayuda al que
trabaja” (1568: 1r-2v).

 

A modo de conclusión

 

Los elementos iconicos en los retablos oscenses analizados
plantean discursos argumentados de forma antitética y basados
en la dualidad de los extremos: por un lado el bien con los



santos (ping) y por otro el mal con las bichas (pong), en una
retórica de la imagen que relaciona de forma dialéctica el
núcleo con lo marginal. La teorıá literaria del Siglo de Oro
enfatiza  los  buenos  resultados  de  este  antiguo  recurso.
Baltasar Graciań en su Agudeza explica coḿo crece la “sutileza
al paso de la contrariedad de los correlatos” (1648: 50). Y en
la línea de la sutileza juegan un papel fundamental las bichas
con sus figuras (del verbo latino fingere ‘fingir’) que, a
quien no las conozca bien, pueden dar a entender justo aquello
que no son, y así hacer creer que se puede confiar en ellas
(especialmente en las principales de los retablos estudiados)
como fuente de alimentos, bienes o fertilidad. Pero las bichas
han de ser lo contrario, contenedoras de frutos caducos que
llevan  a  la  muerte,  mientras  que  Lorenzo  y  Bernardo,
recompensados por sus logros en esta vida con la salvación
eterna,  se  revelan  como  los  indicados  para  dirigir  las
bendiciones divinas hacia sus devotos.

 

Además, no olvidemos algo fundamental: que en este ping ypong
de santos y bichas hay mucho de género, porque finalmente el
bien se asocia con lo masculino y el mal con lo femenino. En
esa época, no tan lejana a la nuestra, dificilmente cabía otra
opción.

 

[*]  Se  presentarondos  arpías,  Calvino  y  Lutero  con  sus
discípulos, pues una vuelca a sus fieles la comida que les
estaba preparada y la otra la deja como sacramento y no le
quita nada, pero la infecta y corrompe de tal manera con sus
manos y su aliento, y la mezcla con cualidades y condiciones
perniciosas,  que  la  hace  de  uso  mortal  y  pestilente.
Traducción  propia.



Hoy lloramos su muerte.
 

«Ya lo oís, señores Diputados: nuestra bondadosa Reina,
nuestra cándida y malograda Reina Mercedes, ya no existe. Ayer
celebramos sus bodas; hoy lloramos su muerte. Tan general es

el dolor como inesperado ha sido el infortunio; a todos
alcanza». Gaceta, 26 de junio de 1878.

 

Rodríguez Moya (2012: 155) afirma que «La muerte de un monarca
o de un miembro de su familia desde los siglos XVI al XVIII
ponía  en  marcha  todo  un  aparato  de  propaganda  política  e
ideológica  funeraria:  cortejos  luctuosos,  pompas  fúnebres,
catafalcos efímeros, tumbas conmemorativas». Todo un complejo
ritual que se diluye al llegar el siglo XIX. Por eso nos surge
una pregunta, ¿qué ocurre en la España del siglo XIX, cuando
la monarquía vive una de sus horas más bajas cuando muere un
miembro de la familia del Rey? Se intentará responder esta
cuestión con el estudio de las imágenes que producen la muerte
y funeral de la  reina consorte Dª María de las Mercedes de
Orleans, por ser la que inicia un camino de modernidad tanto
en su matrimonio como con su muerte.

El 23 de enero de 1878, en el palacio de Aranjuez, Mercedes de
Orleans, bajó vestida de novia la ancha escalera al pie de la
cual se encontraba el vagón de tren que los llevaría a ella y
a Alfonso XII  hasta Madrid para su enlace.  Es la única Reina
que ha ido al altar en ferrocarril y la primera que viajará,
una vez fallecida, en tren hasta su sepelio. Según nos cuentan
las crónicas periodísticas del momento, en la basílica de
Atocha, el pueblo aplaudió el paso de la  Reina, quien del
brazo de su padre se encaminó hacia el altar. Tras algunos

https://aacadigital.com/articulos/hoy-lloramos-su-muerte/


días de numerosos festejos, la pareja se trasladó a El Pardo,
donde vivieron una corta luna de miel. Apenas seis meses más
tarde, el 18 de junio, la Gaceta dio el primer parte de la
enfermedad de la reina y el Rey telegrafió a los Montpensier,
quienes  acudieron  desde  Normandía.  Ese  día  de  San  Juan
Mercedes cumplía dieciocho años, mientras sus síntomas se iban
agravando. Fueron llamados a consulta diversos médicos, entre
ellos  Federico  Rubio,  quien  confirmó  el  diagnóstico  de
«infección ginecológica». Asistida por el cardenal Moreno, su
agonía duró más de doce horas y fue al mediodía del día 26
cuando expiró en el Palacio Real de Madrid[1]. En ese momento
se pone en marcha la maquinaria propagandística en forma de
seguimiento en la prensa de lo que ocurre en palacio.

Contrariamente  a  lo  que  pasó  con  sus  predecesoras  y  por
primera  vez  un  medio  periodístico,  concretamente,  La
Ilustración Española y Americana, se hace eco de la noticia de
forma exhaustiva incluyendo imágenes en forma de grabados,
anticipando lo que poco después se hará con las fotografías.
Esta  publicación  se  convierte,  desde  el  momento  de  su
publicación en 1869 en la gran difusora de las actividades de
la  monarquía  y  uno  de  los  principales  artífices  del
blanqueamiento de la institución. Siguiendo el modelo de las
grandes revistas ilustradas europeas, será el máximo exponente
del  periodismo  gráfico  español  del  siglo  XIX.  Aparece  su
primer número en una época de reformas políticas, como es la
del Sexenio Democrático, el 25 de diciembre de 1869; marcará
un hito en las primeras décadas de la Restauración y, tras
irrumpir y empezar a desarrollarse el nuevo fotoperiodismo en
las postrimerías de la centuria, sobrevivirá dos décadas más,
hasta el 30 de diciembre de 1921, día en el que publica su
última entrega. En palabras de Vieyra Sánchez «en sus páginas
se da cita una larguísima nómina de destacados literatos,
publicistas  y  periodistas,  a  ellas  se  incorporarán
definitivamente,  trazados  con  un  realismo  y  calidad
excepcional, los dibujos de actualidad, estampados a través de
unos  grabados  de  gran  belleza  y  maestría,  considerados



auténticas  instantáneas  de  toda  una  prolongada  época
histórica»  (Vieyra,  2017:  35).

Las exequias de Estado serán siempre descritas paso a paso en
La Ilustración Española y Americana. Se convierte de esta
manera en una fuente para conocer los funerales reales[2] tal
y como se dieron en el siglo XIX. Estos, de forma resumida,
empezarían con la recepción del cadáver de la reina por su
Mayordomo Real, se celebra misa con el cuerpo presente y a
continuación se traslada de forma pública al Escorial. Estos
acontecimientos dan lugar a imágenes en las que, sus autores
Alejandro Ferrant y Juan Comba, nos retratan la reacción de
Madrid a la muerte de la reina. El periódico tiene una sección
en cada uno de sus números en la que se encarga de dar una
explicación al lector sobre lo que está viendo, podríamos
compararlo a la voz en off que acompaña a las imágenes en
nuestros noticiarios actuales. De la misma forma que en la
actualidad esa voz en off deja traslucir con sus comentarios
la línea editorial del medio de comunicación, los comentarios
que acompañan a los grabados de la muerte de la reina dejan
traslucir  la  parte  más  humana  del  acontecimiento,  en  un
intento de humanizar a la monarquía, de acercar al Rey a su
pueblo.

Se publica, en primer lugar, un trabajo de Alejando Ferrant,
Acto de administrar el sacramento de la extremaunción a la
augusta señora en la madrugada del 24 de junio, en el mismo
periódico se explica la imagen (Fig. 4) para facilitar y guiar
a los lectores por el grabado:

El acto estuvo presidido por el arzobispo de Toledo, el
confesor de la enferma; el cardenal Benavides, el Patriarca
de las Indias; el Presidente del Consejo de Ministros y los
Sres. Ministros; el Gobernador civil de la provincia y otros
funcionarios de la corte y del Estado, junto a la familia
Real. El grabado recoge el momento en el que el cardenal
Moreno, auxiliado por el cardenal Benavides y asistido por
capellanes de honor, administra a la reina desfallecida el



Santo Sacramento de la Extremaunción. El rey estaba de pie en
la cabecera del lecho; los padres de la reina; las infantas
se  hallaban  de  rodillas  al  pie  del  lecho  sollozando
tristemente.

Fig. 1. Juan Comba, La
extremaunción de la Reina por
Juan Comba, 1878, Dibujo  en
  La Ilustración española y
americana.Año XXII. Núm. 24.
Madrid, 30 de junio de 1878.

Edición digital de la
Biblioteca Virtual Miguel de
Cervantes por cortesía del

CSIC. Disponible en Cervantes
Virtual 

Fig. 2. Juan Comba,  El
pueblo de Madrid deseaba una
pronta recuperación a la

enferma, 1878. Año XXII. Núm.
24. Madrid, 30 de junio de
1878. Edición digital de la
Biblioteca Virtual Miguel de
Cervantes por cortesía del

CSIC. Disponible en Cervantes
Virtual 

 
 

Al mismo tiempo que sucedía la extremaunción de la Reina, en
otro lado de Palacio, el pueblo de Madrid deseaba una pronta



recuperación a la enferma (Fig. 5). Es lo que refleja el
grabado que La Ilustración española y americana publicó el día
30 de junio y que describía así

…los salones de la Mayordomía mayor y otros contiguos, donde
estaban expuestos los últimos partes facultativos, y libros
en  blanco  para  las  firmas,  guardando  siempre  la  mayor
compostura, el más religioso recogimiento. Era un espectáculo
conmovedor el que ofrecía el pueblo en aquellos salones, aun
en las altas horas de la madrugada, durante los días 24 y 25
al lado del Grande de España se veía á la pobre viuda; debajo
de la firma de un rico banquero, ponía la suya un menestral
honrado; á la vez leían los partes facultativos el alto
funcionario público y el laborioso obrero. ¡Y era que la
Reina de España reinaba á la vez sobre el trono y en el
corazón de los españoles!

 

Una  prueba  de  lo  importante  que  es  para  La  Ilustración
española y americana las imágenes con las que van a ilustrar
el final de la reina es que los encargados de reflejarlas van
a ser Alejandro Ferrant Fisherman y Juan Comba, ambos de un
gran peso artístico en el Madrid de la época.

Del  mismo  episodio,  publica  el  15  de  julio  de  1878,  La
Academia un dibujo (Fig. 3.) con menos detalles pero con la
misma intención, la de señalar la preocupación del pueblo de
Madrid por su Reina. Esta vez el encargado de hacerlo fue el
periodista gráfico Mariano Urrutia.



Fig. 3.
Urrutia, Interesado
el pueblo de Madrid,

1878. Dibujo .
Disponible en

Biblioteca Virtual
de Prensa Histórica

Fig..4. Juan Comba,  Fallecimiento de 
S. M. la Reina : Cadáver de la Reina
expuesto al público en el salón de
Columnas, destinado con tan doloroso
motivo a capilla ardiente, el 27 de

Junio, 1878. Dibujo para La
Ilustración española y americana. Año
XXII. Núm. 24. Madrid, 30 de junio de
1878. Edición digital de la Biblioteca

Virtual Miguel de Cervantes por
cortesía del CSIC. Disponible en

Cervantes Virtual 
La siguiente de las imágenes ya va a ser la del Fallecimiento
de  S. M. la Reina : Cadáver de la Reina expuesto al público
en el salón de Columnas, destinado con tan doloroso motivo a
capilla ardiente, el 27 de Junio. De este grabado (Fig. 6) nos
informa la misma publicación que ha sido realizada con los
Apuntes del natural por el Sr. Ferrant y dibujo del Sr. Comba.

Por lo que respecta de ls explicación que el redactor de La
Ilustración da sobre la imagen, destaca cómo se recrea en la
escena de la que detalla todo tipo de detalles:

Levantado  por  los  gentiles-hombres  Grandes  de  España,  y
recibido luego por los gentiles-hombres de la Real Casa, el
cadáver fué trasladado al salon de Columnas, donde, como



hemos dicho, se hallaba dispuesta la cama fúnebre imperial.

El cadáver vestía un hábito de la Merced, y en las manos
tenía una cruz de ámbar; estaba contenido en preciosa caja de
raíz de olivo, forrada de tisú de oro y con galones de
entorchado  de  capitán  general,  hallándose  colocado  en  el
centro del lado derecho del salón, sobre una cama imperial de
la época de Felipe V, primorosamente bordada de seda y oro;
rodeábanle cuatro Monteros de Espinosa en los cuatro ángulos
del ataúd, dos individuos de la Hermandad Real, dos jefes
menores de alabarderos á la cabecera, y dos alabarderos á los
pies ; á la derecha, encima de un rico almohadón, se veía una
corona real, y junto á ésta el estandarte de la Hermandad
citada; á los lados del fúnebre lecho había dos altares bajo
dosel, en los cuales se celebraron misas rezadas hasta las
doce del día, y cerca del de la derecha estaba la tapa de la
caja, también forrada de tisú  de oro y con galones de
entorchado;  destacábase,  en  fin,  entre  los  dos  guardias
alabarderos y á los pies del féretro, un gran crucifijo de
bronce.

Una fuerte barandilla servía de separación entre la capella
ardente y el lugar destinado al numeroso público que accedía
á contemplar por última vez á su amada Reina ,—á aquella
bendita señora ya rendida por la implacable muerte, y á quien
había visto halagada por la dicha y radiante de juventud y de
belleza.

 

Hay algún detalle más prosaico que aparece en la imagen, cómo
son los cuencos con agua perfumada de los que el periodista no
dice nada, pero que el artista sí que recoge muestra de que no
se ha hecho una idealización de la escena, sino que nos la
muestra  tal  y  como  sucedió,  como  más  adelante  haría  la
fotografía.

Contrasta la forma en la que el dibujante Urrutia plasma la



misma escena ya que el dibujo carece de los matices y la
cantidad de detalles de Juan Comba (Fig. 5)

 

Fig. 5. Urrutia, Velatorio de la Reina
y visita del pueblo de Madrid, 1878.

Dibujo. La Academia : revista de
cultura hispano portuguesa, latino-
Americana Tomo III Número 24 – 1878
junio 30 Disponible en Biblioteca

Virtual de Prensa Histórica

Fig. 6. Ramon
Preder, ¡¡Hoy!!,
1878. Óleo sobre

lienzo, 103,5 x 70,5
cm. Museo Nacional

de Arte de Cataluña,
Barcelona.

 

Cuando el mismo episodio es tratado por el pintor Ramón Pradó
Preder  en  su  obra  ¡¡Hoy!!  del  Museo  Nacional  de  Arte  de
Cataluña (Fig. 6), prescinde de los elementos anecdóticos,
incluso  del  cadáver,  que  se  convierte  en  una  leve  mancha
blanca al fondo de la escena, para centrarse en las personas
que asisten a la capilla ardiente y darle todo el protagonismo
al espacio en el que ocurre el episodio del velatorio de la
Reina.

El momento de la exposición del cadáver de la Reina es además
del momento del adiós el de la certificación de la muerte. Por
esta razón se dieron varias imágenes de la Reina muerta, como



nunca antes había sucedido. Existen varias versiones de esa
imagen definitiva. En la figura a vemos la versión publicada
por Domingo Muñoz y grabado por Eugenio Vela en La Academia el
15 de julio de 1878 (Fig. 7 ). En esta ocasión se muestra un
lateral de la finada, que cuenta a su lado con la corona de
reina. Vemos la boca de la fallecida cubierta con un pañuelo.
Y otorga por su posición un protagonismo a la corona que
acompaña,  convirtiéndola  en  el  foco  de  atención  del
espectador.

Fig. 7. P.
Muñoz, Reina Mª de
las Mercedes, 1878.
Dibujo, La Academia :
revista de cultura
hispano portuguesa,
latino-Americana Tomo
III Número 24 – 1878
junio 30 Disponible
en Biblioteca Virtual
de Prensa Histórica

Fig.  8. Nin
Tudó, Cadáver de la
Reina María de Las
Mercedes, en su

féretro, 1878. Óleo
sobre lienzo, nº Inv.

3961, Museo de
Historia de Madrid

El pañuelo mencionado anteriormente desaparece en la versión
al óleo que como retrato postmortem realiza Nin Tudó (Fig..



9). El artista es conocido en la capital como especialista en
retratos mortuorios, como el que conserva el Museo Nacional
del Prado del periodista Pedro Avial[3]. El autor (Balbás,
2006: 1625)  suaviza los estragos de la enfermedad e idealiza
el espacio, que ornamenta con grandes cojines y cobijas. De
este trabajo, que se encuentra en la actualidad en el Museo de
Historia de Madrid, Fernández Bremon dijo en La Ilustración
Española  que « Hay en aquella cabeza muerta, de asombrosa
realidad, líneas tan delicadas, que se armonizan en ella la
verdad y la poesía; no sabiendo á quién representa, se ve, sin
embargo, en la cabeza cubierta con la toca negra una persona
distinguida; fijándose más en aquel rostro y ayudando algo el
hábito  religioso,  parece  la  cabeza  de  una  santa.  (…)  La
primera impresión que nos produjo el cuadro fué de pena; más
que  al  cuadro,  veíamos  á  la  muerta.  Un  amigo  que  nos
acompañaba se quedó inmóvil, pero notábamos que sus labios se
movían.»

De  frente  es  la  postura  que  elije  Felix  Bodillo  para  La
Ilustración Española y Americana del dia 30 de junio, con un
crudo  primer  plano  de  Mercedes,  que  lejos  de  cualquier
idealismo,  se  nos  muestra  hinchada  y  deformada  si  la
comparamos con sus imágenes de meses anteriores, como la que
Luis Moratalla le realiza pocos meses antes y que se conserva
en la Biblioteca Nacional (signatura 17/176/36).



Fig. 9. Retrato
postmortem de Mª

Mercedes de Orleans
junto a la fotografía de
la misma tomada por Luis
Moratalla. El grabado

corresponde a La
Ilustración Española y
Americana, Año XXII.

Núm. 24. Madrid, 30 de
junio de 1878  

Fig. 10. Fotografía postmortem de
la reina en El Escorial, colección

particular francesa.

 

Para  finalizar,  se  conserva  en  una  colección  particular
francesa, una fotografía postmortem ( Fig. 10 ) de la reina en
El Escorial. Se sigue de esta forma  una costumbre europea[4]
que no tuvo continuidad en España que siguió confiando en los
dibujos del natural para reflejar las muertes de sus monarcas
hasta  la  llegada  de  la  República  ya  que  no  constan  la
presencia  de  imágenes  postmortem  de  las  muertes  reales
acaecidas entre 1878 y 1931.

La siguiente de las escenas que se elige por parte de los
editores de La Ilustración Española y Americana es la de la
Traslación del cadáver desde el Palacio Real a la Estación del
ferrocarril del Norte para ser conducido al monasterio del
Escorial. El mismo periódico nos informa de que es una Vista
tomada  por  D.  Joan  Comba  y  García,  al  pasar  la  comitiva
fúnebre  por la calle de Bailén.  

Eusebio Martínez de Velasco nos lo relata de esta manera

(…) el féretro fué depositado dentro de la estufa negra que
estaba preparada, de la cual tiraban ocho soberbios caballos
también negros y con penachos y paramentos de luto.

El  orden  de  la  comitiva  era  el  siguiente:  piquete  de
caballería; sección de artillería rodada; clarines y timbales



dé  las  Reales  caballerizas  y  empleados  en  las  mismas;
caballos de respeto, conducidos por palafreneros; estandarte
de  la  Hermandad  Real  y  cruz  de  la  Real  capilla;  clero,
músicos y cantores; gentiles-hombres y mayordomos de semana;
batidores y correo de reales caballerizas; la estufa con el
féretro, rodeada de gentileshombres, caballerizos y Monteros
de  Espinosa,  y  custodiada  por  la  autoridad  militar
correspondiente y el jefe de la escolta; carroza de respeto
(la  de  espejo),  tirada  por  ocho  caballos  blancos,  con
penachos  también  blancos  y  arneses  de  gran  lujo;  Jefe
superior  de  palacio,  Patriarca  de  las  Indias  y  Notario;
guardias  alabarderos,  escolta,  y  dos  escuadrones  de
caballeria  de  la  guardia  Real.

El entierro salió por el Arco de la Armería, y siguió por la
calle de Bailen y paseo de San Vicente á la Estación del
ferro-carril del Norte, donde se encontraban ya los Sres.
Ministros para recibir el regio cadáver.

Un pueblo inmenso se apiñaba en compactas filas en toda la
larga  extensión  de  la  carrera,  calculándose  en  150.000
personas las que acudieron en aquel triste día á dirigir un
adiós postrero á la prematuramente malograda Reina.

 

Al observarlos juntos destaca la majestuosidad de la escena
que plasma Ferrant al lado de la sencillez y austeridad de la
de Balaca. Del mismo modo, llama la atención que ambas escenas
estén  tomadas  casi  del  mismo  lugar,  lo  que  nos  lleva  a
plantearnos si hubo un lugar destinado a la prensa desde la
organización  del  sepelio  o  si  en  cambio  fue  una  decisión
tomada libremente por los artistas que coincidieron en que ese
era el mejor lugar para ver la comitiva.

La escenografía que presenta la despedida conmueve a todo el
pueblo de Madrid y Eusebio Martínez de Velasco hace un relato
que describe el ambiente de lo que se vivió en la capital del



Reino:

El desfile era tan  pausado y grave, que ni crujían las
cureñas, ni se oían las pisadas de la tropa, ni sonaban las
herraduras de los caballos montados por  los palafreneros,
maderos y picadores, Los golpes apagados y melancólicos del
timbal, y las desternilladas y sordas notas de los clarines,
parecían sonidos misteriosos y lejanos-, la servidumbre de
caballerizas marchaba despacio y en actitud de duelo: los
caballos de respeto, cubiertos las ricas sillas y reposteros
con gasa negra, parecía como que entendían  y aumentaban la
tristeza general; (…)  los gentiles-hombres y mayordomos de
uniforme y enlutados, desfilaban como sombras: el carruaje
fúnebre era severo y triste; ocho magníficos caballos negros
con  arreos  y  penachos  de  luto  arrastraban  ó  más  bien
deslizaban la carroza, en la cual la corona Real, si bien iba
delante, iba tan baja como quedan las jerarquías del mundo
ante la muerte: la gente se descubría enviando su último
saludo á  la Reina muerta, y la música de alabarderos tocaba
una marcha grave y tristísima como un coro de sollozos. Y
todos caminaban muy despacio como si temiesen despertar  á su
señora.

Los soldados presentaron sus armas á la funerala: las músicas
de la carrera tocaron la última marcha Real á la soberana que
pasaba  para  siempre,  y  algunos  minutos  después  el  cañón
anunció la partida del tren fúnebre.

Fig. 11. Ricardo Balaca y Eugenio Vela, Traslado de los restos
mortales de la reina Mercedes, 1878. Dibujo realizado por

Ricardo Balaca y grabado por Eugenio Vela para La Academia :
revista de cultura hispano portuguesa, latino-Americana Tomo

III Número 24 – 1878 junio 30 Disponible en Biblioteca Virtual
de Prensa Histórica

https://prensahistorica.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=3019



 Fig. 12 Ricardo Balaca y Eugenio Vela, Funeral por la Reina
Mercedes en El Escorial, 1878. Grabado en La Academia : revista
de cultura hispano portuguesa, latino-Americana Tomo III Número
24 – 1878 junio 30 Disponible en Biblioteca Virtual de Prensa

Histórica
https://prensahistorica.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=3019.

La colección de grabados sobre lo acontecido esos días se
completa con tres escenas más: la Entrada del público en el
palacio Real por  la puerta de la escalera de Cáceres para
visitar el cadáver de S. M. la Reina y la Salida del púbico
por la puerta del Príncipe, después de haber visitado el regio
cadáver.  Los  dibujos  están  realizados  por  Daniel  Perea  y
muestran unas escenas costumbristas del Madrid de la época.

Y la última que es una imagen sobre la Entrega del regio
cadáver al Emmo, Sr. Cardenal  Arzobispo de Toledo y cabildo
eclesiástico  en el monasterio del Escorial, el 28 de Junio.

Se nos informa que el dibujo es del natural, “por el Sr.
Ferrant”, por lo que se da a entender que el artista acompañó
a la comitiva hasta El Escorial. Junto al grabado se nos
ofrece una narración pormenorizada de lo que allí aconteció,
que  nos  refleja  como  el  rito  de  enterrar  a  los  Reyes
permanecerá invariable durante mucho tiempo. Una vez más la
pluma de Eusebio Martínez, rica en matices, pone en palabras
lo que muestra el dibujo de Ferrant:

A las once y media de la mañana se paraba el féretro ante la
puerta  del  grandioso  monasterio  que  imaginó  Felipe  II  y
levantó el gran Herrera, digno intérprete de la atrevida
concepción de aquel insigne monarca.

Un modesto túmulo había sido colocado en el atrio interior, y
ante  él  esperaban  el  cardenal  Arzobispo  de  Toledo  y  el
Cabildo eclesiástico para recibir el cadáver regio, y á la
vez que el dignísimo Prelado elevaba al cielo, con acento



conmovido, las plegarías que el ritual señala para estas
fúnebres ceremonias, los guardias alabarderos y la fuerza
militar situada al exterior del templo hacían las descargas
de ordenanza en honor de la que había sido Reina de España.

 

Después de este momento, ya no tenemos constancia gráfica en
La  Ilustración,  solamente  las  palabras  del  periodista  nos
sirven para saber que

Pasó  después el cortejo á la espaciosa iglesia, en cuyo
centro,  bajo  el  crucero,  sobre  un  túmulo  que  aparecía
cubierto con el paño  de Reinas, fué depositado el féretro
,entre  numerosos  blandones  que  estaban  colocados  en  seis
magníficos hacheros de bronce;  llenóse el sagrado recinto de
las personas de la comitiva y del vecindario del Real sitio,
y de otras muchas de los pueblos inmediatos y aun de Madrid,
y  cantóse  el  Oficio  de  difuntos  y  una  misa  de  Requiem,
oficiando de pontifical el mencionado Arzobispo de Toledo;
luego, cerrado el féretro, y previa autorización del Sr.
Ministro de Gracia y Justicia, fué conducido á la capilla de
San Juan Evangelista y guardado en un sencillo sepulcro de
mármol blanco, que tendrá los restos mortales de la Reina.

En algún momento de este ceremonial, tuvo lugar la toma de la
fotografía que hemos referenciado anteriormente (Fig. 10).

De la ceremonia que tuvo lugar en el interior del Monasterio
de El Escorial, publica un dibujo La Academia (Fig. 13). El
dibujo de Ricardo  Balaca convertido en grabado por Eugenio
Vela[5] confirman las palabras de Eusebio Martínez.

Pero  los  funerales  de  la  reina  no  terminan  ahí.  Queda
constancia que en una reminiscencia de la antigua forma de
conmemorar  las  muertes  de  la  monarquía  se  produjo  la
celebración  de  misas  funerales  con  la  erección  de  sendos
catafalcos en memoria de la Reina Mercedes tanto en París,
ciudad de origen de la familia de la reina como en Roma lugar



de residencia de la reina Isabel II, suegra de la malograda.
Se le dedicaron poemas elegíacos como ya ocurriera con sus
predecesoras, como el que se publica en el Diario de Cádiz el
30 de julio de 1878.

Por lo que la ceremonia de conmemoración de la muerte de la
reina es una muestra de rituales modernos como la fotografía,
el traslado en trenes, mezclados con formas de un pasado más
tradicional  como  serían  el  sepelio  en  El  Escorial  o  la
presencia de catafalcos en las misas memoriales.

Hemos podido constatar un tratamiento gráfico y periodístico
para la muerte y funeral de la reina Mercedes que se aleja de
lo acostumbrado para las reinas españolas en siglos pasados.
Para Cruz Cabrera  las causas del abandono de las grandes
ceremonias  exequiales  son  «La  desaparición  del  concepto
patrimonial de la Corona en favor del Estado constitucional,
la progresiva laicización de la sociedad decimonónica, los
efectos derivados de la Exclaustración y la Desamortización de
1835 y 1836 y el definitivo abandono de la cultura» (Cabrera,
2005: 151) sin embargo, si bien, son causas reales y complejas
deja  de  lado  la  intencionalidad  y  los  esfuerzos  de  la
monarquía borbónica durante el siglo XIX para acercarse a una
imagen más cercana y humana de la institución, aprovechando
cualquier  ceremonia,  incluso  las  de  los  funerales  para
fomentarla.

La celebración de funerales y su reflejo en imagen cercana a
la sociedad decimonónica no llega a España con la primera
muerte de una Reina del siglo, ya que el aparato que rodeó el
sepelio de Mª Isabel de Braganza fue enteramente una copia en
disposiciones y en ejecución al del rey Carlos IV, fallecido
en el siglo XVIII. El reflejo en las artes se da en forma de
edición de poemas y en la erección de un catafalco para unas
exequias que no se celebraron hasta tres meses después del
fallecimiento.

Es manifiesto para Alba Pagán (2016:201) que «La imagen de



María Josefa Amalia se empareja a la de su predecesora, pero
sus  exequias  y  las  maquinarias  fúnebres  no  gozaron  del
esplendor que habían tenido las ideadas y construidas con
ocasión de la muerte de Isabel de Braganza».  La situación
económica del país y un alejamiento de las formas fúnebres
anteriores explican que las exequias de una reina a otra sean
percibidas como inferiores. Causa cierta sorpresa el observar
como en la muerte y funeral de la reina Mercedes de Orleans,
se lamente el periodista Martínez Velasco, de lo austero que
ha sido el acompañamiento de la reina Mercedes si se compara
con el que tuvo la reina Josefa Amalia. Por lo que se va
observando como las ceremonias reales se van acompasando en
sus manifestaciones externas a las de sus súbditos, salvadas
sean todas las distancias. En definitiva, lo que hace la Casa
Real con la muerte de Mercedes, es un movimiento político que
ya le funcionó a su madre Isabel II con la muerte perinatal
del Príncipe de Asturias en 1850, lo que Gema Cobo (2020:452)
denomina «ofrecer un aspecto más humano de la familia real»  y
que consiguió blanquear una monarquía que se alejaba de sus
súbditos  y  que  se  sirve  de  la  prensa  para  parecer,  en
definitiva, tan humanos como ellos, con sus enfermedades, sus
muertes y sus penas.

 

[1] Federico Rubio fue la más brillante de las figuras que, a
lo largo del período 1860-1880, introdujeron en España las
arriesgadas  intervenciones  que  permitió  la  revolución
quirúrgica.  (Ruiza  y  Tamaro,  2004).

[2] Aunque a la reina Mercedes no le correspondían honores
reales porque no había dado heredero al trono, por disposición
del rey Alfonso XII se le tributan funerales de reina y no de
infanta.(Gaceta de Madrid, 26 de junio de 1878 )

[3] Retrato mortuorio del Periodista Pedro Avial Taracena,



O/L, 1877, Museo Nacional del Prado, nº de catálogo Poo4527

[4] "La fotografía de difuntos se convertía así no sólo en un
registro del luctuoso ritual de la muerte, sino en un elemento
más del propio ritual", explica Publio López Mondéjar en La
huella de la mirada, una de las escasísimas referencias sobre
el tema en España.(López  Mondéjar, 2006:26).

[5] El dúo Balaca-Vela trabajó en muchas ocasiones para los
periódicos de la capital. (Fontbona, 1992: 152)

Exposición del pintor Miguel
Ángel Encuentra
En el Museo Provincial de Teruel, desde el 16 de octubre se
puede ver la exposición del pintor Miguel Ángel Encuentra
nacido  en  Aliaga,  Teruel,  el  año  1951.  Se  titula  “Negro
Esperanza”. Exposición con obra iniciada en 2000 hasta el
presente  2020.  Intachable  prólogo  de  José  Luis  Rodríguez
García del que transcribimos una frase como podría haber sido
cualquier otra. Afirma: “De esta manera y siendo esta así -tal
es como la veo-, el uso del verdinegro, del gris o del blanco,
que  sirve  como  refuerzo  de  la  gama  privilegiada,  es  una
elección que no puede sorprender y que acentúa las realidades
metafóricas, insinuadas, en cada una de las piezas o en cada
agrupamiento de las mismas. Late en esta elección una cuidada
monotonía puesto que el mundo que nos ha tocado vivir es
monótono, agreste y luciferino. Pero puede descabalgarse su
realeza: basta con alterar su composición. Y es posible…”.

El  caso  es  que  estamos  ante  cuadros  con  fondos  neutros
monocromos  alterados  por  manchas  y  la  muy  sugerente
incorporación  de  formas  geométricas.  También  tenemos  el

https://aacadigital.com/articulos/exposicion-del-pintor-miguel-angel-encuentra/
https://aacadigital.com/articulos/exposicion-del-pintor-miguel-angel-encuentra/


predominio  de  la  geometría  y  al  lado  formas  nubosas  de
indiscutible atractivo, sin olvidar las manchas paralelas a la
base. El caso es que combina el ámbito racional mediante la
geometría con una palpitante expresividad. Estamos, por tanto,
ante la realidad humana con su indiscutible racionalidad y un
ángulo pasional que ha dado tantos placeres y disgustos. Queda
el gran mural. Desirée Orús en su impecable crítica en Heraldo
de  Aragón  el  16  de  octubre  de  2020  asegura:  “En  esta
exposición presenta un proyecto en el que lleva trabajando
desde el año 2000. Es la primera vez que se puede ver completo
este gran lienzo, en el que ha trabajado con 21 secciones
aglutinadas en segmentos de siete secciones de tres metros
cada una, hasta llegar a los 21 metros totales. Un enorme
mural creado con una simbología premeditada -21 metros, 21
secciones, siglo 21-“. Una hermosa y ondulante banda roja
cruza el gran mural para fusionar las partes. Se capta, se ve,
pero nunca estorba. Estamos ante la síntesis de su obra a
través del tiempo, como si fuera una maravillosa continuidad
con aires de frescura sin pausa. Cuadros de menor tamaño y
gran mural como intachable unidad.

Seguimos la obra de Miguel Ángel Encuentra desde hace muchos
años. Nunca falla y siempre aporta novedades. Cuadros, sin
duda, con vibraciones de una pasión afín a su carácter que,
por lógica, atempera mediante dosis racionales.

Obras de Noelia Marín
En el Palacio de Montemuzo el 6 de octubre se inaugura la
exposición de Noelia Marín titulada “El límite crudo”, con
prólogo de Eloisse Louisse y obras de 2014, 2015, 2019-20 y
2020. Nacida en Zaragoza el año 1986. Tras estudiar en la
Escuela  de  Artes  de  Zaragoza,  estudia  Diseño  de  Moda  en

https://aacadigital.com/articulos/obras-de-noelia-marin/


Valencia, 2004-2008, y en 2009 fija residencia en su ciudad
natal. Muy variadas técnicas como barniz blando sobre zinc,
algodón crudo, alambre y guata o puntaseca y esmalte sobe
aluminio. Vaya por delante que estamos ante una magnífica
exposición. En la sala situada al fondo del espacio, tenemos
una proyección de imágenes abstractas de cambiantes y vivos
colores. Veamos el resto de la exposición. Tenemos obras con
fondos  abstractos  y  figuras,  enteras  o  parcialmente,  muy
intrigantes y esqueletos. Algunas con gran fuerza expresiva y
dosis misteriosas. La serie Bocetos para n-00, de 2015, se
basa  en  figuras  parciales  o  enteras  si  rasgos  faciales  y
formas abstractas que muy bien podrían definir una serie.
Asimismo, tenemos esculturas de gran fuerza expresiva, sin
rostros  definidos  y  estructura  geométrica.  A  sumar  la
estupenda belleza creativa en obras tipo Mural de matrices y
estampas, 2019-2020, mediante figuras humanas volando que se
introducen  en  una  estructura  geométrica  como  si  fuera  un
anómalo ámbito a descubrir. Predominio de grises y negros. En
dicha línea los hermosos y fascinantes videos con obras de
excepcionales  colores.  Quedan  las  esculturas.  Un  grupo
consiste en algodón crudo y en su interior alambre y guata.
Obras atractivas sin rostro definido para aludir a una suerte
de anonimato, a la ausencia de personalidad. De las esculturas
quedan  las  tituladas  Diálogos  I,  II,  III  y  IV,  de  2020.
Aluminio,  silicona,  madera  y  tinta.  Estamos  ante  ocho
esculturas,  de  modo  que  se  establecen  cuatro  diálogos  en
cambiante posturas. A sumar la hermosa y cambiante estructura
geométrica,  que  multiplica  la  indiscutible  creatividad.
Exposición, repetimos, propia de una impecable artista.


