Collage.

E1l collage es, mas alld de la consideraciéon de una mera técnica, un motor
de cambio imprescindible en el arte del siglo XX. Incluso se desprende de
un conjunto de cambios y factores muy dificiles de hacer confluir en una
simple historia del arte, puesto que con el collage irrumpen en el arte
elevado una serie de practicas de las artes populares poco definidas,
ademdas de las 1llamadas artes aplicadas, incluso de las industriales y de
los medios de comunicacidén. Ahora forman parte del arte objetos e
imagenes preexistentes que cambian sustancialmente el concepto de
creacién, acercandose a actos como la eleccidén, la seleccion y, en Ultima
instancia, la construccién o el montaje, en contra de la concepcidn
idealizada de una creacién a partir de la nada. La historia del collage
no puede restringirse simplemente a los collages en si mismos, si bien es
prioritario acometer la complicada tarea de establecer unas fronteras
entre 1o que es un collage y lo que no lo es. En cualquier caso, el
collage ha desvelado muchas caracteristicas de la creacién que en el
pasado permanecieron latentes tras los principios de la representacién, y
aporta un nuevo punto de vista contempordneo frente al arte, del cual

debemos tomar conciencia.

BREVES APUNTES SOBRE METODOLOGIA Y DIALECTICA

En el seno de la Table ronde internationale du C. N. R. S.
(Centre Nacional de la Recherche Scientifique), y su publicacion Collage
et montage au théatre et dans les autres arts durant les années vingt, no
se eligié directamente el collage y el montaje como objetos de estudio
sino que, tras una blUsqueda del nexo que permitiera relacionar el teatro
con otros registros expresivos, concluyeron que era precisamente la
interdisciplinariedad de esos registros, el punto de unidén que buscaban
(Denis Bablet, 1978: 10), siendo, tal y como lo ha propuesto Erika
Billeter en esta misma publicacién, no Unicamente una cuestién técnica,

sino un problema artistico nuevo, “la integracién de la realidad en el


https://aacadigital.com/articulos/collage/

mundo de los cuadros artificiales” (Denis Bablet, 1978: 20). Tampoco en
las jornadas de estudio organizadas por Claude Amey y J. P. Olive en la
Universidad Paris y la MSH Paris Nord en noviembre del 2002, se
establecié el fragmento como objeto en si, sino en tanto que elemento
susceptible de sintetizar la nueva situacién cultural, caracterizada por
haberse enfrentado a un cuestionamiento inaudito de las fronteras que
separan el arte de la vida (Claude Amey et J. P. Olive, 2004: 9).

El Grupo m de semidética encuentra la intertextualidad
del collage en su supuesto lenguaje al definir no ya el collage, sino
su técnica, en la toma de un cierto numero de elementos de obras,
objetos, mensajes preexistentes, y en su integracién posterior en una
creacion nueva para producir una totalidad original en la que se
manifestaron rupturas de distintos tipos (Groupe m, 1978: 13), y aln
mas cuando este grupo de investigacidén hace participe a las
operaciones de seleccidén y combinacién de las partes constitutivas del
discurso semidético (Groupe m, 1978: 14-15). Henri Béhar, al tratar la
literatura de vanguardia y aplicarle el principio de collage, afirma
que éste mina no los canales de transmisién, los referentes
situacionales, contextuales, o la sustancia, la forma del mensaje o el
mensaje mismo, sino los propios cdédigos del lenguaje (Henri Béhar,
1988 : 187). No podemos interpretar su interdisciplinariedad en la
trascripcién o transposicién de un canal a otro (Henri Béhar, 1988:
185). La ruptura de géneros es una de las caracteristicas intrinsecas
al collage, y la aportaciéon mas importante del dadaismo quizds sea la
de hacer definitiva esta confusidén, fase fundamental en la liberacidn
de la poesia del dictado del lenguaje (Henri Béhar y Michel Carassou,
1996: 121). Por esta razén la semidética es la disciplina que mds ha
estudiado el collage recientemente, aunque incluso el grupo m haya
cuestionado la posibilidad de una definicidén definitiva (Groupe m,
1978: 12). Como ejemplos de acercamientos al collage y al fotomontaje
desde la semidtica, podemos citar las ponencias presentadas por Yve-
Alain Bois -“The Semiology of Cubism”- y por Rosalind Krauss -“The
Motivation of the Sign”- en el simposio Picasso and Braque, celebrado
en Museum of Modern Art de Nueva York en 1989, ambos a partir de las
teorias saussurianas que establecen la arbitrariedad del signo (James
Leggio, 1992: 169-209 y 261-287). Benjamin H. D. Buchloh, por su
parte, atribuye a Rosalind Krauss el haber sido la primera en aplicar



la semidtica de Peirce a la obra de Duchamp y de otros artistas
sequidores (en “Pintura, indice, monocromo: Manzoni, Ryman, Toroni”,
Benjamin H. D. Buchloh, 2004: 237). Por otra parte y en relacién al
collage surrealista, es imprescindible recordar el trabajo de Elza
Adamowicz, 1998. Quizds haya sido Umberto Eco pionero en acercarse
desde la semidética al collage y a fendmenos pléasticos cercanos
(Umberto Eco, 2002).

En cambio, todo apunta a que, cuando se hubo tomado plena
conciencia del collage y pudo citarse algunos de sus precedentes
literarios, desde Baudelaire y Rimbaud hasta Lautréamont, Mallarmé vy
Jarry, es decir, con la revision del surrealismo, se supo que, mas que
conformar un lenguaje nuevo, el collage buscaba la disolucidén misma del
lenguaje. Esta ofensa a lo establecido, que empieza de lleno con la
vertiente pictdérica, ya se centrd mucho antes en preocupaciones similares
dentro del terreno literario -por ejemplo la confrontacidén de la imprenta
y del periodismo con la alta literatura por parte de Mallarmé (Del
periodismo lamenta Mallarmé su funcién de reportaje basado en “narrar,
ensefiar, incluso describir”, contagiando a otros géneros literarios. En
cambio, él se apropia de la tipografia en Un coup de Dés para sus propios
fines metalinglisticos: “Un libro como no me gustan, los desparramados y
privados de arquitectura. Ninguno escapa decididamente, al periodismo.. La
excusa, a través de todo este azar, que el ensamblaje se ayudd, solo, por
una virtud comidn”, y “hay que cortar siempre el comienzo y el fin de lo
que se escribe. Nada de introduccién, nada de final”, Stéphane Mallarmé,
2002: 29y 39. Ver ademds las pp. 33 y 78-79. Mallarmé no desprecia la
imprenta pero si el hecho de que el periodismo, consecuencia de su
mecanica, tan s6lo haya legado a los otros géneros un afan representativo
qgue niega la autonomia, no de la narracién ni de la poesia tan siquiera,
sino del libro mismo, principal objetivo en su carrera poética.) -, no
puede responder Unicamente a razones artisticas incapaces de explicar por
si mismas los cambios acaecidos en la Historia del Arte. El lenguaje,
tanto literario como pldstico, es atacado por ser la emanacién de un
estado de separacidén que acarrea cierta sociedad en una determinada época
y, por tanto, hablando de alienacidén, atafie a la dialéctica fundamental
existente entre el sujeto y el objeto. El lenguaje artistico es atacado
en tanto que es el producto de un desajuste general entre la expresiodn

cultural y su época. Es en este fenémeno donde radica nuestro punto de



vista histdrico.

No se trata, en lo referente al collage y sobre todo al
ready-made, de diferenciar y suponer qué es una obra de arte y qué no lo
es (Hans Sedlmayr sitla la superacién del querer hacer arte como una de
las consecuencias de lo que él denomina “revolucidén del arte moderno”.
Hans Seldmayr, 1990: 121.). Mas al contrario, es necesario buscar los
puntos comunes que el arte tiene con los restantes trasuntos vitales, y
éstos se encuentran indudablemente en la dialéctica sujeto-objeto que,
hasta el siglo XIX, se habia resuelto seglin los principios aristotélicos
de mimesis y diégesis. Hegel, al ubicar el trasunto estético en esta
dialéctica, vuelve a unificarlo con el resto de las disciplinas de la
filosofia y con los demds aspectos fenomenolégicos de la vida, mientras
que Kant hizo depender 1la estética del juicio en funcidén de 1los
principios de placer y displacer. Para Hegel hay un soporte universal
objetivo que se define por la dialéctica misma. Es mds, su filosofia es
una filosofia de la estética y se desprende de ella: “La filosofia del
arte constituye un anillo necesario en el conjunto de la filosofia” (G.
W. F. Hegel, 1997: 16.), junto con la religién y la filosofia misma, tres
estratos del desarrollo del espiritu que podemos identificar con tres
niveles de conocimiento: en el mismo orden, el arte es la manifestacidn
sensible del Espiritu Absoluto, la religién su manifestacidn sentimental
y la filosofia el concepto sistemdtico racional (G. W. F. Hegel, 2003:
47-49). Segun este argumento, el arte en su evolucidén busca 1la
reconciliacion de la idea con la materia, siendo esta Ultima la necesidad
del sujeto en su superacién. El arte surge de este enfrentamiento, por lo
que el sujeto necesita del objeto para conocerse a si mismo (el hombre,
al ser consciente necesita materializarse, y en ocasiones encuentra en
los objetos la manera de hacerlo: “a través de los objetos exteriores,
intenta encontrarse a si mismo”. G. W. F. Hegel, 1997: 72) y -utilizando
con este fin el pensamiento- para que la idea se manifieste a los
sentidos, constituyendo ella la forma que actla sobre la materia objetiva
y que bien puede acoplarse de manera simbélica, artificial o
independiente. Es asi que el arte constituye una segunda naturaleza, pero
que, frente a la estética de Kant, necesita de la autonomia del objeto
para poder vislumbrar la dialéctica base (respecto al idealismo subjetivo

de Kant, Hegel apunta: “Pero incluso esta conciliacidén total o en



apariencia es, a fin de cuentas, sélo subjetiva, es decir, realizada por
el sujeto, y existe sd6lo en virtud de su juicio; no responde a la verdad
y a la realidad en si”, G. W. F. Hegel, 1997: 111). La belleza natural ya
no es el fin de la estética en tanto que filosofia del arte, sino la
particularizacién sensible del concepto, el acoplamiento de la idea a la
forma sobre la materia (“Esta filosofia del arte comprende .. la idea de
lo bello en el arte, o el ideal considerado en su generalidad”, G. W. F.
Hegel, 2003: 43). Sélo atenderda a la belleza que emana del Espiritu
mientras que el objeto sd6lo saldra de su finitud y de su dependencia de
si mismo en el momento en que el sujeto lo hace bello, acto por el que
este Ultimo -entendido como abstraccidén- perdera su condicién (G. W. F.
Hegel, 2003: 51-52).

Para poder realizar una relectura del collage tras la
desmaterializacién del arte que el propio Hegel anuncié como fin de su
Ultimo periodo -su forma romantica determinada por la accién del
siguiente nivel de desarrollo espiritual, la religidén-, retomaremos lo
que hasta el dia de hoy ha quedado mas relegado por un juego de
representaciones consensuado y objetivado, la recuperacién de la libertad
del objeto: “Se entiende por objetividad, la verdad exterior o el
caracter que presenta la obra de arte, cuando un asunto estd conforme con
la realidad, tal como lo hallamos en la naturaleza, y se ofrece asi a
nosotros con rasgos que nos son conocidos” (G. W. F. Hegel, 1988: 98).
Quiza coincida Juan Eduardo Cirlot con esta liberacién de la realidad
exterior cuando comenta la atencién que Marcel Duchamp prestdé al objeto:
“Mads alla de una ‘Sociedad protectora de animales y plantas’, Marcel
Duchamp se acercaba a la previsién de una ‘Sociedad protectora del
objeto” (Juan Eduardo Cirlot, 1986: 79. En 1927, el futurista italiano F.
Azari lanza el manfiesto Por una sociedad de proteccidén de la maquina.
Facsimil en Ada Masoreo, “I1l dominio della machina”, en Giacommo Balla..,
2003: 87-88).

Las interpretaciones que se han ido sucediendo a lo largo del
siglo XX, la psicologia de la percepcién, el formalismo de Greenberg y la
aplicacion de la linguistica de Saussure al arte mediante la semidtica,
tienen en comin la necesidad del subjetivismo para que se produzca un
juicio estético, una supremacia del sujeto que lleva a desvirtuar la
realidad exterior, y cuyos medios impositivos sobre el objeto han llegado

a presentarse como objetos en si mismos, mientras que se tornan en



instrumentos con el analisis postestructuralista de Barthes, Derrida y
Kristeva. El proceso de autonomia del lenguaje retrocede, seguin Michel
Foucault, al siglo XIX, entre otros factores por el nacimiento de la
gramatica, que deriva en la linglistica como ejercicio metalingiistico.
En realidad, cuando la semidética se desarrolle durante los afios sesenta
del siglo pasado, el lenguaje ya esta objetivado. Como este uUltimo
pensador citado sefiala, en el siglo XVI el lenguaje no era “un sistema
arbitrario; estd depositado en el mundo y forma, a la vez, parte de él,
porque las cosas mismas ocultan y manifiestan su enigma como un lenguaje
y porque las palabras se proponen a los hombres como cosas que hay que
descifrar. La gran metafora del libro que se abre, que se deletrea y que
se lee para conocer la naturaleza, no es sino el envés visible de otra
transferencia, mucho mas profunda, que obliga al lenguaje a residir al
lado del mundo, entre las plantas, las hierbas, las piedras y 1los
animales” (Michel Foucault, 2004: 43). Es en aquel entonces cuando el
lenguaje adquiere, ante todo, la naturaleza de ser escrito, mientras que
los sonidos de la voz pasan a ser su traduccién precaria. En cambio, es
en el siglo XIX cuando el lenguaje se repliega sobre si mismo, “adquiere
su espesor propio, despliega una historia, unas leyes y una objetividad
gue s6lo a él le pertenecen. Se ha convertido en un objeto de
conocimiento entre otros muchos: al lado de los seres vivos, al lado de
las riquezas y del valor, al lado de la historia de los acontecimientos y
de los hombres” (Michel Foucault, 2004: 289). Enseguida se impone sobre
la comunidad que lo practica, dada su responsabilidad histérica en el
conocimiento de la realidad: “La interpretacidn, en el siglo XVI, iba del
mundo (cosas y textos a la vez) a la Palabra Divina que se descifraba en
él; la nuestra, en todo caso la que se form6 en el siglo XIX, va de los
hombres, de Dios, de los conocimientos o de las quimeras a las palabras
gue los hacen posibles; y lo que descubre no es la soberania de un
discurso primero, es el hecho de que nosotros estamos, antes aun de la
menor palabra nuestra, dominados y transidos ya por el lenguaje” (Michel
Foucault, 2004: 292). De esta manera las alternativas respecto al objeto
exterior, cercado por “un acto de conocimiento puro de toda palabra”, se
reducen a dos: “hacerlo transparente a las formas del conocimiento o
hundirlo en los contenidos del inconsciente”, de ahi el formalismo del
pensamiento y el psicoandlisis. Incluso ambas finalidades pueden

imbricarse en un terreno comin, el del estructuralismo y el de 1la



fenomenologia, por ejemplo en la “tentativa de poner al dia las formas
puras que se imponen, antes de todo contenido, a nuestro inconsciente; o
a un esfuerzo por hacer llegar hasta nuestro discurso el suelo de 1la
experiencia, el sentido del ser, el horizonte vivido de todos nuestros
conocimientos” (Michel Foucault, 2004: 293).

Asi como Marshall MacLuhan encuentra la objetivacién moderna
del lenguaje a partir de la imprenta, Jean Clair localiza esta
cosificacién a finales del siglo XVIII en el nacimiento mismo de la
linguistica (con los estudios de J. G. Herder y Johann G. Hamann) dentro
del marco del primer romanticismo alemdn y de sus investigaciones sobre
la identidad nacional a partir de los caracteres del idioma (Johann
Gottlieb Fichte). Se trataba de buscar un origen natural al lenguaje, un
caracter organico impropio por su idiosincrasia constructiva. Esta
confusidén coincide en el tiempo con el comienzo de la industria que
presenta sus productos de fabricacidén desconocida al consumidor como si
existiesen desde la eternidad, aspirando a imitar el comportamiento
organico de las formas naturales. Es mas, estas investigaciones de tipo
romantico tienen como precedente las de Giambattista Vico que, un siglo
antes, ya habia intentado encontrar el origen de las palabras en las
onomatopeyas y en las palabras monosilabicas, de las cuales se desprende
su caracter meramente emocional. Cuando Jean Clair distingue en el
lenguaje la funcidén comunicativa de la expresiva, y encuentra la
abstraccién de la expresidén en las consecuencias de estos primeros pasos
hacia la linglistica, nosotros entendemos que la funcidén expresiva es la
manifestacidon de la palabra misma, que corre de forma paralela a la
funcién del collage y del ensamblaje consistente en manifestar unos
objetos que se nos han presentado absolutamente opacos dentro de una
nueva naturaleza. Asi que si Clair piensa que por esta razén el
expresionismo ha sido el Unico lenguaje del siglo XX que ha permanecido
en el tiempo, nosotros creemos que esta funcién expresiva es en el fondo
manifestante y, por lo tanto, se encuentra en la base de los restantes
ismos. De esta funcién Unicamente reveladora de la palabra y del objeto
del pensamiento romantico aleman, nace la fenomenologia de Hegel que
estudia la relacidén del sujeto con el objeto. Ya no habra valores
universales, pero tampoco por esta razoéon éstos deben ser sustituidos por
otros subjetivos, sino desconocidos, impenetrables (Jean Clair, 1998:
103-110).



Es de este modo que desde el lenguaje podemos entender en
parte el ocaso del pensamiento clasico en el siglo XIX. Esta es la
pérdida del verbo “ser”, lazo de unidén tanto de las palabras como
entre el habla y el pensamiento, y a su vez limite del lenguaje mismo,
cuya independencia no se resuelve de forma completa y tan sélo existe
de manera fragmentada, consecuencia derivada de la pérdida de 1la
representacién. Las palabras 1llegan a nosotros de modo disperso: “para
los fildlogos las palabras son como otros tantos objetos constituidos
y depositados por la historia” (Jean Clair, 1998: 296). Y conociendo a
través de Saussure la dependencia psicolégica del lenguaje, y por
extensién del signo en general, en su uso y en su formacidén su
objetivacién no constituye una sintesis de la dialéctica sujeto-
objeto, sino la sustitucidén del objeto por la accién del sujeto. Hegel

au

ya advirtidé de este peligro refiriéndose a Kant: “.. y si, por un lado,
la intuicién y el sentimiento reciben un caracter de generalidad que
les permite participar del espiritu, el pensamiento, por su parte, no
renuncia Unicamente a su hospitalidad con respecto a la Naturaleza (..)
incluso esta conciliacién total en apariencia es, a fin de cuentas,
s6lo subjetiva, es decir, realizada por el sujeto, y existe sdlo en
virtud de su juicio” (G. W. F. Hegel, 1997: 111. Sobre la filosofia de
Kant este mismo pensador afiade: “en este andlisis de la facultad de
conocer el objeto no existe sino con relacién al sujeto y al
sentimiento de placer, o al goce que experimenta”, G. W. F. Hegel,
2003: 39). Sin embargo el lenguaje, al ser cosificado, ha perdido
también sus referencias subjetivas. Ha quedado suspendido en tierra de
nadie, es una abstraccién materializada hecha para significar y que ha
perdido su razon de ser. De ahi su resultado fragmentario, que
curiosamente coincidird con el giro dado por la percepcién de los
objetos a partir de la Revolucién Industrial y la génesis del
consumismo. Tanto es asi que Mallarmé, al querer alcanzar el absoluto,
desed afirmar la solidez de la palabra reconstruyendo la unidad del
lenguaje, concentrando todas las proposiciones posibles en un solo
libro (Michel Foucault, 2004: 297-298). Esta es la razén por la que su
arte intenta ser auténomo, puro. En las fracturas del lenguaje, asi
como del collage en tanto que obra de arte en este caso, encontramos
su relacién con el mundo objetivo exterior, por ser ellas las que le



otorgan la condicién de objeto. Gracias a ellas el texto y la obra de
arte son un objeto mas, y para poder negar este hecho es el azar el
gque debe ser combatido.

En 1la discusién en torno al collage ya no podemos hablar
de obra de arte, ni tan siquiera para preguntarnos qué es y qué
participa de su categoria. Su dilema implica un cambio en 1la
percepcién acontecido en el XIX y que se materializard culturalmente
en la centuria siguiente, no sélo del lenguaje, sino de todo el
conjunto de los objetos de la realidad exterior.

EL COLLAGE COMO FENOMENO HISTORICO

Si entendemos el arte como el encuentro de dos categorias opuestas,
la materia y la forma, la atencién tanto tradicional como de sus
derivaciones actuales ha tendido a centrarse en la forma, por entender
qgue es ahi donde se localiza la accién del artista, el lado subjetivo de
la creacién. El predominio de unas técnicas muy definidas hasta el siglo
XX -en pintura ante todo el 6leo sobre lienzo, la acuarela, etc.-,
también ha condicionado considerablemente este punto de vista; incluso es
necesario para establecer un paralelismo entre lenguaje y artes
plasticas, entendiendo las palabras, los fonemas y sus cédigos, como
correlatos de la materia empleada en las artes plasticas, que hasta el
siglo XIX era muy concreta y cuyo manejo era fruto de una formacidn en
principio artesanal y luego académica.

No sélo la aplicacién del lenguaje, también la psicologia de la
forma, pues lo que sostiene el uso lingiistico es la psicologia tal y
como advierte el propio Saussure. El predominio del kantianismo en las
corrientes de interpretacién enturbia la dialéctica sujeto-objeto asi
como la de la forma-idea derivada. En este ocultamiento, la materia queda
relegada y olvidada sin permitir calibrar y ahondar en las aportaciones
del arte contemporaneo en toda su magnitud porque, al margen de 1la
abstraccidén, de la pérdida formal de la representacién, la introduccién
de nuevos materiales es lo que ha propiciado la conexién de la obra con
el exterior y su posterior disolucién, si bien también 1la abstracciodn

llevada a su Ultimo grado (por ejemplo la tela monocroma, Denys Riout,



1996: 126-127), ha convertido el cuadro en un objeto mas que se agrega a
la realidad objetiva, perdiendo su ficcién potencial al hacer de su
superficie una opacidad que no permite que la visidn penetre en ninguln
espacio irreal, y todo esto unido a la importancia del gesto, que concibe
la pintura sin principio ni fin, como un ensayo, la materializacién de un
ejercicio que se prolonga en series de cuadros perdiendo éstos un valor
per se. La primacia de la forma no sdélo atafie a la semidética del arte, a
la psicologia de la forma y al formalismo en general, se remonta a la
historia de los estilos de Wolfflin y a los estudios simbdélicos e
iconograficos de Gombrich y Panofsky. Y no s6lo eso: al ignorar la
critica y la historia la importancia de 1la materia al margen de su
manipulacidén, al sistematizar los recursos materiales en un lenguaje -
muchas veces por la misma actividad del artista al repetir los medios por
€l descubiertos hasta convertirlos en una técnica-, se desecha la
seleccién como acto creativo.

Podriamos decir que en el material ya reside un contenido de
orden discursivo. Por el contrario, vamos mas alla si afirmamos que en
el material, con sus propias cualidades tal y como lo trabajaron los
constructivistas rusos, ya esta implicito el primer paso constructivo.
Pero no sera hasta fechas muy recientes cuando se elabore una primera
historia material del arte contemporaneo propiamente dicho, de la mano
de Florence de Méredieu: Histoire matérielle et immatérielle de l’art
moderne. Evidentemente, su trabajo se inscribe en un marco
fenomenoldégico que tiene su origen en la estética de Hegel (Florence
de Meredieu, 2004: 660. En él comenta la carencia de estudios
histéricos sobre las materias empleadas en el arte y la primacia de la
historia de las formas. Tan sélo cita como precedente la obra
inacabada de Gottfried Semper, Le style, dans les arts techniques et
architectoniques, 1861-1863, en Florence de Meredieu, 2004: 39-40).
Sin embargo este rescate -tal y como advierte la historiadora- no
significa centrarse uUnicamente en la materia, la cual no constituye
mas que uno de los dos polos del conflicto que tiene lugar en la obra
de arte, ya que ambas -materia y forma- estan implicitas en 1la
practica del collage. Curiosamente, el collage no se incluye en este
estudio, que supone un recuento casi taxondémico de las variantes
materiales abordadas durante el siglo XX y englobadas en bloques segln
las cualidades de las materias estudiadas. El papier-collé y el



fotomontaje se sitdan en el mismo grupo por tener al papel como
soporte. En cambio, no podemos englobar al collage -segin las
acepciones emanadas de los propios artistas (sobre todo por Max Ernst,
1982: pp. 200-201)- en un soporte material determinado. Este hecho
hace que el collage se diluya en la propia argumentacion del libro de
Méredieu, en la adopcidén por parte de los artistas de las nuevas
posibilidades materiales en tanto que extrapictéricas. Por ello el
collage, sin estar inserto en el indice de esta historia material del
arte contemporaneo, es recurrido por su autora en repetidas ocasiones
por su dimensién heterogénea y material, es decir, por suponer en si
mismo el despertar de las posibilidades del material, capaz de aportar
por si solo un sentido. Es mediante el collage cémo esta autora
explica el auge del papel y los materiales mixtos del ensamblaje y la
ruptura de géneros (Florence de Meredieu, 2004 : 29, 196, 238-239). Un
precedente de esta historia material del arte contempordneo, aunque de
naturaleza distinta -un trabajo no tan académico-, es el libro del
fundador del letrismo Isidore Isou De l’impressionisme au letrisme.
L’évolution des moyens de réalisation de la peinture moderne. El autor
traza una historia aproximada de los materiales empleados desde el
impresionismo -estableciendo la gran revolucidén en 1912 con 1los
primeros papiers-collés cubistas-, con el fin de ensalzar la
aportacién “meta-estética” de su movimiento letrista. Establece su
estudio en dos niveles: la forma y el soporte -ambos implicados en
cierta manera (Isidore Isou, 1974: 9)-, donde el collage cobra un
protagonismo crucial a lo largo de su argumento, centrado en estudiar
la liberacién de las posibilidades materiales y mecanicas del soporte
del marco tradicional de la Historia del Arte. De esta manera desvela
las limitaciones de André Breton y Louis Aragon por tratar el collage
desde la pintura aun siendo negacién de la misma, lo que les impide
apreciar sus aportaciones mas alla de la sustitucién del trompe-1’oeil
por objetos reales (Isidore Isou, 1974: 78-79). Estos lideres
surrealistas se centraron excesivamente en las posibilidades de
apertura social de la plastica para avanzar hacia la poesia en contra
de cualquier profesionalidad, el principio que rige a las demds artes.

Llegados a este punto formulamos la siguiente pregunta: éforma

parte el collage de la historia material del arte contempordneo? Si



contestasemos afirmativo de manera rotunda sesgariamos la dialéctica
forma-materia. Y aunque es cierto que la aportacidén del collage al arte
es sobre todo material por extenderlo a todo tipo de sustancias y objetos
posibles, este hecho tan s6lo constituye una base que necesita ser
confrontada con la manipulacidén que posteriormente sufren estos
materiales por parte de los creadores. Verdaderamente, a partir de esta
apertura de limites, el artista podra crear sus propios materiales, que
ademds pasaran a identificarlo en cierta manera, o simplemente podran ser
escogidos y descubiertos; pero con el concepto de collage se puede tomar
un material que ya esté integramente constituido formalmente (un ready-
.made o un objeto natural), incluso con su propia iconografia
preexistente (una fotografia o una ilustracién). De esta manera, el
collage se desplaza desde el material hasta la propia iconografia. Las
imagenes visibles tanto en un collage novelado de Ernst como en un
fotomontaje, incluso en 1los combine-paintings de Rauschenberg,
légicamente no tendran el mismo funcionamiento que en la pintura
ilusionista anterior, aunque esto no impide su valoracién plastica e
iconografica. El collage supone la apertura a cualquier tipo de
materiales y componentes con tal de que sean enfrentados en la obra,
tanto por ser distintos (desde el papier collé cubista hasta el combine-
paintig) como por contener imagenes que no se corresponden légicamente
(collages de Max Ernst), o por contraponer irracionalmente distintas
formas (fotomontajes dadaistas). No se trata sélo de una cuestidn
material (tampoco se restringe a lo formal y a la negacién de la imagen,
tal y como creyeron Clement Greenberg y sus sucesores), pero el collage
rescata las posibilidades materiales como contenido connatural a é1l en
todos los sentidos posibles (discursivo, poético, signico, narrativo,
simb6lico.. y sobre todo constructivo), tras haber permanecido ocultas
desde la sistematizacién de las técnicas en la artesania y posteriormente
en la Academia. Asi, el collage es capaz incluso de romper el concepto
técnico. Esencialmente la obra artistica se disuelve por una ruptura de
los marcos, ahora que su propio concepto es susceptible de ser aplicado a
la realidad misma.

De esta dialéctica entre materia y forma se desprende una dualidad
critica: el idealismo objetivo de Hegel y el materialismo histdérico de
Marx. Como bien sefala Florence de Meredieu, la historia material del

arte atafie tanto a la “realidad fisica concreta” del idealismo objetivo,



como a las “infraestructuras socio-econdémicas” del materialismo
histérico. Ambos mantienen en cierta medida un punto de vista histérico,
al menos evolutivo, si bien con el materialismo histdérico éste pasa a
formar parte intrinseca de los fendmenos. Este punto de partida permite
analizar el trabajo de aquellos artistas que se han mantenido tanto en la
tradicidén dialéctica como los que no, es decir, los que han buscado la
liberacién del concepto (minimalismo y arte conceptual) como a los que
persiguen la liberacién del espiritu (Malevitch, el surrealismo, Klein,
Beuys..) (Florence de Meredieu, 2004: 663 y 665), siempre que partamos de
la obra misma con el fin de desvelar los factores histdéricos que

participan de su creacidn.

Nueva concepcidén de la realidad

Segun la evolucién estética de Hegel se suceden tres
grandes épocas: la simbdlica -con hegemonia de las artes orientales-,
la clasica -caracterizada por el equilibrio entre 1la idea y su
materializacién sensible-, y la romantica -determinada por el triunfo
del cristianismo y la superacién espiritual-. El criterio distintivo
es el grado de liberacidén del espiritu de la primera situacidn de
extranamiento del sujeto frente al objeto. Para que ambos -sujeto y
objeto- se liberen de su aislamiento, necesitan involucrarse en cierta
objetivacién del sujeto para que el objeto se subjetive. De esta
manera ya no viven los dos en si mismos sino para si mismos. Este
concepto de extranamiento que para Hegel es el origen de la cultura
(G. W. F. Hegel, 2000: 290) y que tan bien puede explicar el primer
acercamiento electivo del creador al objeto preexistente para
integrarlo en una estructura nueva -el collage-, es en si la base de
todo fendémeno, es decir, es a-histérico. Sélo el avance en la
liberacion del espiritu permitira establecer una evolucidén que tras la
época romantica llega al polémico “fin del arte” anunciado por Hegel,
el cual segln nuestra exposicidén es entendido como la superacién de la
sensibilidad artistica hasta alcanzar la manifestacidén sentimental del
Espiritu propia de 1la religiéon y 1la racionalidad sistematica
filoséfico-cientifica, prosiguiendo de esta manera los anillos
consecutivos de la filosofia establecida por este pensador.



Consecuentemente, podriamos justificar desde su estética 1la
desmaterializacién que ha sufrido la obra de arte tras la Segunda
Guerra Mundial, desde la objetividad hasta el concepto pasando antes
por el lenguaje expresionista abstracto a pesar de las divergencias
existentes, porque este desprendimiento de la materia ya 1o
experimenté el arte al final de la etapa romantica hegeliana al elevar
la poesia a la hegemonia que Hegel situa mas allad de cualquier
material posible -incluso de la palabra escrita o hablada-, al reunir
las restantes artes en su universalidad por ser el mejor medio de
manifestacidén del Espiritu (G. W. F. Hegel, Estética II, 1988: 213).
Con la poesia el simbolo se hace signo: “La poesia es el arte general,
el mds comprensivo, aquel que ha conseguido elevarse a la mas alta
espiritualidad. En la poesia, el espiritu estd libre en si, se ha
separado de los materiales sensibles, para hacer de ellos signos
destinados a expresarla. El signo no es aqui un simbolo, sino algo
completamente indiferente y sin valor, sobre el cual el espiritu
ejerce un poder de determinacién” (G. W. F. Hegel, 1997: 153). Julia
Kristeva aun distingue el simbolo del signo en un marco histérico,
produciéndose el paso de uno al otro a finales de la Edad Media en
funcidén del poder reificador del simbolo respecto a las trascendencias
universales, mientras que el signo refiere a unidades mas concretas,
aunque ambos compartan el caracter dualista y el poder jerarquizante.
El signo proyectaria las cualidades del simbolo sobre una realidad
concreta. Y mientras los simbolos se encadenan de manera disyuntiva
pudiendo excluirse entre ellos o simplemente no alcanzando la
conjuncién, el signo se encadena de manera no disyuntiva (Julia
Kristeva, 2001: 151-155). Al respecto, debemos advertir de que si
llegamos a considerar signos los fragmentos de un collage, podriamos
soldar las fracturas que hacen de él un collage propiamente dicho,
para lo cual tendriamos que liberar el signo de su funcidn
significadora, tal y como han sugerido los uUltimos posicionamientos de
la semidtica en los afios sesenta y setenta.

Con esta superacidén de orden espiritual también se liberd la
realidad objetiva exterior, la cual vera nacer su representacién en la
poesia burguesa y en la pintura de género holandesa, es decir, en el
marco de wuna sociedad burguesa protocapitalista. Ante esta
representacién de la realidad, Hegel se pregunta directamente si



estamos ante un hecho artistico propiamente dicho, localizando la
posible respuesta en las habilidades técnicas del artista. Quizas este
Ultimo tipo de obras, cuyos criterios miméticos han prevalecido hasta
el siglo XX reproduciendo el extranamiento entre sujeto y objeto,
reflejan nuestro desconocimiento técnico de una realidad que es ajena
precisamente por estar representada. Esta es la situacién general en
gque se encontraba el espectador de principios del siglo anterior,
mientras que el estatus alcanzado por la pintura era correlativo a los
bienes de consumo que la Revolucion Industrial puso en circulacidén. Si
la alienacidén en Hegel es fenomenoldgica a pesar de su perspectiva
histérica, la de Marx es histérica en si misma, de la misma manera que
la dialéctica para Hegel es la ciencia del desarrollo de una
conciencia, y para Marx es la ciencia del movimiento de la materia
determinado por la historia (“De Hegel a Lénine”, Henri Pastoureau,
1992: 462). En la inversidén del idealismo de Hegel por Marx, la
materia pasa a anteceder a la idea, pues ésta se transfiere al
pensamiento (“Epilogo a la segunda edicidon alemana de El Capital”,
1873, Karl Marx, 2000, tomo I, libro I: 29-30). El extrafamiento del
objeto abarca desde su propia produccién -en la que la mano de obra
recibe un sueldo que no se corresponde con el valor real de lo que
produce- hasta su compra, donde al valor de uso se le anade el valor
de cambio que actla como una mascara, una abstraccién arbitraria en
Gltimo término que cubre la verdadera realidad del objeto, comenzando
por el hecho de que el paso de un valor a otro significa el paso de la
cualidad a la cantidad (Karl Marx, 2000, tomo I, libro I: 58), de lo
gque se desprende la capacidad del objeto manufacturado desde el
momento que pierde su referente de uso, de contener materializada y
oculta una cantidad determinada de trabajo invertido por horas (la
trascendencia de esta alienacién histdrica del hombre puede deducirse
de estas palabras de Francastel: “Les actions et les objets figuratifs
permettent a 1’homme, suivant des plans différents, de traduire ses
sensations en les matérialisant suivant un ordre déterminé et
modifiable” [Las acciones y los objetos figurativos permiten al
hombre, siguiendo planes diferentes, traducir sus sensaciones
materializandolas siguiendo un orden determinado y modificable].
Pierre Francastel, 2000: 117-118. Al ser separado de los objetos y de
sus propios actos en la produccién, el hombre no puede materializar su



interior). A este misterio se suman los materiales inéditos para la
poblacién consumista y la intervencidén de la maquina en su fabricacién
(Francastel afiade a la nueva concepcién de los objetos industriales la
abundancia de materiales inéditos con los que se fabrican y que vienen
a sumarse al extrafamiento. Pierre Francastel, 2000: 77).

El componente social del objeto -la solidificacidén de un proceso
humano de fabricacidén- es el medio por el que éste entra en una red
universal de valores de cambio que lo hace opaco una vez adoptada la
forma de mercancia, que es enigmdtica y por tanto fetichista. El objeto
se cierra en si mismo para percibirse ya no social sino naturalmente, por
lo que el orden social se presentard también como natural (Marx 1o
compara con las pulsiones nerviosas 6épticas que son percibidas por cada
uno como si fuesen la naturaleza exterior en si. Karl Marx, 2000, Libro
I. Tomo I: 102-103). Y al revés, el sujeto puede comenzar a descifrarlo
como si de un jeroglifico se tratase, reconstruir a ciegas el proceso de
trabajo que queda tras él, su contenido social (Karl Marx, 2000, Libro I.
Tomo I: 105). Las mercancias contestan asi: “El valor de uso tal vez
interese a los hombres. Pero a nosotras, en cuanto objetos, nos tiene sin
cuidado. Lo que nos interesa objetivamente es nuestro valor. Nuestra
propia circulacién como cosas-mercancia asi 1o demuestra. Sélo nos
referimos unas a otras como valores de cambio” (Marx, 2000, Libro I. Tomo
I: 116). ¢éNo podria ser relativa esta superposicidén de valores a las
cadenas sintagmaticas del lenguaje por tomar al signo por arbitrario, es
decir, sin mantener relacidén alguna con la identidad? Objetivando el
significante desvelamos sus relaciones ideoldgicas, tal y como comenzamos
a reconstruir los valores sociales de la cosa-mercancia una vez que
tomamos conciencia de su opacidad. Antes de este primer paso, el objeto
de produccidn capitalista es para nosotros tan natural como una piedra o

la hoja seca de un arbol (Pierre Francastel, 2000: 117).

Para Francoise Monnin la Revolucién Industrial ha jugado
un importante papel en el nacimiento del collage, destacando la
aplicacién en 1913 de la primera cadena de montaje en las fabricas
Ford de Detroit (Francois Monnin, 1996 : 137). Pero lo que resulta mas
curioso es que tanto Florence de Meredieu (Florence de Méredieu,
2004 : 29-33) como Pierre Daix (Pierre Daix, 2002, 13-23), Lewis
Mumford (Para este autor, las dos corrientes opuestas del arte



contemporaneo son, por un lado, una tendencia a convertir 1la
objetividad y el orden mecanico en un tema artistico -cubistas vy
constructivistas- y, por otro, una blsqueda del lenguaje infantil vy
primitivo, una vuelta al origen. Lewis Mumford, 1968: 57-58. Ambas
corrientes son seglin él opuestas, mientras que para nosotros estan
absolutamente imbricadas. Por ejemplo, el surrealismo no puede
desligarse del primitivismo ni de la poética mecanica del automatismo)
y Octavio Paz (Octavio Paz, 1990: 43-49, donde pone en relacidén el
interés por el auge del viaje en la poesia moderna y la necesidad de
buscar alternativas a la belleza occidental ante la pérdida de la
nocién del tiempo, consecuencia de la modernidad y del cuestionamiento
de los principios fundamentales), ven en la industria por un lado, y
en el descubrimiento de las artes primitivas por otro, los dos
detonantes fundamentales para el despegue del arte contemporaneo. Los
objetos exéticos que proceden de las colonias del imperialismo
industrial aparecen revestidos de un aura extrafia y se insertan en el
mercado como un producto de consumo mas. Pero todavia existe otra
convergencia entre industria y primitivismo (“.. la aparicidén del
ferrocarril, el barco de vapor y el telégrafo, por no hablar de los
avances en armamento, que facilitaron las conquistas coloniales de las
potencias occidentales y pusieron al hombre blanco en contacto con las
regiones mds remotas del globo. Tampoco fueron las exposiciones las
Unicas nuevas fuentes de informacién acerca de los productos vy
monumentos de tierras lejanas. El reciente invento de la fotografia se
puso al servicio de empresas tan ambiciosas como la exploracién
arqueologica de la India, y desde mediados del siglo XIX salieron al
mercado cada vez mas libros con laminas fotograficas”, E. H. Gombrich,
2003: 196-199. Este historiador también hace confluir la industria con
el auge del primitivismo: “El concepto de 1o primitivo .. derivd su
significado de la idea de progreso”, E. H. Gombrich, 2003: 235. Sin
embargo, esta convergencia es por negacion: se define lo primitivo por
oposicién al grado de desarrollo alcanzado en Occidente por la
Revolucién Industrial): a pesar de los adelantos cientificos vy
técnicos de la sociedad, los objetos vuelven a ser tan extrafios al
individuo como lo fueron los objetos naturales para el hombre
primitivo (de hecho, el coleccionista de objetos, que personifica tan
bien la situacidén del individuo en el contexto capitalista, no



distingue los objetos naturales de los artificiales, ni los usos a los
que estuvieron destinados o si son fruto de cierta tecnologia. Maurice
Rheims, 1959: 73-74). La manera de reaccionar ante ellos es el
bricolage de Lévi-Strauss, la ldgica taxondmica del pensamiento mitico
que parte de lo concreto para desviarlo hacia una funcidén nueva: “..
hay algo paradéjico en la idea de una légica cuyos términos consisten
en sobras y pedazos, vestigios de procesos psicologicos o histdricos
y, en cuanto tales, desprovistos de necesidad” (Claude Lévi-Strauss,
1988: 60. Francastel cree que son los historiadores y especialistas en
sociedades primitivas los que mas tienen que decir acerca de la
naturaleza estética de los objetos artisticos. Pierre Francastel,
2000 : 111-112).

No sélo por la influencia que pudo ejercer el arte negro
en Picasso (Picasso negdé que imitase formalmente el arte negro
contenido en el Museo del Trocadéro de Paris, en lo que quizas fuese
una reaccioén contra las interpretaciones de muchos criticos e
historiadores que quisieron ver en este arte el origen del cubismo En
la entrevista con Malraux titulada Téte d’obsidienne, Paris, 1974.
Citado entre otros por E. H. Gombrich, 2003: 217-218. Sin embargo, si
acepta otras influencias consideradas “primitivas”, como el arte ibero
y el egipcio), Vlaminck o Matisse, sino también por la opacidad del
objeto compartida con la primera apreciacién de este arte como
mercancia -la negacién de la ficciodn perspectiva que hace de la obra
un objeto-, y con la pintura monocroma de Rodchenko y la importancia
de la faktura para los constructivistas rusos. Los objetos primitivos
se presentan extrafos, de origenes desconocidos, son incentivos de la
curiosidad (una visién de la época acerca del arte primitivo la ofrece
la encuesta para el Bulletin de la Vie Artistique realizada por Félix
Fénéon en 1920 a distintos etndégrafos, exploradores, artistas,
coleccionistas y galeristas, con motivo de la apertura de una sala en
el Louvre dedicada a estas artes. Félix Fénéon, 2000. Francastel cita
a Lévi-Strauss para demostrar que toda sociedad diferente a la nuestra
constituye en si misma un objeto. Pierre Francastel, 2000: 109) hasta
que Carl Einstein reclame la asimilacién comprensiva del arte negro
(Carl Einstein, 2002: 36). Es entonces cuando el objeto exético deja
de ser extrafo para servir de referencia a posibles alternativas de
belleza que solventen la pérdida del principio de realidad (Octavio



Paz, 1990: 40-47). Se plantea desde este momento si la obra de arte
“primitiva” es verdaderamente una obra de arte, porque en su origen no
fue destinada a la observacién sino que se le atribuydé poderes magicos
que pudiesen reconciliar al hombre con el todo del Universo. La obra
de arte destinada a la visualizacién procede en realidad de 1la
revolucién perspectivista del Renacimiento, y llega al siglo XIX vacia
de contenidos simbdlicos; ya no representa el dominio racional del
hombre. La presencia de los objetos aislados en el mercado han hecho
caer sus principios humanistas, asi como el conocimiento de estos
objetos magicos y la magia misma, sobre todo con el surrealismo -
aunque también cuando los futuristas se auto-proclamaron “primitivos
modernos”-, vuelven a ser el medio de conocimiento mas apropiado para
la comunién del objeto con el sujeto, reconciliacién que Octavio Paz,
refiriéndose al arte magico, denomina justamente eléctrica. Se trata
del momento en que el objeto magico nos invita a dejar de ser nosotros
mismos y ser otro, pretensién comin al objeto de consumo, cuando
cualquier cosa puede llegar a ser magica dependiendo de su relacidn
con el poseedor, porque la magia no reside en el objeto en si sino en
el encuentro con el sujeto (léanse las respuestas de Octavio Paz al
cuestionario planteado en André Breton, 1991: 310-312. En castellano,
Octavio Paz, 1983: 47-54.). De todas formas, el arte considerado
primitivo no dejard de inspirar nuevos contenidos para una realidad
infranqueable a lo largo del siglo XX.

Este hecho prueba que, a lo largo de la historia, ha habido una
sustitucidén paulatina de la alienacién natural por 1la alienaciédn
social (este proceso es uno de los cometidos de los historiadores
seglin Francastel. Pierre Francastel, 2000: 99 y 103. En una
conferencia pronunciada ante la Asociacion de la Federaciodn
Democratica de Hammersmith en Kelmscott House, el 30 de noviembre de
1884, William Morris daba por completa la conquista de la naturaleza,
y reclamaba la organizacién de la vida del hombre -gobernador de las
fuerzas naturales- como la principal meta del momento. En “Cdmo
vivimos y cémo podriamos vivir”, William Morris, 2004: 64. Esta
conferencia fue publicada por primera vez en 1887 en Commonweal.
Octavio Paz también coincide en esta idea de que la historia del
hombre consiste en su propia enajenacién en beneficio de sus
mitificaciones, las cuales la modernidad le ha negado. Octavio Paz,



1982: 51). A partir del siglo XIX las mercancias se presentan como si
fuesen naturales, mientras que los cuadros muestran de manera ficticia
una realidad imitada (« Simultanément, il ne s’agit plus de rechercher
une conciliation entre les produits de l’activité mécanique de la
société et les arts, mais de définir les conditions nécessaires de
1'art nouveau dans une civilisation ou les produits de la machine
constitueront en quelque maniére un milieu naturel » [Simultaneamente,
ya no se trata de investigar una conciliacién entre los productos de
la actividad mecanica de la sociedad y las artes, sino de definir 1las
condiciones necesarias del nuevo arte en una civilizacidén donde 1los
productos de la mdquina constituirdn de alguna manera un entorno
natural]. Pierre Francastel, 2000: 48. Mumford cree que la razdn de
gue el hombre actual acepte el orden impersonal, la regulacién, las
repeticiones y la estandarizacién radical que impone la industria, es
su capacidad de aceptar sin enganarse los materiales dados
naturalmente por las fuerzas del medioambiente desde su génesis. Lewis
Mumford, Arte y técnica, 1968: 49). El espectador, para tomar
conciencia de su situacién, debera negar la ficcién y asimilar la
opacidad de la obra esencial aunque latente. Cabe la posibilidad de
una reconciliacién de la alienacién fenomenoldgica hegeliana del
sujeto en el objeto, con la enajenacién de Marx, de fundamento
histérico y basada en el fetichismo de la mercancia: ésta Ultima
reproduce ilusoriamente la primera para sustituirla, el valor de
cambio representa al valor de uso al comienzo de su historia bajo los
mismos principios miméticos que Aristdteles aplicé a la poética
(resulta curioso cémo incluso Octavio Paz -especialista en mascaras,
Octavio Paz, 2004: 164-181- confunde, al hablar del surrealismo, la
funcionalidad con los valores del mercado. Octavio Paz, 1983, 32-33),
porque la mercancia esta destinada a enmascarar la naturaleza misma
(Paz comenta cémo en el siglo XIX la realidad de pronto se desvanecid
y se disgreg6. Octavio Paz, 1990: 40. Hecho que atribuye a la
industrializacién, a las ciencias relativas, a la pérdida de prestigio
de la razén y a la muerte de Dios anunciada antes que Nietzsche por
Max Stirner y por Jean Paul Richter, 2005: 21-37. A partir de esta
pérdida de la realidad, no tardan en extraviarse las nociones de
espacio y tiempo, lo que desencadendé el fervor por el viaje en busca
de nuevos espacios alternativos y el conocimiento de los objetos



ex6ticos. Ejemplos literarios los tenemos en la locomotora de Whitman,
en Orient-Express de Valéry-Larbaud, La prosa del transiberiano de
Cendrars, el automévil y el aeroplano futuristas, etc.). Por esta
razéon la ficcidén de la pintura es la clave de la mercancia y de 1la
organizacién social, y cuando el constructivismo y el dadaismo atenten
contra la mimesis aristotélica, ya no podremos restringir este ataque
al ambito del arte, que simplemente sufre un desajuste respecto a los
medios de produccién industriales sustitutos del anterior taller
(marco laboral restringido ahora al pintor y al escultor), sino contra
todas las contradicciones burguesas en su sentido mas amplio.

Y es en el seno de esta nueva inaccesibilidad a la
realidad donde surge un nuevo artista (Segun Francastel el arte
moderno no se limita a la produccién de formas novedosas vy
provocadoras, sino que esta fundado en la actividad global del hombre
contemporaneo y de sus experiencias. Pierre Francastel, 2000: 108. E1
arte ha dejado de ser un medio de conocimiento como lo fue en el
Renacimiento segun Jean Clair, 1998: 112. La unidad que regia las
distintas facetas del saber ha sucumbido a la fragmentacién de 1la
produccion y ha sido sustituida por las leyes del mercado. Mas que
nunca, el arte tiene la responsabilidad de reconciliar al sujeto con
su entorno a consta de perder su aislamiento que si logrdé con el
Renacimiento.), definido tan s6lo por su indiferencia hacia 1la
profesionalidad social. Es aquél que deambula por las calles
gobernadas por la cesura de las vitrinas de dispares comercios y
letreros publicitarios, aquél que deriva a través de la mercancia,
ilustrado con la nocién ofrecida por Walter Benjamin del nuevo estatus
que Baudelaire leg6 al poeta (“Gozar de la muchedumbre es un arte; y
tan sélo puede darse a una francachela de vitalidad, a expensas del
género humano, aquél al que un hada ha insuflado en la cuna el gusto
del disfraz y de la mdscara, el odio al domicilio y la pasidn del
viaje/ Multitud, soledad: términos iguales y convertibles para el
poeta activo y fecundo. Aquél que no sabe poblar su soledad no sabe
tampoco estar solo en medio de una muchedumbre atareada”. Charles
Baudelaire, 1981: 39): “El flaneur es un abandonado en la multitud. Y
asi es como comparte la situacién de las mercancias (..) La ebriedad a
la que se entrega el flaneur es la de la mercancia arrebatada por la



rugiente corriente de los compradores” (Walter Benjamin, 1998: 71).
Como ya no es posible la identificacidén del sujeto con los objetos por
su elaboracién y por su uso (Erich Fromm, 2000: 119-120.
Posteriormente este autor diferencia la propiedad funcional de 1la
muerta o no funcional, siendo la funcional compatible con la anulacién
marxista de la propiedad privada. Erich Fromm, 2000: 125-132), el
flaneur encontrard en la opacidad de la mercancia la manifestacidn de
si mismo, fendmeno que Duchamp conceptualizard dentro de la “belleza
de la indiferencia”. El collage va a convertir -intentando impedir la
separacidén en su sentido mas amplio- ese estado de extrafiamiento
absoluto en un nuevo principio de identidad reconciliadora entre el
individuo y una realidad objetiva transformada por la abstraccién
econdmica del capitalismo. Se podra achacar a esta hipdétesis la falta
de consideracién hacia el uso de los objetos naturales, presentes en
muchos procesos creativos desde las vanguardias histdricas, pero el
extrafiamiento se extiende por simple habito perceptivo. De la misma
manera que el burgués sélo puede ver en los miembros de su propia
familia un valor de cambio (K. Marx y F. Engels, 1987: 61, y Federico
Engels, 1996: 219), el hombre contemporaneo creerd que la naturaleza
le ofrece una mercancia, porque en el fondo no podrd distinguirla de
la industria, y porque ademdas los lenguajes taxondomicos a los que
recurrimos para poder identificar las individualidades naturales y
englobarlas en familias y especies, nos son ya tan ajenos como
cualquier objeto manufacturado que podamos adquirir en un
establecimiento.

La mercancia, gobernada por lo cuantitativo del valor de
cambio que hace depender un objeto de otro, Unicamente puede obtener
su singularidad -el aura benjaminiana de la realidad, su identidad-
por la exclusividad del encuentro azaroso en los escaparates de los
pasajes (“Hace un rato, cuando cruzaba la avenida a toda prisa, dando
saltitos en el lodo, a través de ese caos viviente en el que la muerte
nos llega al galope por todos los lados a la vez, mi aureola, en un
movimiento brusco, se me cayd de la cabeza al fango del macadam. No he
tenido el valor de recogerla.”. Charles Baudelaire, 1981: 127. La
critica que este poeta francés lanza a la fotografia es comprensible
desde el punto en que ésta sirve de modelo a la pintura por apartarla
de su verdadero cometido -la belleza-, y centrarse Unicamente en la



imitacidén de la realidad, queja cercana a la concepcidén de aura
ofrecida por Benjamin posteriormente. Esta representacidén técnica vy
mecanica de la realidad conlleva la pérdida de lo imaginario y 1o
impalpable por sustituir a la memoria en su funcidén. Charles
Baudelaire, 2005: 229-233.). Es en ese punto culminante del encuentro
Unico definido por un “jamas” -como especifica Benjamin-, donde fluye
la identidad perdida por el extrafamiento, donde surge “un amor no
tanto a primera vista como a (ltima vista” (Walter Benjamin, 1998: 61.
Octavio Paz plantea claramente esta nueva situacion del poeta en la
modernidad: “En un mundo de cojos, aquel que habla de que hay seres
con dos piernas es un visionario, un hombre que se evade de la
realidad. Al reducir el mundo a los datos de la conciencia y todas las
obras al valor trabajo-mercancia, automdticamente se expulsd de la
esfera de la realidad al poeta y a sus obras”. Octavio Paz, 1983: 80).
La identidad perdida del objeto en su elaboracién y uso, por no
responder ya a una finalidad auténtica sino artificial -excusa del
mercado e interés creado-, es sustituida por los encuentros que van
conformando la identidad del sujeto: “en el fondo es esa consciencia
del yo la que le presta a la mercancia que callejea” (Walter Benjamin,
1998: 77). El propio Baudelaire reconoce esta fusidén de la identidad
con lo observado:

“El poeta disfruta del privilegio incomparable de poder, a su gusto, ser él
mismo o ser otro. Como esas almas errantes en busca de un cuerpo, entra,
cuando lo desea, en el personaje de cada cual. Sélo para él estd todo vacante
(.)

El paseante solitario y pensativo obtiene una embriaguez singular de esta
comunién universal (..)

Eso que los hombres 1laman amor es muy pequefio, muy limitado y débil comparado
con esa inefable orgia, con esa santa prostitucidén del alma que se entrega
entera, poesia y caridad, a lo imprevisto que se muestra, a lo desconocido que

pasa.” (Charles Baudelaire, 1983: 39-40)

Respecto al arte en particular, “iQué es el arte puro segun la concepcidn
moderna? Es crear una magia sugestiva que contenga a la vez el objeto y
el sujeto, el mundo exterior del artista y el artista mismo.” (esta

maxima define el asunto interno de la pintura, aquél que le es propio. En



cambio, el contenido filos6fico y moral es la preocupacién exterior del
arte desde el momento en que compite con el libro. Charles Baudelaire,
2005: 399. Sartre extrae la dialéctica sujeto-objeto de su obra poética,
de la que deduce su constante narcisismo. J. P. Sartre, 1947: 26-28).

Y aunque tan distintos e incluso en ocasiones opuestos, Rimbaud
comparte con él esta identificacién con los encuentros experimentados
en el exterior: “Desde hacia mucho tiempo me vanagloriaba de poseer
todos los paisajes posibles, y encontraba irrisorias las celebridades
de la pintura y de la poesia modernas. Me gustaban las pinturas
idiotas, rétulos, decoraciones, telones de saltimbanquis, ensefas,
cromos populares; la literatura pasada de moda, latin de iglesia,
libros erdticos con faltas de ortografia, novelas de nuestras abuelas,
cuentos de hadas, libritos de la infancia, viejas Operas, estribillos
bobos, ritmos ingenuos.” (Arthur Rimbaud, 1998: 121. Hugnet pone en
relacion esta Alquimia del verbo de Rimbaud con el collage, Georges
Hugnet, “Collage et montage”, Dictionnaire du Dadaisme, 1916-1922,
Editions Jean-Claude Simoén,Paris, 1976. Georges Hugnet, 2003: p. 11).
Quizas no comparta Baudelaire la abstraccién de Rimbaud, pero
ciertamente ésta actla a nivel objetual. Las palabras son conceptos
que en el ensamblaje sintdctico alcanzan su revelacidén en tanto que
objetos, por eso es este Ultimo poeta uno de los referentes del grado
cero de la escritura de Barthes. Este autor atribuye a Rimbaud, y no a
Baudelaire, el haber roto con la poesia clasica dependiente de 1la
prosa cualitativamente (Roland Barthes, 1972: 33-34). Mediante esta
abstraccion Rimbaud consigue un lenguaje propio de la poesia
(sinestesias entre colores y letras en Voyelles) que no tiene porqué
restringirse a la palabra, sino que es susceptible de aplicarse a las
demas artes, tal y como han practicado muchos de sus seguidores del
siglo XX, e incluso a la realidad misma, porque su idiosincrasia
radica en el hecho de que se ubica al margen de la ldgica (Pere
Gimferrer, 2005: 25-28. El escritor vanguardista rumano Benjamin
Fondaine relaciona a Rimbaud y su Carta a la vidente con el azar
dadaista, una necesidad de las cosas creadas fuera de si mismas.
Benjamin Fondane “Signification de Dada”, texto inédito y sin datar, y
recogido en Petre Raileanu et Michel Carassou, 1999: 80). La poesia
pasa a ser, indirectamente como en el caso de Baudelaire, un medio de
conocimiento de la realidad contradictoria, implicita en la estética



de Hegel y en la filosofia de Novalis (“El artista es la sintesis del
tedérico y del practico”, Novalis 1974: 20. Estos escritos datan entre
1795 y 1800), s6lo que ahora precisa como requisito poético -como
ocurre en la adopcidn de la dialéctica por el materialismo histérico-
de la pérdida del idealismo (“No existe orden ni desorden donde no hay
una idea semejante que ejerza una influencia sobre la enumeracién y la
divisién de los objetos”, Novalis 1974: 14).

Conocida es la maxima “Je est un autre” presente en la Lettre du
voyant de Rimbaud, por la cual los surrealistas Marcel Jean y Arpad
Mezei entendieron un desdoblamiento del yo que reclama una sintesis
qgue encontrard en la realidad cotidiana gracias a la transmutacidén que
la alquimia verbal facilita (Marcel Jean y Arpad Mezei, 2001: 127 y
133. También contamos con el juicio de Marcel Raymond sobre su obra:
“Rimbaud senala, pues, al poeta como tarea « hacerse vidente », esto
es, despertar en su espiritu las facultades adormecidas que le pondran
en relacién con lo real cotidiano”, Marcel Raymond, 1983: 32). En
Ultima instancia, esta identificacidén con el exterior también es la
meta ansiada por Baudelaire. Se trata de una alternativa a la funcién
servil del lenguaje como representacidén de la naturaleza, y que ahora
se asimila para encarnarse en ella (Marcel Jean y Arpad Mezei, 2001:
34). Esta posibilidad evoluciona latente en algunas fuentes literarias
muy concretas: la poesia de Lautréamont al definir lo bello como un
encuentro fortuito (“Es bello (..) como el encuentro fortuito, sobre
una mesa de diseccién, de una maquina de coser y de un paraguas”,
Conde de Lautréamont, 1997: 227), en las derivas del Doctor Faustroll
de Jarry por un Paris convertido en marismas (Alfred Jarry, 1980:
38-39), en los intentos por alcanzar el absoluto de Mallarmé y en la
estética de la sorpresa del espiritu moderno de Apollinaire (Roger
Shattuck, 1991: 245. Novalis ya habia identificado el romanticismo con
el arte de la sorpresa, Novalis, 1974: 347), hasta llegar a la
disolucién de la identidad en los collages de Max Ernst (Max Ernst
cita en Mds alla de la pintura (1936), para referirse al collage,
L’alchimie du verbe de Une Saison en Enfer de Rimbaud. También recurre
al encuentro fortuito de Lautréamont. Max Ernst, 1982: 198-199. Werner
Spies, 1984: p. 53, advierte que estos precedentes literarios no
aportan una técnica determinada que Ernst aplique a la pintura, sino
una analogia que para nosotros construye un espiritu nuevo definido -



como ya hizo Roger Shattuck- por el acto de yuxtaponer). Nace un
concepto nuevo de poesia que no implica la articulacién de un lenguaje
bajo unas normas encaminadas a alcanzar una mayor belleza, como sefala
Barthes, sino una naturaleza contradictoria cuya primera dialéctica se
asienta entre el sujeto y el objeto (Novalis asegura que el objeto de
la poesia no estd en la poesia misma sino en lo maravilloso, y que el
poeta invoca al azar, Novalis, 1974: 339 y 355), haciendo asi del
autorretrato su tema principal. Ya no es un problema que atafe
solamente a unos poetas determinados; pasa a ser cuestidén de todos.
Antes que Isidore Ducasse, Hegel anuncié el fin del arte en 1la
superacioéon del espiritu, e incluso advirtié el ocaso de la dependencia
a unas técnicas determinadas. Con ello profetiz6 la propiedad del arte
y de su nivel superior, la poesia, como algo extensivo a todo el mundo
en funcién de su “talento personal” (G. W. F. Hegel, Estética I, 1988:
278). Esta idea fue desarrollada posteriormente por Marx y Engels,
pero desde un punto de vista materialista, al distinguir 1la
democratizacién del arte como uno de los sintomas de la sociedad
comunista (“En una sociedad comunista no hay pintores, sino, todo lo
mas, hombres que, entre otras cosas, pintan”. Esta cita pertenece a su
Die deutsche ideologie, recogida en K. Marx y F. Engels, 1969: 197. En
esta misma pagina Marx relaciona el origen del artista con la divisiodn
del trabajo. Arturo Schwarz encuentra un paralelismo claro entre esta
afirmacién y 1los ready-mades “anartisticos” de Duchamp. Arturo
Schwarz, 2000: 42, lo que aprueba la maxima profética lanzada por
Apollinaire respecto a Duchamp en 1913: “Quizds esté reservado
reconciliar el Arte y el Pueblo a un artista tan despreocupado por la
estética y tan preocupado por la energia como Marcel Duchamp”.
Guillaume Apollinaire, 1994: 79. ). Sin embargo, lo relevante de esta
disolucién del artista consiste, como apunta el mismo Marx, en que es
consecuencia de la desaparicién de la divisién del trabajo, lo que
implica el hundimiento de 1la identificacidén poesia-arte-trabajo
correlativo a la liberacién de la dependencia técnica y a la
posibilidad de considerar poéticamente todos los aspectos que se
desprenden de la realidad misma: Novalis, a partir de los principios
de eleccién, combinacién y ritmo como método, unifica las distintas
manifestaciones artisticas, desde la mlUsica hasta la pintura y la
poesia, siendo éstas desprendidas de la naturaleza por la accidn del



sujeto. La poesia, ahora hegeménica por ser la mas efectiva a la hora
de liberar al espiritu de 1lo sensible -seglin Hegel-, puede ser
localizada en cualquier ambito de la realidad negativa por definicidn
respecto al sujeto, en palabras de Novalis en todo tipo de libros y
tratados, incluso en los asuntos de negocios (Novalis, 1974: 330-331,
donde afirma ademas: “El poeta necesita de las cosas y de las palabras
como teclas, y toda la poesia se basa sobre activas asociaciones de
ideas”), como posteriormente apuntardan los dadaistas Tzara y Paul
Dermée. Frente a la belleza de las leyes rigidas que gobernaron la
estética del pasado, ahora el fin Ultimo es la manifestacién de uno
mismo, objetivo considerado una necesidad moral porque deriva de la
moral misma, la lucha contra los limites naturales, 1la dominacidn de
lo natural (G. W. F. Hegel, 1997: 58-59), que en la sociedad
industrial se transforma en la lucha contra las condiciones sociales
al ser presentados los objetos manufacturados como naturales. Cuando
el sujeto se revela mediante la resolucién poética de la dialéctica,
el objeto se manifiesta, negando de esta manera que la representacion
de la realidad sea el fin Gltimo del arte (G. W. F. Hegel, 1997: 45),
porque la sintesis se suma a la naturaleza preexistente (“El arte es
complemento de la naturaleza/ El arte es 1la naturaleza
complementaria”, Novalis, 1974: 348) para invitar a un nuevo sujeto a
una nueva experiencia estética. Todo parece coincidir en el marco de
las contradicciones del mercado industrial, pues la sentencia de Marx
de que el mundo no debe ser explicado sino construido (“Los filésofos
se han limitado a interpretar el mundo de distintos modos; de lo que
se trata es de transformarlo”, undécima tesis de Tesis sobre
Feuerbach, manuscrito de 1845, citado en Jaime Brihuega, 1996: 115. No
intentamos ver en la vanguardia un seguimiento de las teorias
marxistas, mas bien una superacidén de las mismas porque, cuando nacif
el nuevo arte, la sociedad ya pudo conocer la funcién correctora que
tuvo El Capital a finales del siglo XIX y principios del XX, al
advertir de los peligros de la concentracién de las ganancias. Octavio
Paz, 1990: 38. En realidad, son pocos los movimientos vanguardistas
que se han inspirado directamente en el marxismo, y algunos se han
opuesto a é1 directamente. La voluntad de transformacidn
revolucionaria de la vanguardia histdrica no coincide con 1las
consecuencias reales de la II Internacional. Nuestra intencidn es



observar como El Capital de Marx y el arte vanguardista son resultados
de una nueva situacién del objeto propiciada por la Revolucidn
Industrial, que desprende un nuevo mercado que acabara dominando la
industria misma), surge de una critica a la representacién y a la
consecuente separacién implicita en su analisis de la mercancia, que
oculta el valor de uso de los objetos. Recordemos cémo el grupo de la
revista Documents -dirigida por Georges Bataille- reclamaba un
materialismo radical que rescatase el valor de uso de los objetos,
incluyendo sus funciones fetichistas y los mitos del arte primitivo,
una labor continuada posteriormente por el estructuralismo de Lévi-
Strauss que relaciona la necesidad taxondmica con la diferenciacidn
entre unos grupos humanos y otros a partir de la desviacioéon de 1la
funcidén de diversos seres naturales apropiados (el totemismo como
bricolaje. El concepto de bricoleur de Claude Lévi-Strauss se
encuentra en Claude Lévi-Strauss, 1988: 62-63, donde establece un
correlato entre lenguaje y tecnologia al tomar el pensamiento restos
psicoldgicos e histdricos para una formacién mitolodgica y totémica,
asi como el bricoleur toma fragmentos que han quedado fuera del
“discurso” tecnolégico. También el autor seflala el cardcter necesario
y a posteriori de esta transaccidon y préstamo).

Hemos analizado el proceso histérico que cambidé el estatus del
objeto en el marco de la Revoluciéon Industrial, un objeto definido
ahora por su opacidad y que tan s6lo puede ser elegido y seleccionado
para formar parte de una nueva estética frente a la anterior imitacidn
de la realidad, la cual marcé el fin hegeliano del arte -en tanto que
liberacién del espiritu- para relegarlo a las meras habilidades
técnicas. La separacidén que ejerce un arte imitativo es paralela a la
separacién manifiesta de la mercancia respecto a los objetos que pone
en circulacién y, de hecho, ambas alienaciones surgen junto al
despegue de la hegemonia burguesa. La reaccidon del collage a esta
situacién intentard salvar la fisura introduciendo en las obras de
arte objetos que anteriormente no eran considerados artisticos (tanto
la problemdtica de 1la industria como la del arte se encuentran entre
el pensamiento y la accién, es decir, entre el pensamiento y su
materializacion, entre el hombre y su relacién con el entorno. La
Revolucién Industrial sdélo serd superada, segln el pensamiento de



Lewis Mumford, mediante 1la reconciliacién del hombre con sus
actividades y la consecuente liberacidén del espiritu, el cual pasara a
dominar el mundo. Pierre Francastel, 2000: 259), objetos que
pertenecen a la realidad cotidiana y por tanto poseen una mayor
identificacién social que la pintura aplicada en los talleres. Este
proceso de apertura al margen del collage artistico propiamente dicho,
abarca desde la pintura al aire libre de los realistas e
impresionistas -el salir al exterior para pintar el motivo
directamente-, hasta la toma de papeles y envoltorios para la
elaboracién de una composicidén decorativa, asi como los temas
caricaturescos y fantasticos de la prensa y de la ilustracién popular
del siglo XIX que, en ocasiones, rozan el absurdo (imagenes de
Rodolphe Topffer, Grandville, George Cruikshank, Edward Lear e,
incluso, las ilustraciones de John Tenniel para Alicia a través del
espejo de Lewis Carroll), y que Gombrich define en su totalidad como
un movimiento de concentracién desde los margenes de la cultura
(cultura popular) hasta el centro (arte elevado) (E. H. Gombrich,
2003: 259). De esta manera nos acogemos al principio histérico de
Florian Rodari que distingue el collage del siglo XX de todos sus
posibles precedentes (Florian Rodari, 1988: 21); es decir, su estudio
debera iniciarse en el momento en que todo el bagaje o cajon de sastre
popular, artesanal, decorativo, industrial, etc., es introducido en
obras destinadas a un consumo artistico, bien para disolver el
concepto de obra aislada, como ocurrié con las vanguardias histdéricas,
0 bien para institucionalizar partes de la realidad en museos y
galerias. Sin embargo, no compartimos la idea de Rodari de que sea la
meditacién de los artistas sobre la practica del collage la que
distinga las manifestaciones anteriores de los primeros papiers-colles
cubistas, sino el momento histdérico en cuyo marco los primeros
collages atacaron la nobleza de la pintura, tanto en la galeria de
Kahnweiler como en la exposiciodon de la Secciodn de Oro de 1912.

El collage, constituido asi como un fendémeno histérico que suscité
-junto con la abstraccién- el gran cambio del arte del siglo XX, responde
a una nueva situacién del objeto que acontece mds alld de las fronteras
del arte. Por esta razén, la visidén ofrecida generalmente por la
historiografia y la critica acerca del extrafiamiento de las partes

constitutivas de un collage, sea al nivel que sea (iconografico, formal o



material), no se corresponde con la realidad del gesto constituyente,
dado que es la realidad la que se presenta extrafa de antemano en el
marco del mercado, mientras que el collagista en cuestidon intentara
otorgar nuevas funciones a los objetos alienados que, no obstante,
escapan de los anteriores medios de conocimiento racional y de las
disposiciones miméticas o narrativas aristotélicas. La salida que la obra
artistica del siglo XX ha escogido frente a esta crisis de la realidad ha
consistido, en un principio, en huir de su propia condicién artistica
para alcanzar la coherencia entre su forma y su contenido, entre su forma
y su materia, porque ésta es la Unica via de hacer reconocible 1a
realidad arrebatada: el collage y la produccién artistica contemporanea
en general, tan sd6lo podrd hablar de su propio proceso de elaboracidén, de
si misma, y nunca de referencias que les son ajenas por nacer de la
escision de sus niveles de comprensién, y con ello nos referimos a 1los
andlisis iconograficos, lingiisticos y formales llevados a cabo en vistas
a su recuperacién institucional y artistica. Por encima de si es arte, lo
decisivo en el collage es la reconstruccién del tiempo vivido, 1la

construccién -o la solidificacién del gesto- de uno mismo.

EL primitivo y perdurable
encanto simbolista de 1los
estaticos personajes de
Viladrich.

En el recién renovado Centro de Exposiciones y Congresos de
Ibercaja, se puede visitar hasta el 17 de febrero de 2008 una
ambiciosa exposicién monografica de obras del pintor Viladrich
(Torrelameu, Lérida,1887-Buenos Aires, 1956) organizada por el
Ayuntamiento de Fraga, la Generalitat de Catalunya, el
Gobierno de Aragdén, e Ibercaja, en colaboracidén con el


https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/
https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/
https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/
https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/

Ayuntamiento de Lérida, el Museo Jaime Morera de dicha
localidad, el Museo de Zaragoza, y la Hispanic Society de
Nueva York —de donde ha venido un lote impresionante de obras
que hacen de esta muestra una oportunidad Unica para conocer
en Espafa lo mas granado de su produccién—. En el verano se
inaugurd esta exposicién en el Castillo de Fraga, en el otofo
estuvo en Lérida, y dado el éxito de critica y publico, los
organizadores estan estudiando llevarla a Bilbao y Madrid una
vez se haya cerrado en Zaragoza.

E1l subtitulo de la exposicién, “Primitivo y perdurable” , esta
tomado de la primera monografia dedicada al pintor, en 1918,
por Ramén Pérez de Ayala; pero es también todo un lema bajo el
que, en efecto, ha sido concebida por sus comisarias, Concha
Lomba y Chus Tudelilla. Porque no se trata de una revisién
histérica de toda la carrera del artista, aunque haya unas
pocas piezas de su etapa final —la que va de su exilio desde
1939 a su muerte, un periodo histdérico que no se considera en
el texto sobre el contexto artistico en el Rio de la Plata
escrito por Diana B. Wechler para el catalogo—, sino de una
inteligente seleccidén de los cuadros y la época que quiza
resulten mas atractivos para el plblico moderno: el Viladrich
mas “perdurable”, que es precisamente el de los afilos mas
cercanos a la fecha en que el famoso escritor de la Generacidn
del 98 1le definia como joven, revolucionario, y primitivo,
vaticinando que su arte era “el mas permanente y cargado de
futuro”. El primitivismo queda bien manifiesto por la falta de
movimiento y la platitud sus figuras casi siempre carentes de
ilusion de modelado, por el detallismo minucioso del dibujo,
que le encuadran entre el arte naif y la nostalgia de los
maestros “primitivos” del primer Renacimiento, tan admirados
por los simbolistas.

Hoy dia el simbolismo de finales del siglo XIX y principios
del siglo XX, tras décadas de relegacidn, vuelve a estar de
moda. A las muchas publicaciones o exposiciones que se le han
dedicado en los Ultimos quince afios se suma felizmente esta
estupenda recuperacién de un artista muy vinculado a Aragén,
porque residid durante largos periodos en Fraga, cuyo



Ayuntamiento 1legd a cederle el castillo de la localidad para
que instalara en él su taller y un centro de arte. Ademas, es
un pintor que ha de interesar a los aragoneses porque no
fueron pocos los baturros que pintdé, casi tantos como
catalanes con barretina, hasta el punto de que bien podriamos
decir de él que fue uno de nuestros mejores pintores
regionalistas, junto con su contemporaneo Marin Bagliés —quien
compartio con él muchas influencias simbolistas y de 1las
vanguardias—.

Ojala esta magnifica exposicién sirva también para reivindicar
en adelante el interés de aquellos cuadros de joteros hoy casi
olvidados, pero que tanto abundaban hace un siglo, cuando
despuntaba el aragonesismo en politica y en la cultura, Siento
que en el catdlogo de esta exposicién no se haya tratado este
tema, aunque si se estudia concienzudamente su reverso, el
arte del regionalismo catalan, en el cual quiso insertarse
Viladrich, pero con unos tépicos demasiado identificados con
la Cataluna profunda, rural, que fueron barridos por el
catalanismo moderno y panmediterraneista preconizado en
Barcelona por Eugenio D’Ors y los noucentistas. Como bien
explica Alberto Castan en su texto, esa corriente se impuso en
la Ciudad Condal sobre la pintura regionalista rural de
alpargata, porrdn, sardana y barretina que practicaba
Viladrich, quien tampoco consiguidé medrar en la ciudad de
Lérida por los apoyos que alli supo urdir su eterno rival, el
pintor Francesc Borras, tal como nos cuenta en su
documentadisimo articulo Chus Tudelilla, quien ha realizado
una rigurosa labor de investigacidn en el archivo familiar, en
el de la Escuela de Arquitectura de Barcelona, etc —ademds de
su texto, ha elaborado también el apéndice documental del
catalogo—. Asi, casi de rebote, nos lleg6 Viladrich a Fraga,
donde se sentia como en casa, incluso en cuestiones de idioma.
Por cierto, ya que sale el tema del catalan, adn sin querer
meterme en asuntos politicos espinosos tan de actualidad, no
puedo dejar de felicitarme por el hecho de que la edicidn
bilinglie del catalogo respete en la versidn castellana las
denominaciones que en esta lengua tienen ciudades catalanas



como Lérida (de la misma manera que en la versidn en catalan
ponen Saragossa para referirse a la capital de Aragén); pero
en cambio el traductor al catalan se ha tomado la libertad de
traducir incluso las citas literarias escritas en castellano
gue se incluyen en los diferentes textos, como si fuera una
lengua ignota para los catalanes, a quienes en cambio
presupone excelentes conocimientos del francés, pues ha dejado
en su versidn original las citas de Baudelaire y Moréas que
insertan José Carlos Mainer y Jaime Brihuega en sus articulos.

Parece mentira que ese detalle se le haya escapado a los
responsables de la edicién del catdlogo, que es de una
perfeccién formal exquisita, sobre todo en las ilustraciones y
su disposicién, por ejemplo en el articulo de Concha Lomba,
donde muestran detalles de 1los cuadros hermosamente
confrontados al hilo de 1los perspicaces comentarios e
interpretaciones personales que va haciendo de algunas obras
escogidas para la exposicion. Mi favorita, como la de casi
todos, es el macabro triptico titulado Mis funerales, que los
visitantes de la muestra veran en lugar preferente, justo en
frente de la entrada al itinerario de la visita, lo mismo que
tiene también una posicidon central en su habitual hogar
neoyorquino, la sala donde estan la mayor parte de los cuadros
de Viladrich en la Hispanic Society of America.

Resumen de la Asamblea
General AACA

RESUMEN ASAMBLEA AACA

Reunién convocada por Presidente de AACA

Tipo de reunién Asamblea General

Organizador AACA

Apuntador Pilar Irala (Secretaria de AACA)

Cronometrador



https://aacadigital.com/articulos/resumen-de-la-asamblea-general-aaca/
https://aacadigital.com/articulos/resumen-de-la-asamblea-general-aaca/

J.P.Lorente, Gonzalo Arruego, J.A. Val, Desireé OrGs, Angel Azpeitia, Fernando Alvira, Pilar

Asistentes Irala, Carmen R&banos, Manuel Sénchez Oms, Ana Puyol, Pilar Sancet, Manuel Pérez Lizano, Ricardo
Garcia Prats, Jaime Esain, Vicente Villarrocha
Temas del orden del dia
Discusién Aprobacién de las Actas anteriores
Conclusiones Se aprueban

Planes de accién

Responsable Plazo

Discusién | Informe del Presidente de AACA
Conclusiones | Se aprueba
Planes de accién Responsable Plazo

Discusién

PREMIOS AACA

Propuesta de procedimiento para votar los premios.
Primer premio AACA. Se vota. Se concede el premio a M. Sahiin
b. Premio al mejor espacio. Se vota. Se concede el premio a Spectrum
C. Premio a la mejor difusidon. Se vota. Se concede el premio al programa Borradores

Conclusiones

Se aprueba la concesidén de los premios

Planes de accién

Responsable Plazo

Discusién

RUEGOS Y PREGUNTAS

Vicente Villarrocha informa sobre los nuevos carnets de AECA

Conclusiones

Planes de accién

Responsable Plazo

Se concluye la Asamblea a las 20.30 horas.




HR GIGER. El octavo pasajero
planea sobre Valencia.

Hace tan s6lo unos dias se clausurd la que ha sido la muestra
pionera en Espafa dedicada a tan insigne creador. El mismo
Hans Rudi Giger (Chur, Suiza, 1940) asistié a la inauguraciédn,
en la Universidad Politécnica de Valencia, de una magnifica
seleccion de su obra global, que se exhibe de manera
permanente en Gruyeres, localidad suiza que acoge el castillo
donde esta el Museo que lleva su nombre.

De la exposicioén, hemos de destacar el esfuerzo y la excelente
iniciativa de traer una hermosa cantidad de piezas hasta
nuestra geografia, 1o que nos permite admirar in situ el
aspecto mds fisico y conceptual de un conjunto de obras que
han marcado nuestra memoria icdénica a lo largo de las ultimas
décadas.

Y es que Giger no sélo es la oscarizada mente generadora de la
criatura Alien (“Alien, el octavo pasajero”, 1973, Ridley
Scott), o el constructor del hdabitat de los Harkonnen
(proyecto para el film “Dune”, finalmente realizado por David
Lynch, quien desecha la propuesta de HR), también es autor de
numerosas portadas de discos y material relacionado con el
mundo de la misica; nos referimos a las cardatulas de albumes
como “Koo koo” (1978) de Blondie, donde altera con acrilico
una fotografia del rostro de Debbie Harry, confiriéndole un
matiz casi alquimico; o “Brain Salad Surgery” (1973) de
Emerson, Lake and Palmer; e incluso la que se pretendié
portada, pero finalmente serd el pdster que acompafe al vinilo
“Frankenchrist” (1985), de los californianos Dead Kennedys,
cuyo carismatico performer y voz, Jello Biafra, pididé permiso
al artista para incluir Penis Landscape (“Paisaje de penes”,
también 1lamado Work 219, o Landscape XX, 1973, acrilico sobre
papel) en el mencionado disco, lo que derivé en una secuencia
de problemas con la censura estadounidense, y juicios éticos y
legales (con Al Gore como uno de los adalides de la moral


https://aacadigital.com/articulos/hr-giger-el-octavo-pasajero-planea-sobre-valencia/
https://aacadigital.com/articulos/hr-giger-el-octavo-pasajero-planea-sobre-valencia/

contra la “distribucién de material obsceno a menores”) que
Llevaron a los tribunales a la distribuidora “Alternative
Tentacles” y a los propios D.K, ya que Biafra planted el
curioso “paisaje” como alegoria de la sociedad americana, una
copula en cadena donde uno da y recibe a la vez, en perfecta
dis-armonia.

Pero fuera de los aspectos mas sensacionalistas de este
creativo personaje, tan intimamente conectado con la cultura
de la calle, queda el reconcentrado trabajo de quien Pilar
Pedraza ha caracterizado en el catalogo como precursor de las
tendencias maquinistas y cibererdticas de la segunda mitad del
siglo XX. Estamos de acuerdo, aunque quiza matizariamos que,
antes que precursor, es un hito continuador, un enlace
brillante con toda una tradicién literaria, artistica vy
filosdéfica casi ancestral, que arranca desde que el hombre
quiso ir un paso mas alla y fundirse con la maquina. A este
respecto existe toda una seleccidén de literatura de
anticipacion y gravitacional en torno a este tema que, con
mayor o menor grado de fantasia, construye una vida en torno a
argumentos de observacidn analitica y delirante del mundo.
Aqui merece la pena citar algunos de los autores que han
alimentado el lenguaje y las visiones de HR, escritores de
novela go6tica, como Leroux —del que se incluye en esta
exposicidén su visceral interpretacidén del Phantom der Oper
(“El fantasma de la o6pera”, 1966, tinta china), o Lovecraft,
en homenaje al cual el suizo realizd el sorprendente libro HR
Giger'’s Necronomicon (1977).

El controvertido psicélogo y “psicotrépico” Timothy Leary
presentaba a su amigo HR como el “retratista oficial de la
época de oro de la biologia”, nomenclatura certera, pero mejor
aln si hablamos de la “época de oro de la biomecanica”.

Es asi, con el término “biomecdnico”, como el mismo Giger
denomina y al tiempo define su estilo plastico, como sintesis
de formas bioldégicas y artificiales que conforman su
particular Optica de comprensidén y enfoque del entorno. Esta
idea es patente en las series de distintas épocas y materiales
titulada Biomechanoiden (Biomecanoides), con algunos de los



ejemplares mas emblematicos presentes en esta muestra. De
estos engendros, Giger dice en Arh+: "Yo los entendia como una
fundicién arménica de la técnica, la mecanica y la criatura".
Nada hay mas 1ligado a los tiempos, nada que pueda
representarlos mejor. Y es que sus temas nacen de las
inquietudes coetaneas, no hay lugar para los terrores
atdvicos, por eso reconocemos en HR Giger a un critico de su
tiempo, y percibimos en su produccidén un bombardeo de
cuestionamientos sigilosos pero contundentes, el planteamiento
mas o menos colorista de un palpitante gran problema.

Su cautivadora produccién esta poblada por los elementos que
componen todo un imaginario que constituye el submundo de un
observador clinico, pero lo verdaderamente aterrador es que
ese inframundo estd parido con dolor desde las entrafias del
nuestro.

Giger explora temas de hondo calado, la revolucidn genética y
sus insidiosos alcances, como la clonacién, la superpoblaciodn,
la destruccidon medioambiental, la amenaza bélica y atdmica;
explora sus propios miedos, como el deterioro fisico, la
claustrofobia, la mutilacién, el sexo, el dolor en el
alumbramiento. Se transparentan sus recuerdos de infancia, su
historia personal, su atraccién por la mujer, el circo, la
oscuridad, los tuneles del terror, el recuerdo de un cristo
ensangrentado, la dedicacidén como farmacéutico del padre, las
sanguijuelas curativas, las fotos de torturas histéricas, la
tentativa de genocidio, el temprano suicidio con arma de fuego
de su amada, Li Tobler.

Precisamente la actriz fue la protagonista de una serie que
llevd su nombre, de la que aqui se exponen Li I (1974,
acrilico y tinta sobre fotografia), una visidén inquietante de
otro bello rostro atravesado por serpientes, 1lleno de
excrecencias bulbosas, organismos viscosos, muy similar a Li
II (1974, expuesta una impresién digital), donde 1la cabeza
esta disgregada de un cuerpo del que no queda rastro, se eleva
entre un amasijo de tubos y conductos metalicos, entre huesos,
calaveras y elementos que tan sdélo son parcialmente organicos.

Siempre serenos, los rostros impasibles de estas reinas del



desguace, miran sin emocién, existen sin estar. Giger, se
recrea en la forma femenina, y es que hemos de ver en él a un
—sui generis- autor erético, sin duda alguna. Pero hablamos de
un erotismo progresivo, contaminado, que sdélo conserva de tal
el movimiento manifestante, rigido, el ademdn. La sensualidad
se vuelve remota, peligrosa, asesina, una amenaza, pues a la
calidez de la carne, a la morbidez de las formas envueltas en
la delicadeza de la piel, se opone la gélida materia metdlica,
la inquietud generada por el mecanismo con que se imbrican los
cuerpos, y con el que se pondran en funcionamiento, pues no
hemos de conformarnos con el tempo presente en la imagen, sino
prolongarla, extender la accion, llegar a la ansiada fusion,
por fin. Es lo que un biomecanismo requiere, todo una
biocracia motorizada asentada sobre tornillos sin fin.

La mujer se autoerotiza, se muestra sin afan seductor, solo
impera la fria y distante consecucién del deseo -su deseo-,
desprovisto de cualquier emotividad: ella tan lujuriosa como
inhumana. Sdélo la maquina es susceptible de facilitarle 1la
funcionalidad necesaria.

El paroxismo se alcanza en la maquina que rechaza cualquier
presencia organica en su devenir, y se “autoabastece”.
Passage, es el titulo de unas series que HR realizé en
diferentes materiales y épocas, fruto de la fascinacidn que le
produjo el funcionamiento de un recolector de basuras, que él
reinterpreta en clave sexual estableciendo un interesante
parangén entre el mecanismo y las partes del aparato, con el
coito y los 6rganos y fluidos sexuales. Algo similar se
desprende de la concepcidén de “Nostromo”, la nave donde Alien
intenta poseer a Ripley.

“Alien” marcé un punto de inflexidén en la historia del cine de
ciencia ficcidén (no vamos a utilizar el manido término
“futurista” porque no entendemos con ello nada que tenga que
ver con este artista y porque, en el ambito del arte
precisamente, puede prestarse a equivocos), y obviamente hemos
de integrar a HR Giger como parte esencial en este logro por
ser el artifice de la presentacidon visual de ese nuevo
concepto de terror espacial, ubicado en ninguna parte y en



todas, e inaugurar asi el miedo a lo desconocido,
personificado en la criatura -casi mito- Alien, cuya cabeza
original (Original Alien Head, 1978) y dibujos preparatorios
se han reunido para este evento. Es un terror intenso porque
se concentra en algo que es posible, puesto que es plausible
que semejante engendro pueda habitar en un planeta lejano (o
no), es decir, es una forma posible, y quiza probable, de vida
extraterrena. éQuién no ha temido a esa cabeza monstruosa de
cortantes dientes metdlicos que puede brotar de cualquier
parte y penetrar en cualquiera otra, incluso dentro de
nosotros? Todavia ignoramos muchas cosas; el hombre 1legdé a la
luna, pero poco mas.

El despliegue de medios y la versatilidad de Giger con los
materiales es digno de mencién, trabaja la mecanica, articula
las partes, disfruta trabajando el poliéster, esculpe seres y
organismos en aluminio, como Birth Machine Baby (1998,
aluminio), personaje armado que es recurrente, una especie de
leitmotiv dentro del repertorio del autor suizo, que
encontramos también en muchos de sus dibujos; entre los
expuestos destaca la serie Gebarsmachine, comenzada en la
década de 1960.

Hay ciertas obras muy interesantes, como Aleph (1972), que
inauguran el prolifico periodo en que utiliza el aerdgrafo
—procedimiento aplicado por primera vez por Man Ray, a quien
Giger reconoce su caracter pionero-, asi ejercita el dinamismo
del eje mente-brazo-mano ejecutando piezas con gran maestria,
latente en varios trabajos de esta exhibicién, en los que el
artista reconoce la calidad siempre que el dominio técnico
haga dudosa la técnica aplicada.

Toda su obra es la recreacién de un universo paralelo, quiza
habitado por terrorificos fantasmas, quiza por los rastros
pegajosos de urgentes exorcismos, pero lo cierto es que HR
Giger -y en esto reconocemos a un creador auténtico— ha
logrado establecer un poderoso hilo conductor desde la materia
hasta su imaginacidén —como crisol— para volver a encontrar
forma, una hipnética y oscura forma, en la materia, pues hace
de esa capacidad de idear y de la idea misma un apéndice de



esa naturaleza que le encanta, le obsesiona, le oprime. ¢éPor
qué huir de la realidad cuando esconde lo mas maravilloso y a
la vez lo mas terrible?

Enlaces:
http://tw.youtube.com/watch?v=7YDX70EE7pE

http://www.gigerworkcatalog.com/photos/valencia/
Link aparecido en



http://tw.youtube.com/watch?v=7YDX7OEE7pE
http://www.gigerworkcatalog.com/photos/valencia/

http://www.hrgiger.com/frame.htm

Recuperacion de patrimonio
cultural

Siguiendo la tradicion que hasta ahora se ha ido haciendo de
publicar el patrimonio cultual de la iglesia a través de
sendos libros donde se nos abre ante si todo un mundo de
excelentes fotografias y de sesudos trabajos, caso de las
publicaciones de la Caja de ahorros de la Inmaculada en
colaboracién con el Cabildo Metropolitano de Zaragoza sobre el
Pilar o La Seo, nos llega ahora esta interesante obra sobre la
historia y restauracién de la iglesia de San Miguel de los
Navarros.

Se trata como hemos citado antes de un excelente libro, que no
s0lo cuenta con la visidén del gran José Antonio Duce, pues
sélo con decir esto ya seria necesario adquirir el libro, sino
que cuenta con una cuidada maquetacién de Victor Lahuerta.

El libro se divide en dos partes, la presencia textual esta
manifiesta en el capitulo “lecturas”, que nos describe, de la
mano de reputados escritores que se han interesado de una
forma u otra, en cada una de las facetas relativas a la
historia de esta parroquia. Seguidamente, el lector se

encontrarada el capitulo “referencias”, donde se hace un
inventario completo de todo lo que posee actualmente esta
iglesia.

La iglesia de San Miguel de los Navarros, es una de las mas
importantes y carismaticas iglesias zaragozanas, sus origenes
se remontan a tiempos de la reconquista del Batallador, cuando
el ejército navarro que ayudé a Alfonso I a conquistar
Zaragoza, implord a su santo patrén San Miguel, el poder
conseguir su objetivo. De lo mds importante a destacar de este


http://www.hrgiger.com/frame.htm
https://aacadigital.com/articulos/recuperacion-de-patrimonio-cultural/
https://aacadigital.com/articulos/recuperacion-de-patrimonio-cultural/

edificio es sin duda su torre gético-mudéjar, s XIV, que
todavia recuerda a finales del s. XIX el tanir de de sus
campanas para orientar al caer la noche a los caminantes que
se aventuraban por los terrenos cubiertos de bosques vy
ciénagas aledanos al Huerva. Pero esto no es todo, 1la
parroquia posee el retablo mayor, obra de Damidn Forment,
contratado en 1519 y tallado en madera dedicado al titular,
ademds de una imagen de Jesus Nazareno, que todos los afos
sale en procesid6n y es una de las mas veneradas, por no citar
los dos grandes lienzos realizados por José Luzan, maestro de
Goya, alusivos al origen de la parroquia, y al de la cofradia.

En definitiva, una oportunidad de poder conocer un poco mas de
nuestra historia a través de este hermoso libro que hara las
delicias tanto del erudito historiador del arte, como del que
quiera conocer un poco mas de su tierra a través de la fé

FAUCHEREU, S. (ed.): En torno
al Art Brut. Madrid, Circulo
de Bellas Artes, Ediciones
Arte y Estética, 2007.

Este libro recoge ocho ensayos, los cuales son versiones revisadas de las
conferencias que se pronunciaron entre el 22 de febrero y el 26 de abril
de 2006 en el Circulo de Bellas Artes, dentro del ciclo En torno al Art
Brut coordinado por Serge Fauchereu historiador de arte y comisario. De
julio a septiembre de 2007 también se ha organizado en la misma sede una
exposicién, Art Brut. Genio y delirio, con pinturas, esculturas y
collages procedentes de los fondos de la Collection de 1’Art Brut de
Lausana (Suiza).


https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/
https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/
https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/
https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/

En torno al Art Brut aborda en cada discurso las claves de este
movimiento artistico al margen de los circuitos comerciales demasiado
rigidos de la cultura moderna, y creado por personas sin una educaciodn
artistica especifica; muchos de ellos carentes de cordura. En el Art
Brut, el instinto y la imaginacién juegan el papel de la inteligencia y
la razoéon. Nos quedamos con las caracteristicas comunes de casi todos los
artistas y de sus obras: normalmente abigarradas, con cuerpos amorfos,
colores planos e intensos.. Recuerdan, en muchos casos, a las
composiciones y esculturas primitivas. Todas las piezas tienen una
historia detras, pero, lo importante para comprender este libro, sus
artistas y sus obras, es que no se trata de un tratado psiquidtrico sino
artistico.

Art Brut es el término que utiliza Jean Dubuffet a mediados de los afos
40 para definir las obras de ciertos creadores plasticos, marginales si
se mide de acuerdo con los parametros de la cultura establecida. En un
primer momento, el Art Brut se nutre fundamentalmente de obras de
pacientes psiquidtricos, visionarios autodidactas, dementes y mediums. En
1972, el critico britdnico Roger Cardinal, acufia la expresién Outsider
Art en su libro del mismo titulo, como término inglés equivalente al Art
Brut. El arte y los artistas tienen un sentido, una funcidén y un origen
radicalmente distintos.

Dubuffet desde una posicién anticultural y sobre una base casi
provocadora, sugiere que el arte no es sinonimo de belleza y que la
pintura ni es madre de la perfeccién ni hija de la razén. Para Dubuffet,
por el contrario, la cultura emparenta con el ingenio, la sinceridad, el

delirio, los valores espontaneos y en definitiva la vida sin disfraces.

Partiendo de este punto y reivindicando el Art Brut, Dubuffet le niega al
arte la funcién de ordenar formas y colores para un supuesto placer de
los o0jos. Para él una obra artistica no llama a la retina del espectador
sino a su pensamiento, al espiritu y a la vida. La belleza plastica es
una impostura, una idea falaz que oculta el verdadero sentido del arte:
ser un lenguaje, un instrumento de conocimiento y comunicacién. Una
herramienta mas perfecta que la palabra.

Ejemplos como los de la coleccién de Jean Dubuffet fueron responsables



durante la década de los afios cuarenta no sélo de un giro en la
concepcion del arte desde el inconsciente (degenerado, infantil o
primitivo), sino de un verdadero movimiento de bldsqueda de un arte no
cultural, no normativo. Parece haber un estadio plagado de iconografia al
alcance de los nifos, los simples, los artistas o los perturbados, un
territorio en el que coinciden las formas, crudas o cocidas, susceptibles
de ser utilizadas como puente al exterior.

Juana Francés y el grupo El
Paso.

Hoy vivimos en un mundo en el que es muy dificil que algo nos
haga reaccionar, nos han golpeado la retina una y otra vez con
cantidad de imagenes increibles por su dureza y violencia, y
ademds a todo color. Pero también a todo color y a tiempo real
podemos vivir la cultura y el arte. Los libros de arte nos
presentan fieles reproducciones de pintura, en la televisidn
vemos exposiciones al mismo tiempo que se inauguran, museos, Yy
a través de internet podemos entrar a las mejores pinacotecas
del mundo en el momento que nos interese.

En 1957, en Espafa, todo ocurria en blanco y negro, las fotos
de los periddicos eran en blanco y negro, también la mayoria
de las peliculas, y lo peor, los libros de arte con pocas
fotos y en esta gama. La provocacion vendria en estos colores.

En Madrid, hace cincuenta afios, aparece un grupo de jovenes
pintores, El Paso , en cuyo manifiesto, fechado en febrero de
este afo, presentan la situacién del arte en el momento, su
intencidén de vigorizarlo y de formar a una juventud desde un
punto de vista multidisciplinar, y las actividades que van a
realizar para la consecucién de sus fines: exposiciones,
conferencias y publicacién de un boletin de informacién y de


https://aacadigital.com/articulos/juana-frances-y-el-grupo-el-paso/
https://aacadigital.com/articulos/juana-frances-y-el-grupo-el-paso/

divulgacidén de las uUltimas corrientes del arte contemporaneo.
Su actividad publica se inicia en abril con su primera
exposicidén en la galeria Buchholz de Madrid, y la publicaciodn
de sus boletines y cartas.

Querian hacer resurgir la cultura espafiola de la época gris
que estaba viviendo, y lo consiguen a través del Informalismo
y en blanco y negro, a veces con toques de color que aumentan
la tensidn.

E1l Paso sera conocido internacionalmente, su pintura gestual y
matérica contaba, ademas, con el dramatismo hispano que le
conferia un aspecto nuevo, un toque especial. Fue un grupo
polémico y <controvertido <compuesto de grandes
individualidades. Su manifiesto de febrero de 1957 esta
firmado por sus fundadores: Rafael Canogar, Luis Feito, Juana
Francés, Manolo Millares, Manuel Rivera, Antonio Saura, Pablo
Serrano, Antonio Suarez y los criticos José Aylléon y Manuel
Conde (Ayllén, 1957).

No creemos que el grupo se decidiese en un solo lugar o en un
momento determinado: la galeria Fernando Fe, dirigida por
Manolo Conde, los contactos en Paris de Suarez, Saura y Feito,
el taller de Arcadio Blasco en la Ciudad Universitaria.. El
Paso fue una idea que surgidé poco a poco y se fue perfilando y
matizando, y la chispa que sirvid de detonante fue de Antonio
Saura.

Segin dicen algunos de sus miembros y otros artistas que
fueron invitados al proyecto, fue un grupo abierto en el que
entraron todos los que quisieron que en aquel momento hacian
algo diferente, querian que el grupo fuese 1o mas amplio
posible. Para otros fue un nucleo cerrado y elitista, vedado
para casi todos.

La primera exposicidén en Madrid, supone un acontecimiento,
para algunos periodistas esta exposicidn es un espectaculo,
mas que la presentacidén del trabajo de unos artistas que se



agrupan para conseguir unos fines. Las criticas que hay en el
momento son en tono de humor, destacando el ambiente que
recoge la galeria, otras se limitan a presentarlos. Para
alguno, su interés no esta en la novedad, considerando que lo
que hacen ya estaba visto, sino en el inconformismo que
representan (Castro,1957).

ELl informalismo suponia una rebeldia, era una forma de
protesta, su lenguaje tan distinto al tradicional en si mismo
era ya subversivo, por otra parte al no haber ninguna denuncia
explicita en las obras, tampoco podian ser facilmente
censurables. Tenia ya antecedentes individuales en Espafa,
pero es El Paso quien condiciona su introduccidn, aceptaciodn,
y expansidn con sus actividades.

“Yo no soy del Paso”(Infantes, 1957), declaraba un pintor,
quejandose de la actitud de los medios de informacién, ya que
para bien o para mal, en aquel momento parecia que solo
existiesen ellos, acaparaban criticas y comentarios, buenos o
malos, aquello trajo rencillas.

Las exposiciones que realizan fuera de Espana, hacen que se
conozca este informalismo espafiol que miraba a la dltima
vanguardia internacional, sobre todo al expresionismo
abstracto americano en el gesto, y en lo matérico al tachismo,
y que por afnadidura, disponia de un elemento que le daba un
atractivo especial, el drama.




1957 Primera exposicién de E1 Paso| |[Cartel exposicién

Con ellos comienza en Espafia un momento en que los artistas no
solamente se preocupan de realizar sus obras, sino que también
van a encargarse del entorno donde estas obras van a estar
expuestas, ellos deciden como se van a colocar, de qué color
van a estar pintadas las paredes, si tiene que escucharse
musica, del texto y formato de los catalogos y de 1la
propaganda.

En 1953, Juana Francés obtiene una bolsa de viaje de la
Delegacién Nacional de Educacién, reside unos meses en Paris y
viaja por Francia, Italia y Espana. Ese verano tiene lugar en
Santander el curso de arte abstracto que deja huella en ella.
Es una persona con inquietud intelectual; en su estudio de la
calle Orellana de Madrid se relnen pintores, escultores y
escritores, alli se tratan toda clase de temas, y en especial
se habla de la problemdtica del arte y del arte abstracto en
particular.

En 1956, Pablo Serrano, el critico José M2 Moreno Galvan y
Juana Francés, realizan un viaje por Europa. Los tres:
critico, escultor y pintora, creian necesario el cambio y se
habian preparado para ello. Convierten el informalismo en una
doctrina, lo predican. Esta necesidad perentoria del cambio,
hace que lo conviertan en una dictadura que rompa con la
tirania que supone en ese momento la figuracién, para después
ser libres y trabajar sin ningldn tipo de atadura, haciendo 1o
que se quiera, figuracidén o abstracciodon. Este punto no ha sido
entendido, ni entonces ni en la actualidad, se trata de una
redencién, de una liberacién de la forma. Su comprensidn
habria terminado con la eterna lucha entre figurativos vy
abstractos, batalla pendiente que libran algunos criticos,
artistas, directores de museo, revistas de arte, galeristas..



Ya se habia dado un cambio en 1la pintura de Juana Francés,
ella dira que no se trataba de mejorar, sino de cambiar, de
buscar otros parametros para su estética, no va a ser un
cambio timido, va a implicarse plenamente, va a formar parte
del grupo E1l Paso desde su fundacidn.

Juana llega al Informalismo por el cansancio que siente hacia
una tematica e iconografia reiterativas, una técnica vy
materiales tradicionales utilizados desde hace quinientos anos
(Popovici, 1976:14). La necesidad de romper con las imagenes
tradicionales, sus composiciones y perspectivas enganosas, la
busqueda de la autenticidad y la desinhibicién a la hora de
enfrentarse con su obra, son otras de las razones que hacen
imprescindible esta evolucidén en su trayectoria. Sus
composiciones ahora van a ser totalmente libres, nada le va a
dictar lo que tiene que hacer, salvo el subconsciente, sus
trazos van a ser impulsos, gesto, dripping, y va a
experimentar con toda clase de materiales.

Se trata de una de las etapas mas atractivas de su
trayectoria, llena de poesia, fuerza y dramatismo. Da comienzo
hacia 1956 y termina aproximadamente en 1963. Durante este
tiempo veremos que va cambiando poco a poco, vamos a
distinguir distintos momentos, diferenciados por el empleo de
materiales, cada vez va a introducir mas variedad, el colorido
y el mayor o menor empleo del gesto y chorreados. Su pintura
es hibrida de la accién gestual del expresionismo abstracto
americano y la materialidad del informalismo europeo.

Las composiciones de 1957, son fiel reflejo de su estancia en
EL Paso , plenamente aformales, con la sobriedad de color que
los caracteriza y muy matéricas. Llenas de personalidad como
las demas obras del grupo, y de absoluta originalidad, ya que
todos eran informalistas, pero fuera de esa premisa, existia
una total libertad individual de realizacién. Cada uno se
caracterizé por el empleo de los materiales con los que mas se
identificaban: arpilleras rotas y cosidas, Oleos muy
empastados, teselas, telas metdlicas.. En el caso de Juana fue



la arena la materia que le caracterizé y el empleo del
acrilico, asi como las diferentes texturas de las telas que
los contenian.

El soporte va a tener mucha importancia, emplea lino, lienzos,
arpilleras y sacos que van a conferir distinta identidad a sus
obras, su textura y el hecho de que va a dejar parte de la
misma sin pintar, dotard a sus cuadros de gran expresividad,
supone el aprovechamiento de otro material mas.

Sin titulo 1957 Sin titulo 1957 Sin titulo 1957

Austeridad en el color, generalmente limitado al blanco vy
negro, con los dorados de las arenas, a veces sienas y en
ocasiones alguna mancha amarilla. No se habian propuesto la
belleza, sino romper con la forma, de cualquier manera, pero
en estas composiciones en las que predominan las manchas y los
trazos gestuales finos y nerviosos, vemos belleza vy
equilibrio, automatismo, por supuesto, pero en el inconsciente
hay un orden que no puede dejar de emanar, dejandonos estos
vestigios de fuerte expresividad y espontaneidad, estando muy
proximos a la esencia de la filosofia Zen.



La luz esta conseguida por la contraposicién de grandes
manchas de color, en general, manchas claras sobre fondo
oscuro, y sobre todo por la incorporacién de la arena. Manchas
cromaticas que tienen una gran fuerza centrifuga, son
estallidos de luz en la oscuridad, acompanados en su onda
expansiva de finos regados y pinceladas que apenas dejan
huella pero se ven por todo, como finos cabellos o briznas de
hierba:

Sin titulo 1958 Sin titulo 1958

Hay otros cuadros de este momento en los que la composicién se
hace mas sobria, y mas tranquila, sin perder fuerza y
expresividad, hay menor juego de finos trazos gestuales y
dripping, y predominio de un fuerte claroscuro conseguido por
las manchas blancas y las arenas naturales sobre fondo muy
oscuro, con lo que consigue obras mas serenas llenas de
dramatismo.



Ne 8 1958 Ne 16 1959

En otras telas siente la necesidad de intervenir en ellas
aranando, haciendo incisiones, arrancando parte de la arena
que antes ha introducido en la composicidén, existe una
manipulacién posterior.

Ne 49 1960

A partir de 1960 se van a dar variaciones, introduce mas



color, que puede ser vestigios de amarillo u 6xido. E1l trazo
es mas enérgico, los brochazos gestuales mas gruesos, que, por
lo general van a ir en los contornos de la obra.

Ne 69 1960 Algaiat n2 1 1960

Algunos de estos cuadros van a seguir teniendo un ndmero como
titulo, pero otros, y en esto se anuncia la transicién a 1o
que seran los Paisajes y Tierras de Espafia , van a tener
titulo.

El paso siguiente sera la incorporacién de mas materia,
encontramos, gruesos brochazos gestuales negros, arenas mas
gruesas, casi piedrecillas y gravilla, y mas color, muy
aguado, seguramente regado, colores que no hemos visto antes
en esta etapa, como violetas y anaranjados. La materia se
suele acumular en el centro de la composicién mientras que los
trazos gestuales la van bordeando.



Sin titulo 1960 Ne 73 1960

Pasados los primeros afios del informalismo, en que éste se
oficiaba como una auténtica religién, ahora dentro del mismo
lenguaje, encontramos composiciones poéticas, en las que ya se
pueden hacer concesiones en el titulo y en el colorido, asi de
1960, La Aurora , de una intensa luz conseguida con 1los
dorados de la arena y manchas naranjas que salen de la
oscuridad profunda y a modo de fuego suben a la claridad
blanca de la parte superior



La Aurora 1960

Después, fuera de los afos de existencia de El Paso , vendria
su expresionismo mas matérico, y en 1963, poco a poco, la
recuperacion de la forma y la denuncia del aislamiento del
hombre en la sociedad de consumo, la incomunicacién.

Poco tiempo estuvo Juana dentro de El Paso , poco tiempo
estuvieron casi la mitad de sus miembros: Francés, Rivera,
Serrano y Sudrez, y muy poco tiempo duré El Paso . Pero esto
no significa que la experiencia de estar en el grupo no
influyera enormemente en ella, en ella y en todos, en realidad
queramos o no esta influencia hay que 1llevarla mucho mas alla
del grupo y de Espafia, y mas alld de limitarla al ambiente
pictdérico o artistico, ya que es inevitable decir que tuvo
repercusiones politicas, que la politica incidié en ellos, y
ellos en la politica, en la apertura, en la forma de mirar
desde el exterior a Espafa. Esto les molestd, les dolid, se
sintieron utilizados, pero nada se puede ver desde una
perspectiva plana, y si fueron utilizados, también ellos
utilizaron, fue una relacién simbidtica, en la que ambos
sacaron provecho y ello nos beneficié a todos.



Todo fue tabu en el grupo, nunca se han dicho claramente los
motivos de la prematura marcha de los cuatro miembros que
hemos citado, seguramente hubo desacuerdos, es muy dificil
estar todos conformes en la forma aunque estuviesen en el
fondo. Todo fue ocultacidon a pesar de la informacidn que
siempre ofrecian, publicaciones, <cartas, manifiestos,
motivaciones en definitiva que a veces sonaban a excusa, asi
el grupo se disolvid por haber cumplido objetivos, por no ser
ya necesario, pero nunca han querido hablar de este
experimento.

Sus miembros eran personas de caracter y muchas vivencias a
sus espaldas, y aunque eran joévenes, ya no eran nifos
facilmente dirigibles.

Dejando aparte a Conde y Ayllén, los criticos, el grupo queda
reducido a la mitad, por lo que se intentd buscar nuevos
miembros, entran Martin Chirino y Manuel Viola, y vuelve
Rivera, con lo cual el grupo recupera la presencia de un
escultor y dos pintores.

Seguiran funcionando en exposiciones individuales y colectivas
del grupo y con otros pintores, recibiran premios vy
participaran en las bienales, expondran en todo el mundo,
surgiran nuevas disensiones y el grupo acabard disolviéndose
definitivamente en 1960.

Todos los miembros de El Paso experimentaron con ese
informalismo, y trabajaron por conseguir una nueva situacidn
del arte en Espafa, pero el experimento de Saura fue mas alla,
y llega a la siguiente conclusiéon: “Me demostrd que la
historia se puede fabricar. Cualquier persona trabajando con
voluntad e imaginacion puede crear historia” (Garcia-Osuna,
1987).

El informalismo habia nacido contra el poder monopolizador de
la forma, marca un limite, hay un antes y un después, como
dice Moreno Galvan: "Después del aformalismo podemos, si,



utilizar la forma, pero ya esta desmitificada [..] A partir de
ahora, vivimos un nuevo "primitivismo" [..]” (Moreno, 1969:209)

Afos después realizan una encuesta a Juana Francés sobre E1
Paso , las preguntas mecanografiadas y 1las respuestas
manuscritas se conservan en la documentacidén que sobre la
artista guarda el Museo Pablo Serrano de Zaragoza. Por el
interés que tiene la trascribimos:

iComo y donde tuvieron lugar tus primeros contactos con el
resto de los miembros de El Paso ?

A Manuel Conde le conocia desde hacia mucho tiempo. Fue
compafiero mio en la Escuela de San Fernando de Madrid.
Teniamos una entrafable amistad. A través de él conoci a
Canogar y a Feito, antes de El Paso, ya antes de El Paso, en
la Galeria Fernando Fe, existia una gran inquietud, queriendo
introducir nuevas tendencias. Esta galeria, en donde ya
Manuel Conde estaba, fue un lugar de encuentros. También
conoci con anterioridad de El Paso a Antonio Saura. También a
Pablo Serrano.

Al resto del grupo lo conoci a través de Manuel Conde. Creo
que Manuel Conde fue el aglutinante del grupo.
iPor qué decidiste, a nivel personal, tomar parte del grupo?
Me interesaban las propuestas de estos compaheros, por
coincidir con los deseos de ruptura que yo sentia entonces.
¢Qué motivaciones crees que llevan a los componentes de El
Paso a su creaciodn?
Terminar de romper con el ambiente chato que existia, dando a

conocer que también existia aqui un movimiento de vanguardia.

iPiensas que se conferia mayor importancia a los valores
éticos sobre los plasticos, o viceversa, dentro del grupo? Si



es asi, ¢Cudl fue tu postura al respecto?

Creo que se conferia mayor importancia a los valores
plasticos. Los éticos no se si existian, quizas en unos si, y
en otros no. En algunos habia demasiado individualismo.

¢{Hubo una manipulacién de E1 Paso en algun momento?

Desde “fuera” creo que no.

¢Qué supuso para ti tu participacidén en El Paso ?
Un gran entusiasmo. Pienso que actuabamos como revulsivo
contra lo que estaba establecido y aceptado.
¢Por qué no se abridé el grupo a la admisién de nuevos
miembros?
Me parece que ese fue su mayor defecto.
{Cudles fueron a tu juicio, las causas de desaparicidn del
grupo?

Habia cumplido una misidén en el tiempo. Después vendrian
otras cosas, nuevas tendencias, nuevos campos.. Cada uno
asequraria su personalidad.

éCudl consideras que ha sido la mayor aportacién de El Paso ?
Creo que con lo anteriormente dicho esta contestado.
{Tienes algo que decir en orden a la clarificacién o a la

aportacién de datos, sobre lo que se ha declarado en torno al
tema de El Paso ?

So6lo recordar a Manuel Conde, a quién con frecuencia se
olvida, cuando de El Paso se habla.



Juana Francés en su taller

Estética de la
representacion: Los
escenarios del protocolo:
marco escenografico y
arquitectura

Los fastos protocolarios se desarrollan en una determinada escenografia,
gue puede ser efimera, pero que la mayoria de las veces es
arquitectoéonica, por no hablar de arquitecturas efimeras, como 1los
capelardentes reales de época barroca, marco escenografico de rituales
funerarios regios.

La arquitectura barroca de los siglos XVII y XVIII posee esa voluntad
teatralizadora, ya que el Teatro impregna la vida cotidiana de esta
época.


https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/

Las exposiciones internacionales se convierten en un marco expositivo de
caracter escenografico y muchos de sus edificios tienen un aire efimero,
de modo que una vez finalizado el evento se destruyen, como ocurrié en la
exposicién de Paris de 1889 con la Galeria de Maquinas, obra de Dutert y
Contamin: en general la llamada arquitectura de “nuevos materiales” de la
segunda mitad del siglo XIX, tiene la capacidad de reutilizar sus
materiales, el hierro y el vidrio, para deconstruir sus edificaciones y
construir nuevos espacios escenograficos que abriguen otros eventos.
También ocurridé que el estilo Modernista, en boga desde 1890 hasta 1917,
se utilizdé por sus connotaciones triviales y frivolas para pabellones
expositivos que luego se derribaron: en Zaragoza tenemos el ejemplo del
Gran Casino, obra de Ricardo Magdalena para la Exposicidén Internacional
de 1908, derribado con este argumento mientras permanecieron 1lo0s
tradicionales, eclécticos.

En estos espacios expositivos la nueva sociedad industrial daba a conocer
sus productos y los arquitectos hacian gala de sus nuevos métodos
constructivos en edificaciones modernas, con materiales de nuevo cufo,
hierro y vidrio que apenas llegaron a Zaragoza, por su retraso y
conservadurismo, en aquellos comienzos del siglo XX; muy diferente es el
talante de la ciudad ante el nuevo milenio, pues la Expo 2008 se presenta
ecolégica y acorde con el desarrollo sostenible, criterios bien actuales.

LA ARQUITECTURA COMO MARCO ESCENOGRAFICO EN ARAGON CONTEMPORANEO

LA ILUSTRACION

La época ilustrada posee en Aragdén muchas connotaciones de la Edad
Moderna y lo mismo sucede con su arquitectura, asi las tradiciones del
Barroco se funden con los lenguajes expresivos neoclasicos: Ventura
Rodriguez envuelve la tramoya escenografica de la Santa Capilla de la
Basilica del Pilar de Zaragoza por un marco clasicista, pero la Santa
Capilla, con su intercomunicacién espacial y su “horror vacui”,
protagonizado por el abigarramiento ornamental y escultérico, 1la
exuberante obra de los Ramirez de Arellano, se convierte en un recoleto
entramado adecuado para fastos teatrales dramatizadores, propios de la
mejor escenografia del Barroco.

Fiesta mas topica que la taurina no existe en Espafia y entra dentro de
las contradicciones de los ilustrados la aficién a los toros, ese fue el
caso de Goya y nos dejoé su legado grafico en su “Tauromaquia” y sus
“Toros de Burdeos”. De época ilustrada es la plaza de toros de Zaragoza,
disefio de Julian de Yarza y Ceballos, que hoy bien restaurada sigue
albergando espectaculos taurinos. Pero, si nos referimos a arquitectura
teatral propiamente dicha, el teatro principal de Zaragoza, obra en
origen (1798) de otro Yarza, José de Yarza y Lafuente, hijo del anterior,



sigue siendo el marco escénico por antonomasia de mas prestigio, durante
mas de dos centurias.

LOS ECLECTICISMOS DE LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XIX

El eclecticismo baraja numerosos estilos, elegidos en funcidén de sus
usos, con una voluntaria adaptacién teatral de caracter simbélico, asi
los edificios religiosos adoptan el Romanico o el Gético, la arquitectura
civil pliblica, el Gético, mientras la privada puede inclinarse por aires
renacentistas, neopalladianos. El neobizantino 1lo adoptan por su
suntuosidad y el neomudéjar por sus connotaciones autdctonas.

Como ya hemos dicho, de los edificios de la Exposicidn Hispano-Francesa
de 1908, aunque introdujeron el Modernismo, como el Gran Casino, obra de
Ricardo Magdalena, acabaron perdurando los de signo ecléctico, el caso de
La Caridad, de este mismo arquitecto, como el Museo Provincial, éste con
Julio Bravo, mas acordes con el gusto de la aristocracia y la burguesia
tradicional que tenia mas peso en la ciudad; quizas por su aspecto
suntuario pervive el Kiosko de la Mldsica de Martinez de Ubago, con su
clUpula bizantinizante, ahora marco escénico musical del Parque Primo de
Rivera.

La nueva burguesia, de signo liberal, si que adopta el Modernismo como
marco escénico de su vida cotidiana, para sus clubs recreativos vy
sociales, como el Circulo Oscense, que surge por iniciativa de Manuel
Camo, o el Casino Mercantil de Zaragoza, como sede de tertulias y punto
de reuniones. Sus arquitectos, Ildefonso Bonells y Francisco Albifiana,
son participes de esa mentalidad liberal, proclive al dialogo distendido
en espacios publicos.

Casino de Huesca

Esta burguesia comercial aragonesa, gustaba de exibirse en la planta
“principal” de sus viviendas unifamiliares en altura, modernistas,
haciendo gala de su pujanza econdmica, gracias a una abigarrada
decoracién naturalista que solia concentrarse en fachada en las zonas



“nobles” de sus casas, por lo que el balcén de esa planta principal tenia
connotaciones de espacio entre semiplblico y semiprivado, en el que sus
duefios asistian a fastos y procesiones, como las que relata con fruicidn
Juan Moneva y Puyol en sus memorias. También los balcones servian a los
novios para “pelar la pava” o hablar por improvisados “teléfonos” y a las
pretendidas para observar sin ser vistas a sus pretendientes que rondaban
la calle. La Casa Juncosa de Zaragoza, obra pionera (1903) de José de
Yarza, puede servir como ejemplo. El Modernismo es el nuevo marco
escenografico de signo burgués.

Casa Moneva. Zaragoza Casa Juncosa. Zaragoza

Por su parte, el Regionalismo, constituye la escenografia arquitectdnica
del pensamiento regeneracionista, de esa pequefia burguesia radicalizada,
critica con el sistema liberal europeo. Al defender el costumbrismo
espanol, abogan por una arquitectura tradicional, en ladrillo, como la
propia casa (h. 1929) que Juan Moneva y Puyol, ese gran regeneracionista,
le hiciera disefiar a su propio hijo, Jaime Moneva Oro, en la calle
Sanclemente de Zaragoza, un emblema del regeneracionismo y el
regionalismo aragonés, amenazada ahora por la especulacién inmobiliaria.

En 1917, terminada la Primera Guerra Mundial, se impone la sobriedad en
los escenarios de la vida y la arquitectura se simplifica y geometriza,
si bien Espafa, al permanecer ajena a la contienda acumula un capital que
a menudo repercutidé en una construccién suntuosa proclive al decorativimo
del Art Decd, que se convierte en sinnénimo de modernidad y progreso,
como el edificio de Telefénica de Zaragoza (obra de Antonio Cafada,
1926-1927), en el que ademas trabajaban de las primeras mujeres
liberadas, asalariadas independientes econd6micamente, aquellas
telefonistas rodeadas entonces de clavijas y una jerga de cables, entre



un murmullo tumultuoso y el ajetreo de los usuarios.

El “crack” de 1929 repercute en una mayor simplificacidén volumétrica en
la Arquitectura, con ese Racionalismo, o Cubismo arquitecténico. Un afio
antes, el pionero Fernando Garcia Mercadal, siguiendo las consignas de
Gropius y Le Corbusier y para conmemorar el Centenario de Goya, erige el
Rincén de Goya en el Parque Primo de Rivera de Zaragoza, una Casa de
Cultura de inspiracién francesa, con espacio expositivo, biblioteca de
temas goyescos y sala de lectura: un dmbito cultural en un marco de
volumenes geometricos, que, en una ciudad en la cual, en palabras del
arquitecto, “no se mueve ni la hoja de un rabano”, nadie entendid en su
momento y aun hoy sigue arrinconado.

En 1932 algunos oscenses agraciados por la loteria deciden construirse
sus nuevas viviendas en estilo racionalista y eligen esta nueva
modernidad constructiva para los escenarios de su vida cotidiana; el
mejor ejemplo es la Casa Polo, proyectada en 1932 por José Luis de Leon,
guien implanta el arriesgado lenguaje plastico en el marco de la
historicidad.

Tras la guerra civil se vuelve a los cauces tradicionalistas y durante la
autarquia del franquismo las escenografias van desde la parafernalia
estatalista al lenguaje escénico de tradicién popular, en esta Ultima
linea, el Instituto Nacional de Colonizacién aporta soluciones modélicas
en las Bardenas Cincovillesas y en Monegros, reconstruyendo los modos de
vida agricolas con el trasfondo politico paternalista del nacional-
catolicismo.

Durante el desarrollismo de los anos sesenta los internacionalismos
arquitecténicos se convierten en el escenario de la globalizacidén, desde
una pretendida modernidad y la imitacidén del modelo de vida americano.
Esta tendencia se mantiene durante décadas y cuenta en Aragoéon con el
ejemplo paradigmdtico de la sede de Ibercaja en Plaza de Paraiso,
disefiado por Teodoro Rios: las operaciones bancarias cuentan asi con un
marco suntuoso, con altos costes de mantenimiento.

Pero, la era de la globalizacién, desarrolla desde los afios setenta hasta
hoy la tendencia estética posmoderna, con una escenografia ecléctica y
“kistch”, en compromiso voluntario con la fealdad y la desproporcién
anticlasica: contamos con el ejemplo zaragozano de la Plaza de las
Catedrales, realizada en 1992 por Ricardo Us6n y José Maria Ruiz de
Temifio, quienes ofertan un amplio saldn para actos civicos ( histéricos,
por la proximidad del Foro Romano) y concentraciones pilaristas.

A fin de milenio, el post-estructuralismo y la Deconstruccién aportan la
fractura de las escenografias arquitectdénicas y anuncian el fin de una
época: el el pabellén polideportivo de Huesca (1994), Enric Miralles
desafié toda racionalidad y ldégica constructiva, para asombro de
ciudadanos y usuarios.



La Expo 2008 estd aportando grandes reformas urbanisticas a la ciudad de
Zaragoza, entre otras el planeamiento de las riberas del Ebro, que por
fin va a convertirse en escenario de la vida puUblica, lejos de su
abandono y marginacién.

* Texto preparado para el Taller de Introduccidén al Protocolo
dirigido por Carmen Rabanos Faci y Ana Maria Escario Hernandez
en los Cursos de Verano de la Univ. de Zaragoza (Calatayud,
2-6 de julio de 2007).

Encuentra: una apuesta
creativa para el siglo XXI.

Ya he hablado en otras ocasiones de la evolucién de 1los
contextos expositivos y de produccién en la sociedad
contempordnea. El creador de nuestra época indaga en nuevas
formas de expresidén, innova en el la habilidad técnica y busca
alternativas diferentes para interactuar con el espectador.
Encuentra satisface, en la medida de lo posible, estos fines
artisticos y reinterpreta el concepto de “espacio” productivo
y expositivo. El creador y la obra conviven con el espectador
y se establece una secuencia vivencial desde el proceso
creativo hasta la contemplacién de la obra de arte. Durante
Encuentra los artistas dan nuevo ritmo a su habitual mundo
cotidiano, su taller se convierte en exposicidén permanente,
rico en matices y en complejidades. El acceso al arte se hace
realidad accesible para todos y permite disfrutar de la
intimidad de la génesis de una fotografia o de un boceto, del
placer del pincel deslizandose sobre el lienzo, de la mezcla
de colores y texturas y, por supuesto, de emociones.


https://aacadigital.com/articulos/encuentra-una-apuesta-creativa-para-el-siglo-xxi/
https://aacadigital.com/articulos/encuentra-una-apuesta-creativa-para-el-siglo-xxi/

Aunque, en ocasiones, resulta complicado entender la creacidn
artistica contemporanea, Encuentra lo convierte en algo facil
y cémodo de vivir, sentir y comprender. Es un encuentro de
artistas que ademas se transforma en una convivencia Unica y
ejemplar, llena de profesionalidad, de disfrute estético, de
complicidad, de riqueza creativa, de dialogo, de buenas
sensaciones, en definitiva, de arte. Es una puerta que se abre
a todo el mundo y deja disfrutar plenamente del privilegiado
mundo del arte.

Era necesario establecer estas breves palabras de introduccién
para percibir la importancia de este encuentro que ha cumplido
su tercera edicidn con gran éxito y que se establece como una
referencia en el panorama artistico aragonés. En todas sus
ediciones hemos buscado la inclusiodn de artistas de diferentes
disciplinas, venidos de todas partes del mundo, de cualquier
edad, con inquietudes y derroche artistico, y 1llenos de
originales iniciativas. Encuentra es una realidad, es ilusidn,
respeto y profesionalidad.

ELl 6 julio de 2007 comenzéd la andadura de esta tercera
aventura artistica y cultural con doce creadores. Siempre nos
nutrimos de complicidad y todos nuestros artistas subrayan,
sobre todas las cosas, el cuidado que ponemos en el aspecto
humano. Para nosotros es muy importante establecer el marco
adecuado que permita la creacidn artistica llena de fuerza,
rigor y sentido, y ello nos exige satisfacer todos 1los
aspectos, desde los productivos a los vivenciales, y siempre
priorizando a las personas como tales, con su idiosincrasia.




Dos misicos, Angel Senovilla (Valladolid) y Jaime Gutiérrez
(Zamora) normalmente encerrados en los cauces solitarios de la
composicién musical, habituados a trabajar concentrados en su
obra, se han abierto a otros tipos de creacién y han logrado
interactuar con otros artistas y otros tipo de soporte de
expresioén. Sus piezas son experimentos sonoros y nutridos de
experiencias de vida, partituras de ambar y piedras.

Seis pintores, de factura dispar, de formacién distinta, con
diferentes puntos de vista a la hora de “encuadrar” 1la
realidad del paisaje y las gentes de Uncastillo. Marina Puche
(Valencia) buced con los uncastilleses para reflejar en sus
pinturas los rostros relajados emergiendo del agua..y iqué
divino placer de calma nos reportan sus composiciones a pesar
de esa enérgica pincelada! Nada que ver visualmente con los
retratos de Alfredo J. Pardo (Valencia) que demostré su
dominio técnico y la fuerza del blanco y de los tonos calidos
de su paleta. Una excelente factura y composicidén, unos
retratos Unicos llenos de fuerza, originalidad y belleza,
sorprendentes rostros cautivadores. Dos pintores y dos maneras
de retratar, virtuosas y enigmaticas ambas.

Obras de M. Puche (izda) y
A.Pardo (dcha)

Y seguimos con la ndémina de pintores. Maria Ortega (Cdérdoba)
derroché color, intenso, lleno de luz. Sus flores nos
embriagan de alegria visual. Belén Valencia (Madrid) se
enfrentd por primera vez al cuadro de gran formato, y 1lend
los cuatro metros de superficie de naturaleza, fotografia y
vida cosiéndola en generosas puntadas. Yan Letto (Zaragoza)
nos refleja en sus lienzos la fuerza de su tematica, de su



color y de su latex. Cuerpos sangrientos que se mezclan con
gatos, una torre medieval de piedra, corazones y esa cordial
bienvenida a Uncastillo que nos otorga una de sus obras. Por
Gltimo, los autorretratos de Guillermo Oyagiiez (Madrid),
primorosos y delicados, como él, en escala de grises, ocres y
azules. Ordenados, medidos, complacientes con el espectador y
para el espectador.

Paco
Sanchez

Los siguientes artistas consiguieron plasmar, cada uno con su
sello personal y Unico, el espacio temporal y real, el espacio
de sensaciones compartidas. Natalie Vera (Venezuela) retratd a
sus compafieros y compuso las imagenes de la convivencia y el
trabajo. Los videos producidos por Jesus Pueyo (Bilbao)
registran el entorno, la vida de esos dias, las gentes.. el
frenesi y la calma. Francisco Sanchez (Islas Canarias) nos
invité a la alegria, a la celebracién, a construir la casa de
todos con muebles, utensilios y trastos sacados de la basura y
que parecian inservibles..y, sin embrago, formaron parte de una



instalacion uUnica e irrepetible: la casa de tus suefos. Y las
piedras con memoria de Carolina Belén (Madrid) que recorren
mundo, que viajan con la gente que se encuentra y que decide
acariciarlas y observar sus marcas, esas sefales y simbolos
gue la artista imprime sobre sus superficies.

iVen ustedes la dimensidén artistica de este encuentro?
ientienden la necesidad que tenemos de compartirlo con todo el
mundo, de hacer participes a todos de la riqueza que se
genera? Esto es lo que nos motiva a repetir cada ano Encuentra
con la misma ilusidén y la seguridad de que se crean obras
Unicas y de que los valores y las ideas que nacen durante esos
dias nos ayudan a crecer como personas.

Lucian Freud

Hace varias semanas, unoS amigos me enseiaron un cuadro
de Lucian Freud que habian adquirido en Londres. Por esos
juegos burlones del destino, otros amigos, en Londres, me
habian mostrado un pequefo boceto del mismo autor. Al observar
la pintura, estableci relacién con el esbozo de Londres.
Seqguir los “viajes” que realiza una obra, resulta delicioso.

Obviamente la conversacidén nos 1llevdé a la daltima
retrospectiva dedicada a Lucian Freud, preparada por
CaixaForum (Barcelona), en colaboracién con la Tate Britain, vy
que, en itinerancia, lleg6é al Museum of Contemporary Art de
Los Angeles.

Aquella exposicién fue la retrospectiva mas amplia,
dedicada a LUCIAN FREUD, el mejor pintor realista del arte
contemporaneo, segun Robert Hughes. En ella se podian admirar
las 126 obras de los Ultimos sesenta anos, desde una primera
tela de 1939, hasta el autorretrato del 2002.


https://aacadigital.com/articulos/lucian-freud/

Recuerdo que al proponer la posibilidad de exponer esta
retrospectiva en Barcelona, Lucian Freud estuvo encantado,
pues admira profundamente a los grandes pintores espafoles, y
la excelente disposicidén de la Fundacidé la Caixa satisfizo
plenamente sus espectativas, tanto en el montaje de la
exposicidén -cuya didfana estructura ensalzaba los cuadros-,
como el cuidado disefio del catdlogo. En la conversaciodn previa
a la inauguracién, mantenida con el historiador del arte y
comisario Mr. William Feaver, manifestd su deseo de que no se
viera en su obra la pretensidén de romper esquemas o de causar
un shock estético, sino la idea de una pintura honesta vy
directa, fiel al siglo XX, reflejo autobiografico, ya que
contiene toda una galeria de apuntes sobre amigos, mujeres e
hijos.

En el orden cronoldgico establecido en la exposicién, se
ve el proceso evolutivo del artista. Lucian Freud, joven judio
aleman, nacido en Berlin (1922) se traslada con la familia a
Londres en 1933, cuando la situacién en Alemania se hace
peligrosa.

En la primera época su pintura es reflejo de un realismo
estatico, muy detallista, notable influencia de 1la Neue
Sachlichkeit alemana, en cuyos retratos los o0jos desgranados
parecen observar una realidad nueva; para el propio artista,
son los primeros anos en el ambito artistico londinense, y sus
trazos contrastan netamente con la poderosa deformacidén de los
cuadros de su contempordneo y "rival" Francis Bacon.

Con frecuencia se dice que la pintura de Lucian refleja
una visién infeliz de la vida, miségina, poco agradable, pero
el pensamiento del artista esta muy lejos de esta
interpretacién, puesto que ama profundamente la vida, las
personas que forman parte de su biografia, trasladando esa
forma de sentimiento pasional e instintivo a sus obras.
Resulta evidente que esta percepcién realista le lleva lejos
del sentimentalismo y de la ternura, y se manifiesta enemigo
de academicismos que afecten a cualquier tipo de arte, no



s6lo el figurativo.

En contraste con su abuelo Sigmund, creador del
psicoanalisis, Lucian Freud estda convencido de que 1la
apariencia externa habla por si sola sobre las personas, las
percepciones que tenemos de los demas vienen a través de los
sentidos, del tacto, del olfato, no por la conversacidon o el
posterior intercambio de ideas; por eso la forma mas eficaz y
directa de captar a los otros es mediante la pintura.

En los afnos ’'80 descubri la pintura britanica de
postguerra, la escuela de Londres, y segui con férvido interés
la obra de Freud, Bacon y Sutherland (del que, durante afos,
vi colgado en mi casa uno de sus cuadros). Evidentemente,
Lucian Freud era el pintor del cuerpo humano, tratado de forma
cruda, sin omitir defectos. La luz devastadora subraya los
detalles sin compasién y analiza la realidad; mas adun,
profundiza en los perfiles psicolégicos. Los encuadres son muy
peculiares, y los trazos 1llevan una pincelada de gran
expresioén. No s6lo los desnudos muestran casi una calidad
tactil, también los retratos adquieren un particular realismo,
como si los rasgos estuvieran moldeados con las manos.

La representacion del cuerpo humano adquiere una
importancia que desborda el cuadro, siendo los elementos
circundantes mera excusa cromatica o, incluso, acromatica,
para resaltar mas ese color marfilefo de la piel y los tonos
complementarios de la carne en sus juegos de volumenes. Sus
cuadros parecen capturar una solemnidad transmisora de una
atmésfera que concilia la aparente serenidad del modelo con la
posible inquietud que provoca su representacién pictérica en
el observador.

Es sabido que Lucian Freud evita las entrevistas, no
suele ser accesible en publico, e insiste en que 1o mas
interesante sobre él se puede contemplar en los cuadros.
Esquivo al hablar de si mismo, parece ejercer un poderoso
control sobre sus modelos a la hora de posar. Se percibe una



tensidon que desarrolla inevitablemente en los retratos, y que,
circunstancialmente, emana de unos desnudos inquietantes; es
como si a través del lenguaje de la carne, llegara a una
intima comprensién del caracter. En realidad su pintura, al
margen de convencimientos estéticos, nos afecta de algin modo
y, en este caso, prefiero dejar que el proceso psicoanalitico
del abuelo Sigmund, flote en libertad.

Con esta retrospectiva queda patente que para Lucian
Freud "todo es autobiografico. Todo es un retrato".




