
Collage.
 
El collage es, más allá de la consideración de una mera técnica, un motor
de cambio imprescindible en el arte del siglo XX. Incluso se desprende de
un conjunto de cambios y factores muy difíciles de hacer confluir en una
simple historia del arte, puesto que con el collage irrumpen en el arte
elevado una serie de prácticas de las artes populares poco definidas,
además de las llamadas artes aplicadas, incluso de las industriales y de
los  medios  de  comunicación.  Ahora  forman  parte  del  arte  objetos  e
imágenes  preexistentes  que  cambian  sustancialmente  el  concepto  de
creación, acercándose a actos como la elección, la selección y, en última
instancia, la construcción o el montaje, en contra de la concepción
idealizada de una creación a partir de la nada. La historia del collage
no puede restringirse simplemente a los collages en sí mismos, si bien es
prioritario acometer la complicada tarea de establecer unas fronteras
entre lo que es un collage y lo que no lo es. En cualquier caso, el
collage ha desvelado muchas características de la creación que en el
pasado permanecieron latentes tras los principios de la representación, y
aporta un nuevo punto de vista contemporáneo frente al arte, del cual
debemos tomar conciencia.
 
 

BREVES APUNTES SOBRE METODOLOGÍA Y DIALÉCTICA

 
            En el seno de la Table ronde internationale du C. N. R. S.
(Centre Nacional de la Recherche Scientifique), y su publicación Collage
et montage au théâtre et dans les autres arts durant les années vingt, no
se eligió directamente el collage y el montaje como objetos de estudio
sino que, tras una búsqueda del nexo que permitiera relacionar el teatro
con otros registros expresivos, concluyeron que era precisamente la
interdisciplinariedad de esos registros, el punto de unión que buscaban
(Denis Bablet, 1978: 10), siendo, tal y como lo ha propuesto Erika
Billeter en esta misma publicación, no únicamente una cuestión técnica,
sino un problema artístico nuevo, “la integración de la realidad en el

https://aacadigital.com/articulos/collage/


mundo de los cuadros artificiales” (Denis Bablet, 1978: 20). Tampoco en
las jornadas de estudio organizadas por Claude Amey y J. P. Olive en la
Universidad  Paris  y  la  MSH  Paris  Nord  en  noviembre  del  2002,  se
estableció el fragmento como objeto en sí, sino en tanto que elemento
susceptible de sintetizar la nueva situación cultural, caracterizada por
haberse enfrentado a un cuestionamiento inaudito de las fronteras que
separan el arte de la vida (Claude Amey et J. P. Olive, 2004: 9).
                El Grupo m de semiótica encuentra la intertextualidad
del collage en su supuesto lenguaje al definir no ya el collage, sino
su técnica, en la toma de un cierto número de elementos de obras,
objetos, mensajes preexistentes, y en su integración posterior en una
creación nueva para producir una totalidad original en la que se
manifestaron rupturas de distintos tipos (Groupe m, 1978: 13), y aún
más  cuando  este  grupo  de  investigación  hace  partícipe  a  las
operaciones de selección y combinación de las partes constitutivas del
discurso semiótico (Groupe m, 1978: 14-15). Henri Béhar, al tratar la
literatura de vanguardia y aplicarle el principio de collage, afirma
que  éste  mina  no  los  canales  de  transmisión,  los  referentes
situacionales, contextuales, o la sustancia, la forma del mensaje o el
mensaje mismo, sino los propios códigos del lenguaje (Henri Béhar,
1988 : 187). No podemos interpretar su interdisciplinariedad en la
trascripción o transposición de un canal a otro (Henri Béhar, 1988:
185). La ruptura de géneros es una de las características intrínsecas
al collage, y la aportación más importante del dadaísmo quizás sea la
de hacer definitiva esta confusión, fase fundamental en la liberación
de la poesía del dictado del lenguaje (Henri Béhar y Michel Carassou,
1996: 121). Por esta razón la semiótica es la disciplina que más ha
estudiado el collage recientemente, aunque incluso el grupo m haya
cuestionado la posibilidad de una definición definitiva (Groupe m,
1978: 12). Como ejemplos de acercamientos al collage y al fotomontaje
desde la semiótica, podemos citar las ponencias presentadas por Yve-
Alain Bois -“The Semiology of Cubism”- y por Rosalind Krauss -“The
Motivation of the Sign”- en el simposio Picasso and Braque, celebrado
en Museum of Modern Art de Nueva York en 1989, ambos a partir de las
teorías saussurianas que establecen la arbitrariedad del signo (James
Leggio, 1992: 169-209 y 261-287). Benjamin H. D. Buchloh, por su
parte, atribuye a Rosalind Krauss el haber sido la primera en aplicar



la semiótica de Peirce a la obra de Duchamp y de otros artistas
seguidores (en “Pintura, índice, monocromo: Manzoni, Ryman, Toroni”,
Benjamin H. D. Buchloh, 2004: 237). Por otra parte y en relación al
collage surrealista, es imprescindible recordar el trabajo de Elza
Adamowicz, 1998. Quizás haya sido Umberto Eco pionero en acercarse
desde  la  semiótica  al  collage  y  a  fenómenos  plásticos  cercanos
(Umberto Eco, 2002).
            En cambio, todo apunta a que, cuando se hubo tomado plena
conciencia  del  collage  y  pudo  citarse  algunos  de  sus  precedentes
literarios, desde Baudelaire y Rimbaud hasta Lautréamont, Mallarmé y
Jarry, es decir, con la revisión del surrealismo, se supo que, más que
conformar un lenguaje nuevo, el collage buscaba la disolución misma del
lenguaje. Esta ofensa a lo establecido, que empieza de lleno con la
vertiente pictórica, ya se centró mucho antes en preocupaciones similares
dentro del terreno literario -por ejemplo la confrontación de la imprenta
y del periodismo con la alta literatura por parte de Mallarmé (Del
periodismo lamenta Mallarmé su función de reportaje basado en “narrar,
enseñar, incluso describir”, contagiando a otros géneros literarios. En
cambio, él se apropia de la tipografía en Un coup de Dés para sus propios
fines metalingüísticos: “Un libro como no me gustan, los desparramados y
privados de arquitectura. Ninguno escapa decididamente, al periodismo… La
excusa, a través de todo este azar, que el ensamblaje se ayudó, solo, por
una virtud común”, y “hay que cortar siempre el comienzo y el fin de lo
que se escribe. Nada de introducción, nada de final”, Stéphane Mallarmé,
2002: 29y 39. Ver además las pp. 33 y 78-79. Mallarmé no desprecia la
imprenta pero sí el hecho de que el periodismo, consecuencia de su
mecánica, tan sólo haya legado a los otros géneros un afán representativo
que niega la autonomía, no de la narración ni de la poesía tan siquiera,
sino del libro mismo, principal objetivo en su carrera poética.) -, no
puede responder únicamente a razones artísticas incapaces de explicar por
sí mismas los cambios acaecidos en la Historia del Arte. El lenguaje,
tanto literario como plástico, es atacado por ser la emanación de un
estado de separación que acarrea cierta sociedad en una determinada época
y, por tanto, hablando de alienación, atañe a la dialéctica fundamental
existente entre el sujeto y el objeto. El lenguaje artístico es atacado
en tanto que es el producto de un desajuste general entre la expresión
cultural y su época. Es en este fenómeno donde radica nuestro punto de



vista histórico.
 
            No se trata, en lo referente al collage y sobre todo al
ready-made, de diferenciar y suponer qué es una obra de arte y qué no lo
es (Hans Sedlmayr sitúa la superación del querer hacer arte como una de
las consecuencias de lo que él denomina “revolución del arte moderno”.
Hans Seldmayr, 1990: 121.). Más al contrario, es necesario buscar los
puntos comunes que el arte tiene con los restantes trasuntos vitales, y
éstos se encuentran indudablemente en la dialéctica sujeto-objeto que,
hasta el siglo XIX, se había resuelto según los principios aristotélicos
de mimesis y diégesis. Hegel, al ubicar el trasunto estético en esta
dialéctica, vuelve a unificarlo con el resto de las disciplinas de la
filosofía y con los demás aspectos fenomenológicos de la vida, mientras
que  Kant  hizo  depender  la  estética  del  juicio  en  función  de  los
principios de placer y displacer. Para Hegel hay un soporte universal
objetivo que se define por la dialéctica misma. Es más, su filosofía es
una filosofía de la estética y se desprende de ella: “La filosofía del
arte constituye un anillo necesario en el conjunto de la filosofía” (G.
W. F. Hegel, 1997: 16.), junto con la religión y la filosofía misma, tres
estratos del desarrollo del espíritu que podemos identificar con tres
niveles de conocimiento: en el mismo orden, el arte es la manifestación
sensible del Espíritu Absoluto, la religión su manifestación sentimental
y la filosofía el concepto sistemático racional (G. W. F. Hegel, 2003:
47-49).  Según  este  argumento,  el  arte  en  su  evolución  busca  la
reconciliación de la idea con la materia, siendo esta última la necesidad
del sujeto en su superación. El arte surge de este enfrentamiento, por lo
que el sujeto necesita del objeto para conocerse a sí mismo (el hombre,
al ser consciente necesita materializarse, y en ocasiones encuentra en
los objetos la manera de hacerlo: “a través de los objetos exteriores,
intenta encontrarse a sí mismo”. G. W. F. Hegel, 1997: 72) y -utilizando
con este fin el pensamiento- para que la idea se manifieste a los
sentidos, constituyendo ella la forma que actúa sobre la materia objetiva
y  que  bien  puede  acoplarse  de  manera  simbólica,  artificial  o
independiente. Es así que el arte constituye una segunda naturaleza, pero
que, frente a la estética de Kant, necesita de la autonomía del objeto
para poder vislumbrar la dialéctica base (respecto al idealismo subjetivo
de  Kant,  Hegel  apunta:  “Pero  incluso  esta  conciliación  total  o  en



apariencia es, a fin de cuentas, sólo subjetiva, es decir, realizada por
el sujeto, y existe sólo en virtud de su juicio; no responde a la verdad
y a la realidad en sí”, G. W. F. Hegel, 1997: 111). La belleza natural ya
no es el fin de la estética en tanto que filosofía del arte, sino la
particularización sensible del concepto, el acoplamiento de la idea a la
forma sobre la materia (“Esta filosofía del arte comprende … la idea de
lo bello en el arte, o el ideal considerado en su generalidad”, G. W. F.
Hegel, 2003: 43). Sólo atenderá a la belleza que emana del Espíritu
mientras que el objeto sólo saldrá de su finitud y de su dependencia de
sí mismo en el momento en que el sujeto lo hace bello, acto por el que
este último -entendido como abstracción- perderá su condición (G. W. F.
Hegel, 2003: 51-52).
            Para poder realizar una relectura del collage tras la
desmaterialización del arte que el propio Hegel anunció como fin de su
último  periodo  -su  forma  romántica  determinada  por  la  acción  del
siguiente nivel de desarrollo espiritual, la religión-, retomaremos lo
que  hasta  el  día  de  hoy  ha  quedado  más  relegado  por  un  juego  de
representaciones consensuado y objetivado, la recuperación de la libertad
del  objeto:  “Se  entiende  por  objetividad,  la  verdad  exterior  o  el
carácter que presenta la obra de arte, cuando un asunto está conforme con
la realidad, tal como lo hallamos en la naturaleza, y se ofrece así a
nosotros con rasgos que nos son conocidos” (G. W. F. Hegel, 1988: 98).
Quizá coincida Juan Eduardo Cirlot con esta liberación de la realidad
exterior cuando comenta la atención que Marcel Duchamp prestó al objeto:
“Más allá de una ‘Sociedad protectora de animales y plantas’, Marcel
Duchamp se acercaba a la previsión de una ‘Sociedad protectora del
objeto” (Juan Eduardo Cirlot, 1986: 79. En 1927, el futurista italiano F.
Azari lanza el manfiesto Por una sociedad de protección de la máquina.
Facsímil en Ada Masoreo, “Il dominio della machina”, en Giacommo Balla…,
2003: 87-88).
            Las interpretaciones que se han ido sucediendo a lo largo del
siglo XX, la psicología de la percepción, el formalismo de Greenberg y la
aplicación de la lingüística de Saussure al arte mediante la semiótica,
tienen en común la necesidad del subjetivismo para que se produzca un
juicio estético, una supremacía del sujeto que lleva a desvirtuar la
realidad exterior, y cuyos medios impositivos sobre el objeto han llegado
a presentarse como objetos en sí mismos, mientras que se tornan en



instrumentos con el análisis postestructuralista de Barthes, Derrida y
Kristeva. El proceso de autonomía del lenguaje retrocede, según Michel
Foucault, al siglo XIX, entre otros factores por el nacimiento de la
gramática, que deriva en la lingüística como ejercicio metalingüístico.
En realidad, cuando la semiótica se desarrolle durante los años sesenta
del siglo pasado, el lenguaje ya está objetivado. Como este último
pensador citado señala, en el siglo XVI el lenguaje no era “un sistema
arbitrario; está depositado en el mundo y forma, a la vez, parte de él,
porque las cosas mismas ocultan y manifiestan su enigma como un lenguaje
y porque las palabras se proponen a los hombres como cosas que hay que
descifrar. La gran metáfora del libro que se abre, que se deletrea y que
se lee para conocer la naturaleza, no es sino el envés visible de otra
transferencia, mucho más profunda, que obliga al lenguaje a residir al
lado del mundo, entre las plantas, las hierbas, las piedras y los
animales” (Michel Foucault, 2004: 43). Es en aquel entonces cuando el
lenguaje adquiere, ante todo, la naturaleza de ser escrito, mientras que
los sonidos de la voz pasan a ser su traducción precaria. En cambio, es
en el siglo XIX cuando el lenguaje se repliega sobre sí mismo, “adquiere
su espesor propio, despliega una historia, unas leyes y una objetividad
que  sólo  a  él  le  pertenecen.  Se  ha  convertido  en  un  objeto  de
conocimiento entre otros muchos: al lado de los seres vivos, al lado de
las riquezas y del valor, al lado de la historia de los acontecimientos y
de los hombres” (Michel Foucault, 2004: 289). Enseguida se impone sobre
la comunidad que lo practica, dada su responsabilidad histórica en el
conocimiento de la realidad: “La interpretación, en el siglo XVI, iba del
mundo (cosas y textos a la vez) a la Palabra Divina que se descifraba en
él; la nuestra, en todo caso la que se formó en el siglo XIX, va de los
hombres, de Dios, de los conocimientos o de las quimeras a las palabras
que los hacen posibles; y lo que descubre no es la soberanía de un
discurso primero, es el hecho de que nosotros estamos, antes aun de la
menor palabra nuestra, dominados y transidos ya por el lenguaje” (Michel
Foucault, 2004: 292). De esta manera las alternativas respecto al objeto
exterior, cercado por “un acto de conocimiento puro de toda palabra”, se
reducen a dos: “hacerlo transparente a las formas del conocimiento o
hundirlo en los contenidos del inconsciente”, de ahí el formalismo del
pensamiento  y  el  psicoanálisis.  Incluso  ambas  finalidades  pueden
imbricarse en un terreno común, el del estructuralismo y el de la



fenomenología, por ejemplo en la “tentativa de poner al día las formas
puras que se imponen, antes de todo contenido, a nuestro inconsciente; o
a un esfuerzo por hacer llegar hasta nuestro discurso el suelo de la
experiencia, el sentido del ser, el horizonte vivido de todos nuestros
conocimientos” (Michel Foucault, 2004: 293).
            Así como Marshall MacLuhan encuentra la objetivación moderna
del  lenguaje  a  partir  de  la  imprenta,  Jean  Clair  localiza  esta
cosificación a finales del siglo XVIII en el nacimiento mismo de la
lingüística (con los estudios de J. G. Herder y Johann G. Hamann) dentro
del marco del primer romanticismo alemán y de sus investigaciones sobre
la identidad nacional a partir de los caracteres del idioma (Johann
Gottlieb Fichte). Se trataba de buscar un origen natural al lenguaje, un
carácter  orgánico  impropio  por  su  idiosincrasia  constructiva.  Esta
confusión coincide en el tiempo con el comienzo de la industria que
presenta sus productos de fabricación desconocida al consumidor como si
existiesen desde la eternidad, aspirando a imitar el comportamiento
orgánico de las formas naturales. Es más, estas investigaciones de tipo
romántico tienen como precedente las de Giambattista Vico que, un siglo
antes, ya había intentado encontrar el origen de las palabras en las
onomatopeyas y en las palabras monosilábicas, de las cuales se desprende
su  carácter  meramente  emocional.  Cuando  Jean  Clair  distingue  en  el
lenguaje  la  función  comunicativa  de  la  expresiva,  y  encuentra  la
abstracción de la expresión en las consecuencias de estos primeros pasos
hacia la lingüística, nosotros entendemos que la función expresiva es la
manifestación de la palabra misma, que corre de forma paralela a la
función del collage y del ensamblaje consistente en manifestar unos
objetos que se nos han presentado absolutamente opacos dentro de una
nueva  naturaleza.  Así  que  si  Clair  piensa  que  por  esta  razón  el
expresionismo ha sido el único lenguaje del siglo XX que ha permanecido
en el tiempo, nosotros creemos que esta función expresiva es en el fondo
manifestante y, por lo tanto, se encuentra en la base de los restantes
ísmos. De esta función únicamente reveladora de la palabra y del objeto
del pensamiento romántico alemán, nace la fenomenología de Hegel que
estudia la relación del sujeto con el objeto. Ya no habrá valores
universales, pero tampoco por esta razón éstos deben ser sustituidos por
otros subjetivos, sino desconocidos, impenetrables (Jean Clair, 1998:
103-110).



 
            Es de este modo que desde el lenguaje podemos entender en
parte el ocaso del pensamiento clásico en el siglo XIX. Ésta es la
pérdida del verbo “ser”, lazo de unión tanto de las palabras como
entre el habla y el pensamiento, y a su vez límite del lenguaje mismo,
cuya independencia no se resuelve de forma completa y tan sólo existe
de manera fragmentada, consecuencia derivada de la pérdida de la
representación. Las palabras llegan a nosotros de modo disperso: “para
los filólogos las palabras son como otros tantos objetos constituidos
y depositados por la historia” (Jean Clair, 1998: 296). Y conociendo a
través de Saussure la dependencia psicológica del lenguaje, y por
extensión del signo en general, en su uso y en su formación su
objetivación  no  constituye  una  síntesis  de  la  dialéctica  sujeto-
objeto, sino la sustitución del objeto por la acción del sujeto. Hegel
ya advirtió de este peligro refiriéndose a Kant: “… y si, por un lado,
la intuición y el sentimiento reciben un carácter de generalidad que
les permite participar del espíritu, el pensamiento, por su parte, no
renuncia únicamente a su hospitalidad con respecto a la Naturaleza (…)
incluso esta conciliación total en apariencia es, a fin de cuentas,
sólo subjetiva, es decir, realizada por el sujeto, y existe sólo en
virtud de su juicio” (G. W. F. Hegel, 1997: 111. Sobre la filosofía de
Kant este mismo pensador añade: “en este análisis de la facultad de
conocer  el  objeto  no  existe  sino  con  relación  al  sujeto  y  al
sentimiento de placer, o al goce que experimenta”, G. W. F. Hegel,
2003: 39). Sin embargo el lenguaje, al ser cosificado, ha perdido
también sus referencias subjetivas. Ha quedado suspendido en tierra de
nadie, es una abstracción materializada hecha para significar y que ha
perdido  su  razón  de  ser.  De  ahí  su  resultado  fragmentario,  que
curiosamente coincidirá con el giro dado por la percepción de los
objetos  a  partir  de  la  Revolución  Industrial  y  la  génesis  del
consumismo. Tanto es así que Mallarmé, al querer alcanzar el absoluto,
deseó afirmar la solidez de la palabra reconstruyendo la unidad del
lenguaje, concentrando todas las proposiciones posibles en un solo
libro (Michel Foucault, 2004: 297-298). Esta es la razón por la que su
arte intenta ser autónomo, puro. En las fracturas del lenguaje, así
como del collage en tanto que obra de arte en este caso, encontramos
su relación con el mundo objetivo exterior, por ser ellas las que le



otorgan la condición de objeto. Gracias a ellas el texto y la obra de
arte son un objeto más, y para poder negar este hecho es el azar el
que debe ser combatido.
 
            En la discusión en torno al collage ya no podemos hablar
de obra de arte, ni tan siquiera para preguntarnos qué es y qué
participa  de  su  categoría.  Su  dilema  implica  un  cambio  en  la
percepción acontecido en el XIX y que se materializará culturalmente
en la centuria siguiente, no sólo del lenguaje, sino de todo el
conjunto de los objetos de la realidad exterior.
 
 
EL COLLAGE COMO FENÓMENO HISTÓRICO
 

Si entendemos el arte como el encuentro de dos categorías opuestas,
la  materia  y  la  forma,  la  atención  tanto  tradicional  como  de  sus
derivaciones actuales ha tendido a centrarse en la forma, por entender
que es ahí donde se localiza la acción del artista, el lado subjetivo de
la creación. El predominio de unas técnicas muy definidas hasta el siglo
XX -en pintura ante todo el óleo sobre lienzo, la acuarela, etc.-,
también ha condicionado considerablemente este punto de vista; incluso es
necesario  para  establecer  un  paralelismo  entre  lenguaje  y  artes
plásticas, entendiendo las palabras, los fonemas y sus códigos, como
correlatos de la materia empleada en las artes plásticas, que hasta el
siglo XIX era muy concreta y cuyo manejo era fruto de una formación en
principio artesanal y luego académica.

No sólo la aplicación del lenguaje, también la psicología de la
forma, pues lo que sostiene el uso lingüístico es la psicología tal y
como advierte el propio Saussure. El predominio del kantianismo en las
corrientes de interpretación enturbia la dialéctica sujeto-objeto así
como la de la forma-idea derivada. En este ocultamiento, la materia queda
relegada y olvidada sin permitir calibrar y ahondar en las aportaciones
del arte contemporáneo en toda su magnitud porque, al margen de la
abstracción, de la pérdida formal de la representación, la introducción
de nuevos materiales es lo que ha propiciado la conexión de la obra con
el exterior y su posterior disolución, si bien también la abstracción
llevada a su último grado (por ejemplo la tela monocroma, Denys Riout,



1996: 126-127), ha convertido el cuadro en un objeto más que se agrega a
la realidad objetiva, perdiendo su ficción potencial al hacer de su
superficie una opacidad que no permite que la visión penetre en ningún
espacio irreal, y todo esto unido a la importancia del gesto, que concibe
la pintura sin principio ni fin, como un ensayo, la materialización de un
ejercicio que se prolonga en series de cuadros perdiendo éstos un valor
per se. La primacía de la forma no sólo atañe a la semiótica del arte, a
la psicología de la forma y al formalismo en general, se remonta a la
historia de los estilos de Wölfflin y a los estudios simbólicos e
iconográficos de Gombrich y Panofsky. Y no sólo eso: al ignorar la
crítica y la historia la importancia de la materia al margen de su
manipulación, al sistematizar los recursos materiales en un lenguaje -
muchas veces por la misma actividad del artista al repetir los medios por
él  descubiertos  hasta  convertirlos  en  una  técnica-,  se  desecha  la
selección como acto creativo.

Podríamos decir que en el material ya reside un contenido de
orden discursivo. Por el contrario, vamos más allá si afirmamos que en
el material, con sus propias cualidades tal y como lo trabajaron los
constructivistas rusos, ya está implícito el primer paso constructivo.
Pero no será hasta fechas muy recientes cuando se elabore una primera
historia material del arte contemporáneo propiamente dicho, de la mano
de Florence de Mèredieu: Histoire matérielle et immatérielle de l’art
moderne.  Evidentemente,  su  trabajo  se  inscribe  en  un  marco
fenomenológico que tiene su origen en la estética de Hegel (Florence
de  Mèredieu,  2004:  660.  En  él  comenta  la  carencia  de  estudios
históricos sobre las materias empleadas en el arte y la primacía de la
historia  de  las  formas.  Tan  sólo  cita  como  precedente  la  obra
inacabada de Gottfried Semper, Le style, dans les arts techniques et
architectoniques, 1861-1863, en Florence de Mèredieu, 2004: 39-40).
Sin embargo este rescate -tal y como advierte la historiadora- no
significa centrarse únicamente en la materia, la cual no constituye
más que uno de los dos polos del conflicto que tiene lugar en la obra
de  arte,  ya  que  ambas  -materia  y  forma-  están  implícitas  en  la
práctica del collage. Curiosamente, el collage no se incluye en este
estudio, que supone un recuento casi taxonómico de las variantes
materiales abordadas durante el siglo XX y englobadas en bloques según
las  cualidades  de  las  materias  estudiadas.  El  papier-collé  y  el



fotomontaje se sitúan en el mismo grupo por tener al papel como
soporte.  En  cambio,  no  podemos  englobar  al  collage  -según  las
acepciones emanadas de los propios artistas (sobre todo por Max Ernst,
1982: pp. 200-201)- en un soporte material determinado. Este hecho
hace que el collage se diluya en la propia argumentación del libro de
Mèredieu, en la adopción por parte de los artistas de las nuevas
posibilidades materiales en tanto que extrapictóricas. Por ello el
collage, sin estar inserto en el índice de esta historia material del
arte contemporáneo, es recurrido por su autora en repetidas ocasiones
por su dimensión heterogénea y material, es decir, por suponer en sí
mismo el despertar de las posibilidades del material, capaz de aportar
por sí solo un sentido. Es mediante el collage cómo esta autora
explica el auge del papel y los materiales mixtos del ensamblaje y la
ruptura de géneros (Florence de Mèredieu, 2004 : 29, 196, 238-239). Un
precedente de esta historia material del arte contemporáneo, aunque de
naturaleza distinta -un trabajo no tan académico-, es el libro del
fundador del letrismo Isidore Isou De l’impressionisme au letrisme.
L’évolution des moyens de réalisation de la peinture moderne. El autor
traza una historia aproximada de los materiales empleados desde el
impresionismo  -estableciendo  la  gran  revolución  en  1912  con  los
primeros  papiers-collés  cubistas-,  con  el  fin  de  ensalzar  la
aportación “meta-estética” de su movimiento letrista. Establece su
estudio en dos niveles: la forma y el soporte -ambos implicados en
cierta manera (Isidore Isou, 1974: 9)-, donde el collage cobra un
protagonismo crucial a lo largo de su argumento, centrado en estudiar
la liberación de las posibilidades materiales y mecánicas del soporte
del marco tradicional de la Historia del Arte. De esta manera desvela
las limitaciones de André Breton y Louis Aragon por tratar el collage
desde la pintura aun siendo negación de la misma, lo que les impide
apreciar sus aportaciones más allá de la sustitución del trompe-l’oeil
por  objetos  reales  (Isidore  Isou,  1974:  78-79).  Estos  líderes
surrealistas  se  centraron  excesivamente  en  las  posibilidades  de
apertura social de la plástica para avanzar hacia la poesía en contra
de cualquier profesionalidad, el principio que rige a las demás artes.

 
Llegados a este punto formulamos la siguiente pregunta: ¿forma

parte el collage de la historia material del arte contemporáneo? Si



contestásemos afirmativo de manera rotunda sesgaríamos la dialéctica
forma-materia. Y aunque es cierto que la aportación del collage al arte
es sobre todo material por extenderlo a todo tipo de sustancias y objetos
posibles, este hecho tan sólo constituye una base que necesita ser
confrontada  con  la  manipulación  que  posteriormente  sufren  estos
materiales por parte de los creadores. Verdaderamente, a partir de esta
apertura de límites, el artista podrá crear sus propios materiales, que
además pasarán a identificarlo en cierta manera, o simplemente podrán ser
escogidos y descubiertos; pero con el concepto de collage se puede tomar
un material que ya esté íntegramente constituido formalmente (un ready-
.made  o  un  objeto  natural),  incluso  con  su  propia  iconografía
preexistente (una fotografía o una ilustración). De esta manera, el
collage se desplaza desde el material hasta la propia iconografía. Las
imágenes visibles tanto en un collage novelado de Ernst como en un
fotomontaje,  incluso  en  los  combine-paintings  de  Rauschenberg,
lógicamente  no  tendrán  el  mismo  funcionamiento  que  en  la  pintura
ilusionista anterior, aunque esto no impide su valoración plástica e
iconográfica.  El  collage  supone  la  apertura  a  cualquier  tipo  de
materiales y componentes con tal de que sean enfrentados en la obra,
tanto por ser distintos (desde el papier collé cubista hasta el combine-
paintig) como por contener imágenes que no se corresponden lógicamente
(collages de Max Ernst), o por contraponer irracionalmente distintas
formas  (fotomontajes  dadaístas).  No  se  trata  sólo  de  una  cuestión
material (tampoco se restringe a lo formal y a la negación de la imagen,
tal y como creyeron Clement Greenberg y sus sucesores), pero el collage
rescata las posibilidades materiales como contenido connatural a él en
todos los sentidos posibles (discursivo, poético, sígnico, narrativo,
simbólico… y sobre todo constructivo), tras haber permanecido ocultas
desde la sistematización de las técnicas en la artesanía y posteriormente
en la Academia. Así, el collage es capaz incluso de romper el concepto
técnico. Esencialmente la obra artística se disuelve por una ruptura de
los marcos, ahora que su propio concepto es susceptible de ser aplicado a
la realidad misma.

De esta dialéctica entre materia y forma se desprende una dualidad
crítica: el idealismo objetivo de Hegel y el materialismo histórico de
Marx. Como bien señala Florence de Mèredieu, la historia material del
arte atañe tanto a la “realidad física concreta” del idealismo objetivo,



como  a  las  “infraestructuras  socio-económicas”  del  materialismo
histórico. Ambos mantienen en cierta medida un punto de vista histórico,
al menos evolutivo, si bien con el materialismo histórico éste pasa a
formar parte intrínseca de los fenómenos. Este punto de partida permite
analizar el trabajo de aquellos artistas que se han mantenido tanto en la
tradición dialéctica como los que no, es decir, los que han buscado la
liberación del concepto (minimalismo y arte conceptual) como a los que
persiguen la liberación del espíritu (Malevitch, el surrealismo, Klein,
Beuys…) (Florence de Mèredieu, 2004: 663 y 665), siempre que partamos de
la  obra  misma  con  el  fin  de  desvelar  los  factores  históricos  que
participan de su creación.
 
 
Nueva concepción de la realidad
 
                Según la evolución estética de Hegel se suceden tres
grandes épocas: la simbólica -con hegemonía de las artes orientales-,
la  clásica  -caracterizada  por  el  equilibrio  entre  la  idea  y  su
materialización sensible-, y la romántica -determinada por el triunfo
del cristianismo y la superación espiritual-. El criterio distintivo
es el grado de liberación del espíritu de la primera situación de
extrañamiento del sujeto frente al objeto. Para que ambos -sujeto y
objeto- se liberen de su aislamiento, necesitan involucrarse en cierta
objetivación del sujeto para que el objeto se subjetive. De esta
manera ya no viven los dos en sí mismos sino para sí mismos. Este
concepto de extrañamiento que para Hegel es el origen de la cultura
(G. W. F. Hegel, 2000: 290) y que tan bien puede explicar el primer
acercamiento  electivo  del  creador  al  objeto  preexistente  para
integrarlo en una estructura nueva -el collage-, es en sí la base de
todo  fenómeno,  es  decir,  es  a-histórico.  Sólo  el  avance  en  la
liberación del espíritu permitirá establecer una evolución que tras la
época romántica llega al polémico “fin del arte” anunciado por Hegel,
el cual según nuestra exposición es entendido como la superación de la
sensibilidad artística hasta alcanzar la manifestación sentimental del
Espíritu  propia  de  la  religión  y  la  racionalidad  sistemática
filosófico-científica,  prosiguiendo  de  esta  manera  los  anillos
consecutivos  de  la  filosofía  establecida  por  este  pensador.



Consecuentemente,  podríamos  justificar  desde  su  estética  la
desmaterialización que ha sufrido la obra de arte tras la Segunda
Guerra Mundial, desde la objetividad hasta el concepto pasando antes
por el lenguaje expresionista abstracto a pesar de las divergencias
existentes,  porque  este  desprendimiento  de  la  materia  ya  lo
experimentó el arte al final de la etapa romántica hegeliana al elevar
la  poesía  a  la  hegemonía  que  Hegel  sitúa  más  allá  de  cualquier
material posible -incluso de la palabra escrita o hablada-, al reunir
las restantes artes en su universalidad por ser el mejor medio de
manifestación del Espíritu (G. W. F. Hegel, Estética II, 1988: 213).
Con la poesía el símbolo se hace signo: “La poesía es el arte general,
el más comprensivo, aquel que ha conseguido elevarse a la más alta
espiritualidad. En la poesía, el espíritu está libre en sí, se ha
separado de los materiales sensibles, para hacer de ellos signos
destinados a expresarla. El signo no es aquí un símbolo, sino algo
completamente indiferente y sin valor, sobre el cual el espíritu
ejerce un poder de determinación” (G. W. F. Hegel, 1997: 153). Julia
Kristeva aún distingue el símbolo del signo en un marco histórico,
produciéndose el paso de uno al otro a finales de la Edad Media en
función del poder reificador del símbolo respecto a las trascendencias
universales, mientras que el signo refiere a unidades más concretas,
aunque ambos compartan el carácter dualista y el poder jerarquizante.
El signo proyectaría las cualidades del símbolo sobre una realidad
concreta. Y mientras los símbolos se encadenan de manera disyuntiva
pudiendo  excluirse  entre  ellos  o  simplemente  no  alcanzando  la
conjunción,  el  signo  se  encadena  de  manera  no  disyuntiva  (Julia
Kristeva, 2001: 151-155). Al respecto, debemos advertir de que si
llegamos a considerar signos los fragmentos de un collage, podríamos
soldar las fracturas que hacen de él un collage propiamente dicho,
para  lo  cual  tendríamos  que  liberar  el  signo  de  su  función
significadora, tal y como han sugerido los últimos posicionamientos de
la semiótica en los años sesenta y setenta.

Con esta superación de orden espiritual también se liberó la
realidad objetiva exterior, la cual verá nacer su representación en la
poesía burguesa y en la pintura de género holandesa, es decir, en el
marco  de  una  sociedad  burguesa  protocapitalista.  Ante  esta
representación  de  la  realidad,  Hegel  se  pregunta  directamente  si



estamos ante un hecho artístico propiamente dicho, localizando la
posible respuesta en las habilidades técnicas del artista. Quizás este
último tipo de obras, cuyos criterios miméticos han prevalecido hasta
el siglo XX reproduciendo el extrañamiento entre sujeto y objeto,
reflejan nuestro desconocimiento técnico de una realidad que es ajena
precisamente por estar representada. Ésta es la situación general en
que se encontraba el espectador de principios del siglo anterior,
mientras que el estatus alcanzado por la pintura era correlativo a los
bienes de consumo que la Revolución Industrial puso en circulación. Si
la alienación en Hegel es fenomenológica a pesar de su perspectiva
histórica, la de Marx es histórica en sí misma, de la misma manera que
la  dialéctica  para  Hegel  es  la  ciencia  del  desarrollo  de  una
conciencia, y para Marx es la ciencia del movimiento de la materia
determinado por la historia (“De Hegel à Lénine”, Henri Pastoureau,
1992: 462). En la inversión del idealismo de Hegel por Marx, la
materia  pasa  a  anteceder  a  la  idea,  pues  ésta  se  transfiere  al
pensamiento (“Epílogo a la segunda edición alemana de El Capital”,
1873, Karl Marx, 2000, tomo I, libro I: 29-30). El extrañamiento del
objeto abarca desde su propia producción -en la que la mano de obra
recibe un sueldo que no se corresponde con el valor real de lo que
produce- hasta su compra, donde al valor de uso se le añade el valor
de cambio que actúa como una máscara, una abstracción arbitraria en
último término que cubre la verdadera realidad del objeto, comenzando
por el hecho de que el paso de un valor a otro significa el paso de la
cualidad a la cantidad (Karl Marx, 2000, tomo I, libro I: 58), de lo
que  se  desprende  la  capacidad  del  objeto  manufacturado  desde  el
momento que pierde su referente de uso, de contener materializada y
oculta una cantidad determinada de trabajo invertido por horas (la
trascendencia de esta alienación histórica del hombre puede deducirse
de estas palabras de Francastel: “Les actions et les objets figuratifs
permettent à l’homme, suivant des plans différents, de traduire ses
sensations  en  les  matérialisant  suivant  un  ordre  déterminé  et
modifiable”  [Las  acciones  y  los  objetos  figurativos  permiten  al
hombre,  siguiendo  planes  diferentes,  traducir  sus  sensaciones
materializándolas  siguiendo  un  orden  determinado  y  modificable].
Pierre Francastel, 2000: 117-118. Al ser separado de los objetos y de
sus propios actos en la producción, el hombre no puede materializar su



interior). A este misterio se suman los materiales inéditos para la
población consumista y la intervención de la máquina en su fabricación
(Francastel añade a la nueva concepción de los objetos industriales la
abundancia de materiales inéditos con los que se fabrican y que vienen
a sumarse al extrañamiento. Pierre Francastel, 2000: 77).

El componente social del objeto -la solidificación de un proceso
humano de fabricación- es el medio por el que éste entra en una red
universal de valores de cambio que lo hace opaco una vez adoptada la
forma de mercancía, que es enigmática y por tanto fetichista. El objeto
se cierra en sí mismo para percibirse ya no social sino naturalmente, por
lo que el orden social se presentará también como natural (Marx lo
compara con las pulsiones nerviosas ópticas que son percibidas por cada
uno como si fuesen la naturaleza exterior en sí. Karl Marx, 2000, Libro
I. Tomo I: 102-103). Y al revés, el sujeto puede comenzar a descifrarlo
como si de un jeroglífico se tratase, reconstruir a ciegas el proceso de
trabajo que queda tras él, su contenido social (Karl Marx, 2000, Libro I.
Tomo I: 105). Las mercancías contestan así: “El valor de uso tal vez
interese a los hombres. Pero a nosotras, en cuanto objetos, nos tiene sin
cuidado. Lo que nos interesa objetivamente es nuestro valor. Nuestra
propia  circulación  como  cosas-mercancía  así  lo  demuestra.  Sólo  nos
referimos unas a otras como valores de cambio” (Marx, 2000, Libro I. Tomo
I: 116). ¿No podría ser relativa esta superposición de valores a las
cadenas sintagmáticas del lenguaje por tomar al signo por arbitrario, es
decir, sin mantener relación alguna con la identidad? Objetivando el
significante desvelamos sus relaciones ideológicas, tal y como comenzamos
a reconstruir los valores sociales de la cosa-mercancía una vez que
tomamos conciencia de su opacidad. Antes de este primer paso, el objeto
de producción capitalista es para nosotros tan natural como una piedra o
la hoja seca de un árbol (Pierre Francastel, 2000: 117).
 
                Para Françoise Monnin la Revolución Industrial ha jugado
un  importante  papel  en  el  nacimiento  del  collage,  destacando  la
aplicación en 1913 de la primera cadena de montaje en las fábricas
Ford de Detroit (François Monnin, 1996 : 137). Pero lo que resulta más
curioso es que tanto Florence de Mèredieu (Florence de Mèredieu,
2004 : 29-33) como Pierre Daix (Pierre Daix, 2002, 13-23), Lewis
Mumford  (Para  este  autor,  las  dos  corrientes  opuestas  del  arte



contemporáneo  son,  por  un  lado,  una  tendencia  a  convertir  la
objetividad y el orden mecánico en un tema artístico -cubistas y
constructivistas- y, por otro, una búsqueda del lenguaje infantil y
primitivo, una vuelta al origen. Lewis Mumford, 1968: 57-58. Ambas
corrientes son según él opuestas, mientras que para nosotros están
absolutamente  imbricadas.  Por  ejemplo,  el  surrealismo  no  puede
desligarse del primitivismo ni de la poética mecánica del automatismo)
y Octavio Paz (Octavio Paz, 1990: 43-49, donde pone en relación el
interés por el auge del viaje en la poesía moderna y la necesidad de
buscar alternativas a la belleza occidental ante la pérdida de la
noción del tiempo, consecuencia de la modernidad y del cuestionamiento
de los principios fundamentales), ven en la industria por un lado, y
en  el  descubrimiento  de  las  artes  primitivas  por  otro,  los  dos
detonantes fundamentales para el despegue del arte contemporáneo. Los
objetos  exóticos  que  proceden  de  las  colonias  del  imperialismo
industrial aparecen revestidos de un aura extraña y se insertan en el
mercado como un producto de consumo más. Pero todavía existe otra
convergencia  entre  industria  y  primitivismo  (“…  la  aparición  del
ferrocarril, el barco de vapor y el telégrafo, por no hablar de los
avances en armamento, que facilitaron las conquistas coloniales de las
potencias occidentales y pusieron al hombre blanco en contacto con las
regiones más remotas del globo. Tampoco fueron las exposiciones las
únicas  nuevas  fuentes  de  información  acerca  de  los  productos  y
monumentos de tierras lejanas. El reciente invento de la fotografía se
puso  al  servicio  de  empresas  tan  ambiciosas  como  la  exploración
arqueológica de la India, y desde mediados del siglo XIX salieron al
mercado cada vez más libros con láminas fotográficas”, E. H. Gombrich,
2003: 196-199. Este historiador también hace confluir la industria con
el auge del primitivismo: “El concepto de lo primitivo … derivó su
significado de la idea de progreso”, E. H. Gombrich, 2003: 235. Sin
embargo, esta convergencia es por negación: se define lo primitivo por
oposición  al  grado  de  desarrollo  alcanzado  en  Occidente  por  la
Revolución  Industrial):  a  pesar  de  los  adelantos  científicos  y
técnicos de la sociedad, los objetos vuelven a ser tan extraños al
individuo  como  lo  fueron  los  objetos  naturales  para  el  hombre
primitivo (de hecho, el coleccionista de objetos, que personifica tan
bien  la  situación  del  individuo  en  el  contexto  capitalista,  no



distingue los objetos naturales de los artificiales, ni los usos a los
que estuvieron destinados o si son fruto de cierta tecnología. Maurice
Rheims,  1959:  73-74).  La  manera  de  reaccionar  ante  ellos  es  el
bricolage de Lévi-Strauss, la lógica taxonómica del pensamiento mítico
que parte de lo concreto para desviarlo hacia una función nueva: “…
hay algo paradójico en la idea de una lógica cuyos términos consisten
en sobras y pedazos, vestigios de procesos psicológicos o históricos
y, en cuanto tales, desprovistos de necesidad” (Claude Lévi-Strauss,
1988: 60. Francastel cree que son los historiadores y especialistas en
sociedades  primitivas  los  que  más  tienen  que  decir  acerca  de  la
naturaleza  estética  de  los  objetos  artísticos.  Pierre  Francastel,
2000 : 111-112).
                No sólo por la influencia que pudo ejercer el arte negro
en  Picasso  (Picasso  negó  que  imitase  formalmente  el  arte  negro
contenido en el Museo del Trocadéro de París, en lo que quizás fuese
una  reacción  contra  las  interpretaciones  de  muchos  críticos  e
historiadores que quisieron ver en este arte el origen del cubismo En
la entrevista con Malraux titulada Tête d’obsidienne, Paris, 1974.
Citado entre otros por E. H. Gombrich, 2003: 217-218. Sin embargo, sí
acepta otras influencias consideradas “primitivas”, como el arte íbero
y el egipcio), Vlaminck o Matisse, sino también por la opacidad del
objeto  compartida  con  la  primera  apreciación  de  este  arte  como
mercancía -la negación de la ficción perspectiva que hace de la obra
un objeto-, y con la pintura monocroma de Rodchenko y la importancia
de la faktura para los constructivistas rusos. Los objetos primitivos
se presentan extraños, de orígenes desconocidos, son incentivos de la
curiosidad (una visión de la época acerca del arte primitivo la ofrece
la encuesta para el Bulletin de la Vie Artistique realizada por Félix
Fénéon  en  1920  a  distintos  etnógrafos,  exploradores,  artistas,
coleccionistas y galeristas, con motivo de la apertura de una sala en
el Louvre dedicada a estas artes. Félix Fénéon, 2000. Francastel cita
a Lévi-Strauss para demostrar que toda sociedad diferente a la nuestra
constituye en sí misma un objeto. Pierre Francastel, 2000: 109) hasta
que Carl Einstein reclame la asimilación comprensiva del arte negro
(Carl Einstein, 2002: 36). Es entonces cuando el objeto exótico deja
de ser extraño para servir de referencia a posibles alternativas de
belleza que solventen la pérdida del principio de realidad (Octavio



Paz, 1990: 40-47). Se plantea desde este momento si la obra de arte
“primitiva” es verdaderamente una obra de arte, porque en su origen no
fue destinada a la observación sino que se le atribuyó poderes mágicos
que pudiesen reconciliar al hombre con el todo del Universo. La obra
de  arte  destinada  a  la  visualización  procede  en  realidad  de  la
revolución perspectivista del Renacimiento, y llega al siglo XIX vacía
de contenidos simbólicos; ya no representa el dominio racional del
hombre. La presencia de los objetos aislados en el mercado han hecho
caer sus principios humanistas, así como el conocimiento de estos
objetos mágicos y la magia misma, sobre todo con el surrealismo -
aunque también cuando los futuristas se auto-proclamaron “primitivos
modernos”-, vuelven a ser el medio de conocimiento más apropiado para
la comunión del objeto con el sujeto, reconciliación que Octavio Paz,
refiriéndose al arte mágico, denomina justamente eléctrica. Se trata
del momento en que el objeto mágico nos invita a dejar de ser nosotros
mismos y ser otro, pretensión común al objeto de consumo, cuando
cualquier cosa puede llegar a ser mágica dependiendo de su relación
con el poseedor, porque la magia no reside en el objeto en sí sino en
el encuentro con el sujeto (léanse las respuestas de Octavio Paz al
cuestionario planteado en André Breton, 1991: 310-312. En castellano,
Octavio Paz, 1983: 47-54.). De todas formas, el arte considerado
primitivo no dejará de inspirar nuevos contenidos para una realidad
infranqueable a lo largo del siglo XX.

Este hecho prueba que, a lo largo de la historia, ha habido una
sustitución  paulatina  de  la  alienación  natural  por  la  alienación
social (este proceso es uno de los cometidos de los historiadores
según  Francastel.  Pierre  Francastel,  2000:  99  y  103.  En  una
conferencia  pronunciada  ante  la  Asociación  de  la  Federación
Democrática de Hammersmith en Kelmscott House, el 30 de noviembre de
1884, William Morris daba por completa la conquista de la naturaleza,
y reclamaba la organización de la vida del hombre -gobernador de las
fuerzas  naturales-  como  la  principal  meta  del  momento.  En  “Cómo
vivimos  y  cómo  podríamos  vivir”,  William  Morris,  2004:  64.  Esta
conferencia fue publicada por primera vez en 1887 en Commonweal.
Octavio Paz también coincide en esta idea de que la historia del
hombre  consiste  en  su  propia  enajenación  en  beneficio  de  sus
mitificaciones, las cuales la modernidad le ha negado. Octavio Paz,



1982: 51). A partir del siglo XIX las mercancías se presentan como si
fuesen naturales, mientras que los cuadros muestran de manera ficticia
una realidad imitada (« Simultanément, il ne s’agit plus de rechercher
une conciliation entre les produits de l’activité mécanique de la
société et les arts, mais de définir les conditions nécessaires de
l’art nouveau dans une civilisation où les produits de la machine
constitueront en quelque manière un milieu naturel » [Simultáneamente,
ya no se trata de investigar una conciliación entre los productos de
la actividad mecánica de la sociedad y las artes, sino de definir las
condiciones necesarias del nuevo arte en una civilización donde los
productos de la máquina constituirán de alguna manera un entorno
natural]. Pierre Francastel, 2000: 48. Mumford cree que la razón de
que el hombre actual acepte el orden impersonal, la regulación, las
repeticiones y la estandarización radical que impone la industria, es
su  capacidad  de  aceptar  sin  engañarse  los  materiales  dados
naturalmente por las fuerzas del medioambiente desde su génesis. Lewis
Mumford,  Arte  y  técnica,  1968:  49).  El  espectador,  para  tomar
conciencia de su situación, deberá negar la ficción y asimilar la
opacidad de la obra esencial aunque latente. Cabe la posibilidad de
una  reconciliación  de  la  alienación  fenomenológica  hegeliana  del
sujeto  en  el  objeto,  con  la  enajenación  de  Marx,  de  fundamento
histórico y basada en el fetichismo de la mercancía: ésta última
reproduce  ilusoriamente  la  primera  para  sustituirla,  el  valor  de
cambio representa al valor de uso al comienzo de su historia bajo los
mismos  principios  miméticos  que  Aristóteles  aplicó  a  la  poética
(resulta curioso cómo incluso Octavio Paz -especialista en máscaras,
Octavio Paz, 2004: 164-181- confunde, al hablar del surrealismo, la
funcionalidad con los valores del mercado. Octavio Paz, 1983, 32-33),
porque la mercancía está destinada a enmascarar la naturaleza misma
(Paz comenta cómo en el siglo XIX la realidad de pronto se desvaneció
y  se  disgregó.  Octavio  Paz,  1990:  40.  Hecho  que  atribuye  a  la
industrialización, a las ciencias relativas, a la pérdida de prestigio
de la razón y a la muerte de Dios anunciada antes que Nietzsche por
Max Stirner y por Jean Paul Richter, 2005: 21-37. A partir de esta
pérdida de la realidad, no tardan en extraviarse las nociones de
espacio y tiempo, lo que desencadenó el fervor por el viaje en busca
de nuevos espacios alternativos y el conocimiento de los objetos



exóticos. Ejemplos literarios los tenemos en la locomotora de Whitman,
en Orient-Express de Valéry-Larbaud, La prosa del transiberiano de
Cendrars, el automóvil y el aeroplano futuristas, etc.). Por esta
razón la ficción de la pintura es la clave de la mercancía y de la
organización social, y cuando el constructivismo y el dadaísmo atenten
contra la mimesis aristotélica, ya no podremos restringir este ataque
al ámbito del arte, que simplemente sufre un desajuste respecto a los
medios  de  producción  industriales  sustitutos  del  anterior  taller
(marco laboral restringido ahora al pintor y al escultor), sino contra
todas las contradicciones burguesas en su sentido más amplio. 

 
                Y es en el seno de esta nueva inaccesibilidad a la
realidad  donde  surge  un  nuevo  artista  (Según  Francastel  el  arte
moderno  no  se  limita  a  la  producción  de  formas  novedosas  y
provocadoras, sino que está fundado en la actividad global del hombre
contemporáneo y de sus experiencias. Pierre Francastel, 2000: 108. El
arte ha dejado de ser un medio de conocimiento como lo fue en el
Renacimiento según Jean Clair, 1998: 112. La unidad que regía las
distintas facetas del saber ha sucumbido a la fragmentación de la
producción y ha sido sustituida por las leyes del mercado. Más que
nunca, el arte tiene la responsabilidad de reconciliar al sujeto con
su entorno a consta de perder su aislamiento que sí logró con el
Renacimiento.),  definido  tan  sólo  por  su  indiferencia  hacia  la
profesionalidad  social.  Es  aquél  que  deambula  por  las  calles
gobernadas por la cesura de las vitrinas de dispares comercios y
letreros publicitarios, aquél que deriva a través de la mercancía,
ilustrado con la noción ofrecida por Walter Benjamin del nuevo estatus
que Baudelaire legó al poeta (“Gozar de la muchedumbre es un arte; y
tan sólo puede darse a una francachela de vitalidad, a expensas del
género humano, aquél al que un hada ha insuflado en la cuna el gusto
del disfraz y de la máscara, el odio al domicilio y la pasión del
viaje/ Multitud, soledad: términos iguales y convertibles para el
poeta activo y fecundo. Aquél que no sabe poblar su soledad no sabe
tampoco estar solo en medio de una muchedumbre atareada”. Charles
Baudelaire, 1981: 39): “El flâneur es un abandonado en la multitud. Y
así es cómo comparte la situación de las mercancías (…) La ebriedad a
la que se entrega el flâneur es la de la mercancía arrebatada por la



rugiente corriente de los compradores” (Walter Benjamin, 1998: 71).
Como ya no es posible la identificación del sujeto con los objetos por
su  elaboración  y  por  su  uso  (Erich  Fromm,  2000:  119-120.
Posteriormente este autor diferencia la propiedad funcional de la
muerta o no funcional, siendo la funcional compatible con la anulación
marxista de la propiedad privada. Erich Fromm, 2000: 125-132), el
flâneur encontrará en la opacidad de la mercancía la manifestación de
sí mismo, fenómeno que Duchamp conceptualizará dentro de la “belleza
de la indiferencia”. El collage va a convertir -intentando impedir la
separación en su sentido más amplio- ese estado de extrañamiento
absoluto en un nuevo principio de identidad reconciliadora entre el
individuo y una realidad objetiva transformada por la abstracción
económica del capitalismo. Se podrá achacar a esta hipótesis la falta
de consideración hacia el uso de los objetos naturales, presentes en
muchos procesos creativos desde las vanguardias históricas, pero el
extrañamiento se extiende por simple hábito perceptivo. De la misma
manera que el burgués sólo puede ver en los miembros de su propia
familia un valor de cambio (K. Marx y F. Engels, 1987: 61, y Federico
Engels, 1996: 219), el hombre contemporáneo creerá que la naturaleza
le ofrece una mercancía, porque en el fondo no podrá distinguirla de
la industria, y porque además los lenguajes taxonómicos a los que
recurrimos para poder identificar las individualidades naturales y
englobarlas  en  familias  y  especies,  nos  son  ya  tan  ajenos  como
cualquier  objeto  manufacturado  que  podamos  adquirir  en  un
establecimiento.
            La mercancía, gobernada por lo cuantitativo del valor de
cambio que hace depender un objeto de otro, únicamente puede obtener
su singularidad -el aura benjaminiana de la realidad, su identidad-
por la exclusividad del encuentro azaroso en los escaparates de los
pasajes (“Hace un rato, cuando cruzaba la avenida a toda prisa, dando
saltitos en el lodo, a través de ese caos viviente en el que la muerte
nos llega al galope por todos los lados a la vez, mi aureola, en un
movimiento brusco, se me cayó de la cabeza al fango del macadam. No he
tenido el valor de recogerla.”. Charles Baudelaire, 1981: 127. La
crítica que este poeta francés lanza a la fotografía es comprensible
desde el punto en que ésta sirve de modelo a la pintura por apartarla
de su verdadero cometido -la belleza-, y centrarse únicamente en la



imitación  de  la  realidad,  queja  cercana  a  la  concepción  de  aura
ofrecida por Benjamin posteriormente. Esta representación técnica y
mecánica de la realidad conlleva la pérdida de lo imaginario y lo
impalpable  por  sustituir  a  la  memoria  en  su  función.  Charles
Baudelaire, 2005: 229-233.). Es en ese punto culminante del encuentro
único definido por un “jamás” -como especifica Benjamin-, donde fluye
la identidad perdida por el extrañamiento, donde surge “un amor no
tanto a primera vista como a última vista” (Walter Benjamin, 1998: 61.
Octavio Paz plantea claramente esta nueva situación del poeta en la
modernidad: “En un mundo de cojos, aquel que habla de que hay seres
con dos piernas es un visionario, un hombre que se evade de la
realidad. Al reducir el mundo a los datos de la conciencia y todas las
obras al valor trabajo-mercancía, automáticamente se expulsó de la
esfera de la realidad al poeta y a sus obras”. Octavio Paz, 1983: 80).
La identidad  perdida del objeto en su elaboración y uso, por no
responder ya a una finalidad auténtica sino artificial -excusa del
mercado e interés creado-, es sustituida por los encuentros que van
conformando la identidad del sujeto: “en el fondo es esa consciencia
del yo la que le presta a la mercancía que callejea” (Walter Benjamin,
1998: 77). El propio Baudelaire reconoce esta fusión de la identidad
con lo observado:
 

“El poeta disfruta del privilegio incomparable de poder, a su gusto, ser él

mismo o ser otro. Como esas almas errantes en busca de un cuerpo, entra,

cuando lo desea, en el personaje de cada cual. Sólo para él está todo vacante

(…)

El paseante solitario y pensativo obtiene una embriaguez singular de esta

comunión universal (…)

Eso que los hombres llaman amor es muy pequeño, muy limitado y débil comparado

con esa inefable orgía, con esa santa prostitución del alma que se entrega

entera, poesía y caridad, a lo imprevisto que se muestra, a lo desconocido que

pasa.” (Charles Baudelaire, 1983: 39-40)

 
Respecto al arte en particular, “¿Qué es el arte puro según la concepción
moderna? Es crear una magia sugestiva que contenga a la vez el objeto y
el sujeto, el mundo exterior del artista y el artista mismo.” (esta
máxima define el asunto interno de la pintura, aquél que le es propio. En



cambio, el contenido filosófico y moral es la preocupación exterior del
arte desde el momento en que compite con el libro. Charles Baudelaire,
2005: 399. Sartre extrae la dialéctica sujeto-objeto de su obra poética,
de la que deduce su constante narcisismo. J. P. Sartre, 1947: 26-28).

Y aunque tan distintos e incluso en ocasiones opuestos, Rimbaud
comparte con él esta identificación con los encuentros experimentados
en el exterior: “Desde hacía mucho tiempo me vanagloriaba de poseer
todos los paisajes posibles, y encontraba irrisorias las celebridades
de la pintura y de la poesía modernas. Me gustaban las pinturas
idiotas,  rótulos,  decoraciones,  telones  de  saltimbanquis,  enseñas,
cromos populares; la literatura pasada de moda, latín de iglesia,
libros eróticos con faltas de ortografía, novelas de nuestras abuelas,
cuentos de hadas, libritos de la infancia, viejas óperas, estribillos
bobos, ritmos ingenuos.” (Arthur Rimbaud, 1998: 121. Hugnet pone en
relación esta Alquimia del verbo de Rimbaud con el collage, Georges
Hugnet, “Collage et montage”, Dictionnaire du Dadaïsme, 1916-1922,
Éditions Jean-Claude Simoën,Paris, 1976. Georges Hugnet, 2003: p. 11).
Quizás  no  comparta  Baudelaire  la  abstracción  de  Rimbaud,  pero
ciertamente ésta actúa a nivel objetual. Las palabras son conceptos
que en el ensamblaje sintáctico alcanzan su revelación en tanto que
objetos, por eso es este último poeta uno de los referentes del grado
cero de la escritura de Barthes. Este autor atribuye a Rimbaud, y no a
Baudelaire, el haber roto con la poesía clásica dependiente de la
prosa cualitativamente (Roland Barthes, 1972: 33-34). Mediante esta
abstracción  Rimbaud  consigue  un  lenguaje  propio  de  la  poesía
(sinestesias entre colores y letras en Voyelles) que no tiene porqué
restringirse a la palabra, sino que es susceptible de aplicarse a las
demás artes, tal y como han practicado muchos de sus seguidores del
siglo XX, e incluso a la realidad misma, porque su idiosincrasia
radica en el hecho de que se ubica al margen de la lógica (Pere
Gimferrer,  2005:  25-28.  El  escritor  vanguardista  rumano  Benjamin
Fondaine relaciona a Rimbaud y su Carta a la vidente con el azar
dadaísta, una necesidad de las cosas creadas fuera de sí mismas.
Benjamin Fondane “Signification de Dada”, texto inédito y sin datar, y
recogido en Petre Raileanu et Michel Carassou, 1999: 80). La poesía
pasa a ser, indirectamente como en el caso de Baudelaire, un medio de
conocimiento de la realidad contradictoria, implícita en la estética



de Hegel y en la filosofía de Novalis (“El artista es la síntesis del
teórico y del práctico”, Novalis 1974: 20. Estos escritos datan entre
1795 y 1800), sólo que ahora precisa como requisito poético -como
ocurre en la adopción de la dialéctica por el materialismo histórico-
de la pérdida del idealismo (“No existe orden ni desorden donde no hay
una idea semejante que ejerza una influencia sobre la enumeración y la
división de los objetos”, Novalis 1974: 14).

Conocida es la máxima “Je est un autre” presente en la Lettre du
voyant de Rimbaud, por la cual los surrealistas Marcel Jean y Arpad
Mezei entendieron un desdoblamiento del yo que reclama una síntesis
que encontrará en la realidad cotidiana gracias a la transmutación que
la alquimia verbal facilita (Marcel Jean y Arpad Mezei, 2001: 127 y
133. También contamos con el juicio de Marcel Raymond sobre su obra:
“Rimbaud señala, pues, al poeta como tarea « hacerse vidente », esto
es, despertar en su espíritu las facultades adormecidas que le pondrán
en relación con lo real cotidiano”, Marcel Raymond, 1983: 32). En
última instancia, esta identificación con el exterior también es la
meta ansiada por Baudelaire. Se trata de una alternativa a la función
servil del lenguaje como representación de la naturaleza, y que ahora
se asimila para encarnarse en ella (Marcel Jean y Arpad Mezei, 2001:
34). Esta posibilidad evoluciona latente en algunas fuentes literarias
muy concretas: la poesía de Lautréamont al definir lo bello como un
encuentro fortuito (“Es bello (…) como el encuentro fortuito, sobre
una mesa de disección, de una máquina de coser y de un paraguas”,
Conde de Lautréamont, 1997: 227), en las derivas del Doctor Faustroll
de Jarry por un París convertido en marismas (Alfred Jarry, 1980:
38-39), en los intentos por alcanzar el absoluto de Mallarmé y en la
estética de la sorpresa del espíritu moderno de Apollinaire (Roger
Shattuck, 1991: 245. Novalis ya había identificado el romanticismo con
el  arte  de  la  sorpresa,  Novalis,  1974:  347),  hasta  llegar  a  la
disolución de la identidad en los collages de Max Ernst (Max Ernst
cita en Más allá de la pintura (1936), para referirse al collage,
L’alchimie du verbe de Une Saison en Enfer de Rimbaud. También recurre
al encuentro fortuito de Lautréamont. Max Ernst, 1982: 198-199. Werner
Spies, 1984: p. 53, advierte que estos precedentes literarios no
aportan una técnica determinada que Ernst aplique a la pintura, sino
una analogía que para nosotros construye un espíritu nuevo definido -



como ya hizo Roger Shattuck- por el acto de yuxtaponer). Nace un
concepto nuevo de poesía que no implica la articulación de un lenguaje
bajo unas normas encaminadas a alcanzar una mayor belleza, como señala
Barthes, sino una naturaleza contradictoria cuya primera dialéctica se
asienta entre el sujeto y el objeto (Novalis asegura que el objeto de
la poesía no está en la poesía misma sino en lo maravilloso, y que el
poeta invoca al azar, Novalis, 1974: 339 y 355), haciendo así del
autorretrato  su  tema  principal.  Ya  no  es  un  problema  que  atañe
solamente a unos poetas determinados; pasa a ser cuestión de todos.
Antes  que  Isidore  Ducasse,  Hegel  anunció  el  fin  del  arte  en  la
superación del espíritu, e incluso advirtió el ocaso de la dependencia
a unas técnicas determinadas. Con ello profetizó la propiedad del arte
y de su nivel superior, la poesía, como algo extensivo a todo el mundo
en función de su “talento personal” (G. W. F. Hegel, Estética I, 1988:
278). Esta idea fue desarrollada posteriormente por Marx y Engels,
pero  desde  un  punto  de  vista  materialista,  al  distinguir  la
democratización del arte como uno de los síntomas de la sociedad
comunista (“En una sociedad comunista no hay pintores, sino, todo lo
más, hombres que, entre otras cosas, pintan”. Esta cita pertenece a su
Die deutsche ideologie, recogida en K. Marx y F. Engels, 1969: 197. En
esta misma página Marx relaciona el origen del artista con la división
del trabajo. Arturo Schwarz encuentra un paralelismo claro entre esta
afirmación  y  los  ready-mades  “anartísticos”  de  Duchamp.  Arturo
Schwarz, 2000: 42, lo que aprueba la máxima profética lanzada por
Apollinaire  respecto  a  Duchamp  en  1913:  “Quizás  esté  reservado
reconciliar el Arte y el Pueblo a un artista tan despreocupado por la
estética  y  tan  preocupado  por  la  energía  como  Marcel  Duchamp”.
Guillaume Apollinaire, 1994: 79. ). Sin embargo, lo relevante de esta
disolución del artista consiste, como apunta el mismo Marx, en que es
consecuencia de la desaparición de la división del trabajo, lo que
implica  el  hundimiento  de  la  identificación  poesía-arte-trabajo
correlativo  a  la  liberación  de  la  dependencia  técnica  y  a  la
posibilidad  de  considerar  poéticamente  todos  los  aspectos  que  se
desprenden de la realidad misma: Novalis, a partir de los principios
de elección, combinación y ritmo como método, unifica las distintas
manifestaciones artísticas, desde la música hasta la pintura y la
poesía, siendo éstas desprendidas de la naturaleza por la acción del



sujeto. La poesía, ahora hegemónica por ser la más efectiva a la hora
de  liberar  al  espíritu  de  lo  sensible  -según  Hegel-,  puede  ser
localizada en cualquier ámbito de la realidad negativa por definición
respecto al sujeto, en palabras de Novalis en todo tipo de libros y
tratados, incluso en los asuntos de negocios (Novalis, 1974: 330-331,
donde afirma además: “El poeta necesita de las cosas y de las palabras
como teclas, y toda la poesía se basa sobre activas asociaciones de
ideas”), como posteriormente apuntarán los dadaístas Tzara y Paul
Dermée. Frente a la belleza de las leyes rígidas que gobernaron la
estética del pasado, ahora el fin último es la manifestación de uno
mismo, objetivo considerado una necesidad moral porque deriva de la
moral misma, la lucha contra los límites naturales, la dominación de
lo  natural  (G.  W.  F.  Hegel,  1997:  58-59),  que  en  la  sociedad
industrial se transforma en la lucha contra las condiciones sociales
al ser presentados los objetos manufacturados como naturales. Cuando
el sujeto se revela mediante la resolución poética de la dialéctica,
el objeto se manifiesta, negando de esta manera que la representación
de la realidad sea el fin último del arte (G. W. F. Hegel, 1997: 45),
porque la síntesis se suma a la naturaleza preexistente (“El arte es
complemento  de  la  naturaleza/  El  arte  es  la  naturaleza
complementaria”, Novalis, 1974: 348) para invitar a un nuevo sujeto a
una nueva experiencia estética. Todo parece coincidir en el marco de
las contradicciones del mercado industrial, pues la sentencia de Marx
de que el mundo no debe ser explicado sino construido (“Los filósofos
se han limitado a interpretar el mundo de distintos modos; de lo que
se  trata  es  de  transformarlo”,  undécima  tesis  de  Tesis  sobre
Feuerbach, manuscrito de 1845, citado en Jaime Brihuega, 1996: 115. No
intentamos  ver  en  la  vanguardia  un  seguimiento  de  las  teorías
marxistas, más bien una superación de las mismas porque, cuando nació
el nuevo arte, la sociedad ya pudo conocer la función correctora que
tuvo El Capital a finales del siglo XIX y principios del XX, al
advertir de los peligros de la concentración de las ganancias. Octavio
Paz, 1990: 38. En realidad, son pocos los movimientos vanguardistas
que se han inspirado directamente en el marxismo, y algunos se han
opuesto  a  él  directamente.  La  voluntad  de  transformación
revolucionaria  de  la  vanguardia  histórica  no  coincide  con  las
consecuencias reales de la II Internacional. Nuestra intención es



observar cómo El Capital de Marx y el arte vanguardista son resultados
de  una  nueva  situación  del  objeto  propiciada  por  la  Revolución
Industrial, que desprende un nuevo mercado que acabará dominando la
industria misma), surge de una crítica a la representación y a la
consecuente separación implícita en su análisis de la mercancía, que
oculta el valor de uso de los objetos. Recordemos cómo el grupo de la
revista  Documents  -dirigida  por  Georges  Bataille-  reclamaba  un
materialismo radical que rescatase el valor de uso de los objetos,
incluyendo sus funciones fetichistas y los mitos del arte primitivo,
una labor continuada posteriormente por el estructuralismo de Lévi-
Strauss que relaciona la necesidad taxonómica con la diferenciación
entre unos grupos humanos y otros a partir de la desviación de la
función de diversos seres naturales apropiados (el totemismo como
bricolaje.  El  concepto  de  bricoleur  de  Claude  Lévi-Strauss  se
encuentra en Claude Lévi-Strauss, 1988: 62-63, donde establece un
correlato entre lenguaje y tecnología al tomar el pensamiento restos
psicológicos e históricos para una formación mitológica y totémica,
así  como  el  bricoleur  toma  fragmentos  que  han  quedado  fuera  del
“discurso” tecnológico. También el autor señala el carácter necesario
y a posteriori de esta transacción y préstamo).

 
Hemos analizado el proceso histórico que cambió el estatus del

objeto en el marco de la Revolución Industrial, un objeto definido
ahora por su opacidad y que tan sólo puede ser elegido y seleccionado
para formar parte de una nueva estética frente a la anterior imitación
de la realidad, la cual marcó el fin hegeliano del arte -en tanto que
liberación  del  espíritu-  para  relegarlo  a  las  meras  habilidades
técnicas. La separación que ejerce un arte imitativo es paralela a la
separación manifiesta de la mercancía respecto a los objetos que pone
en  circulación  y,  de  hecho,  ambas  alienaciones  surgen  junto  al
despegue de la hegemonía burguesa. La reacción del collage a esta
situación intentará salvar la fisura introduciendo en las obras de
arte objetos que anteriormente no eran considerados artísticos (tanto
la problemática de la industria como la del arte se encuentran entre
el pensamiento y la acción, es decir, entre el pensamiento y su
materialización, entre el hombre y su relación con el entorno. La
Revolución Industrial sólo será superada, según el pensamiento de



Lewis  Mumford,  mediante  la  reconciliación  del  hombre  con  sus
actividades y la consecuente liberación del espíritu, el cual pasará a
dominar  el  mundo.  Pierre  Francastel,  2000:  259),  objetos  que
pertenecen  a  la  realidad  cotidiana  y  por  tanto  poseen  una  mayor
identificación social que la pintura aplicada en los talleres. Este
proceso de apertura al margen del collage artístico propiamente dicho,
abarca  desde  la  pintura  al  aire  libre  de  los  realistas  e
impresionistas  -el  salir  al  exterior  para  pintar  el  motivo
directamente-,  hasta  la  toma  de  papeles  y  envoltorios  para  la
elaboración  de  una  composición  decorativa,  así  como  los  temas
caricaturescos y fantásticos de la prensa y de la ilustración popular
del  siglo  XIX  que,  en  ocasiones,  rozan  el  absurdo  (imágenes  de
Rodolphe  Töpffer,  Grandville,  George  Cruikshank,  Edward  Lear  e,
incluso, las ilustraciones de John Tenniel para Alicia a través del
espejo de Lewis Carroll), y que Gombrich define en su totalidad como
un  movimiento  de  concentración  desde  los  márgenes  de  la  cultura
(cultura popular) hasta el centro (arte elevado) (E. H. Gombrich,
2003: 259). De esta manera nos acogemos al principio histórico de
Florian Rodari que distingue el collage del siglo XX de todos sus
posibles precedentes (Florian Rodari, 1988: 21); es decir, su estudio
deberá iniciarse en el momento en que todo el bagaje o cajón de sastre
popular, artesanal, decorativo, industrial, etc., es introducido en
obras  destinadas  a  un  consumo  artístico,  bien  para  disolver  el
concepto de obra aislada, como ocurrió con las vanguardias históricas,
o  bien  para  institucionalizar  partes  de  la  realidad  en  museos  y
galerías. Sin embargo, no compartimos la idea de Rodari de que sea la
meditación  de  los  artistas  sobre  la  práctica  del  collage  la  que
distinga las manifestaciones anteriores de los primeros papiers-colles
cubistas,  sino  el  momento  histórico  en  cuyo  marco  los  primeros
collages atacaron la nobleza de la pintura, tanto en la galería de
Kahnweiler como en la exposición de la Sección de Oro de 1912. 

El collage, constituido así como un fenómeno histórico que suscitó
-junto con la abstracción- el gran cambio del arte del siglo XX, responde
a una nueva situación del objeto que acontece más allá de las fronteras
del  arte.  Por  esta  razón,  la  visión  ofrecida  generalmente  por  la
historiografía  y  la  crítica  acerca  del  extrañamiento  de  las  partes
constitutivas de un collage, sea al nivel que sea (iconográfico, formal o



material), no se corresponde con la realidad del gesto constituyente,
dado que es la realidad la que se presenta extraña de antemano en el
marco del mercado, mientras que el collagista en cuestión intentará
otorgar  nuevas  funciones  a  los  objetos  alienados  que,  no  obstante,
escapan de los anteriores medios de conocimiento racional y de las
disposiciones miméticas o narrativas aristotélicas. La salida que la obra
artística del siglo XX ha escogido frente a esta crisis de la realidad ha
consistido, en un principio, en huir de su propia condición artística
para alcanzar la coherencia entre su forma y su contenido, entre su forma
y su materia, porque ésta es la única vía de hacer reconocible la
realidad arrebatada: el collage y la producción artística contemporánea
en general, tan sólo podrá hablar de su propio proceso de elaboración, de
sí misma, y nunca de referencias que les son ajenas por nacer de la
escisión de sus niveles de comprensión, y con ello nos referimos a los
análisis iconográficos, lingüísticos y formales llevados a cabo en vistas
a su recuperación institucional y artística. Por encima de si es arte, lo
decisivo  en  el  collage  es  la  reconstrucción  del  tiempo  vivido,  la
construcción -o la solidificación del gesto- de uno mismo.
 

El  primitivo  y  perdurable
encanto  simbolista  de  los
estáticos  personajes  de
Viladrich.
En el recién renovado Centro de Exposiciones y Congresos de
Ibercaja, se puede visitar hasta el 17 de febrero de 2008 una
ambiciosa exposición monográfica de obras del pintor Viladrich
(Torrelameu, Lérida,1887-Buenos Aires, 1956) organizada por el
Ayuntamiento  de  Fraga,  la  Generalitat  de  Catalunya,  el
Gobierno  de  Aragón,  e  Ibercaja,  en  colaboración  con  el

https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/
https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/
https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/
https://aacadigital.com/articulos/el-primitivo-y-perdurable-encanto-simbolista-de-los-estaticos-personajes-de-viladrich/


Ayuntamiento  de  Lérida,  el  Museo  Jaime  Morera  de  dicha
localidad, el Museo de Zaragoza, y la Hispanic Society de
Nueva York —de donde ha venido un lote impresionante de obras
que hacen de esta muestra una oportunidad única para conocer
en España lo más granado de su producción—. En el verano se
inauguró esta exposición en el Castillo de Fraga, en el otoño
estuvo en Lérida, y dado el éxito de crítica y público, los
organizadores están estudiando llevarla a Bilbao y Madrid una
vez se haya cerrado en Zaragoza.
El subtítulo de la exposición, “Primitivo y perdurable” , está
tomado de la primera monografía dedicada al pintor, en 1918,
por Ramón Pérez de Ayala; pero es también todo un lema bajo el
que, en efecto, ha sido concebida por sus comisarias, Concha
Lomba y Chus Tudelilla. Porque no se trata de una revisión
histórica de toda la carrera del artista, aunque haya unas
pocas piezas de su etapa final —la que va de su exilio desde
1939 a su muerte, un periodo histórico que no se considera en
el texto sobre el contexto artístico en el Río de la Plata
escrito por Diana B. Wechler para el catálogo—, sino de una
inteligente selección de los cuadros y la época que quizá
resulten más atractivos para el público moderno: el Viladrich
más  “perdurable”,  que  es  precisamente  el  de  los  años  más
cercanos a la fecha en que el famoso escritor de la Generación
del 98 le definía como joven, revolucionario, y primitivo,
vaticinando que su arte era “el más permanente y cargado de
futuro”. El primitivismo queda bien manifiesto por la falta de
movimiento y la platitud sus figuras casi siempre carentes de
ilusión de modelado, por el detallismo minucioso del dibujo,
que le encuadran entre el arte naïf y la nostalgia de los
maestros “primitivos” del primer Renacimiento, tan admirados
por los simbolistas.
Hoy día el simbolismo de finales del siglo XIX y principios
del siglo XX, tras décadas de relegación, vuelve a estar de
moda. A las muchas publicaciones o exposiciones que se le han
dedicado en los últimos quince años se suma felizmente esta
estupenda recuperación de un artista muy vinculado a Aragón,
porque  residió  durante  largos  periodos  en  Fraga,  cuyo



Ayuntamiento llegó a cederle el castillo de la localidad para
que instalara en él su taller y un centro de arte. Además, es
un pintor que ha de interesar a los aragoneses porque no
fueron  pocos  los  baturros  que  pintó,  casi  tantos  como
catalanes con barretina, hasta el punto de que bien podríamos
decir  de  él  que  fue  uno  de  nuestros  mejores  pintores
regionalistas, junto con su contemporáneo Marín Bagüés —quien
compartió  con  él  muchas  influencias  simbolistas  y  de  las
vanguardias—.
Ojalá esta magnífica exposición sirva también para reivindicar
en adelante el interés de aquellos cuadros de joteros hoy casi
olvidados, pero que tanto abundaban hace un siglo, cuando
despuntaba el aragonesismo en política y en la cultura, Siento
que en el catálogo de esta exposición no se haya tratado este
tema, aunque sí se estudia concienzudamente su reverso, el
arte del regionalismo catalán, en el cual quiso insertarse
Viladrich, pero con unos tópicos demasiado identificados con
la  Cataluña  profunda,  rural,  que  fueron  barridos  por  el
catalanismo  moderno  y  panmediterraneista  preconizado  en
Barcelona por Eugenio D’Ors y los noucentistas. Como bien
explica Alberto Castán en su texto, esa corriente se impuso en
la  Ciudad  Condal  sobre  la  pintura  regionalista  rural  de
alpargata,  porrón,  sardana  y  barretina  que  practicaba
Viladrich, quien tampoco consiguió medrar en la ciudad de
Lérida por los apoyos que allí supo urdir su eterno rival, el
pintor  Francesc  Borràs,  tal  como  nos  cuenta  en  su
documentadísimo artículo Chus Tudelilla, quien ha realizado
una rigurosa labor de investigación en el archivo familiar, en
el de la Escuela de Arquitectura de Barcelona, etc —además de
su texto, ha elaborado también el apéndice documental del
catálogo—. Así, casi de rebote, nos llegó Viladrich a Fraga,
donde se sentía como en casa, incluso en cuestiones de idioma.
Por cierto, ya que sale el tema del catalán, aún sin querer
meterme en asuntos políticos espinosos tan de actualidad, no
puedo dejar de felicitarme por el hecho de que la edición
bilingüe del catálogo respete en la versión castellana las
denominaciones que en esta lengua tienen ciudades catalanas



como Lérida (de la misma manera que en la versión en catalán
ponen Saragossa para referirse a la capital de Aragón); pero
en cambio el traductor al catalán se ha tomado la libertad de
traducir incluso las citas literarias escritas en castellano
que se incluyen en los diferentes textos, como si fuera una
lengua  ignota  para  los  catalanes,  a  quienes  en  cambio
presupone excelentes conocimientos del francés, pues ha dejado
en su versión original las citas de Baudelaire y Moréas que
insertan José Carlos Mainer y Jaime Brihuega en sus artículos.
Parece mentira que ese detalle se le haya escapado a los
responsables  de  la  edición  del  catálogo,  que  es  de  una
perfección formal exquisita, sobre todo en las ilustraciones y
su disposición, por ejemplo en el artículo de Concha Lomba,
donde  muestran  detalles  de  los  cuadros  hermosamente
confrontados  al  hilo  de  los  perspicaces  comentarios  e
interpretaciones personales que va haciendo de algunas obras
escogidas para la exposición. Mi favorita, como la de casi
todos, es el macabro tríptico titulado Mis funerales, que los
visitantes de la muestra verán en lugar preferente, justo en
frente de la entrada al itinerario de la visita, lo mismo que
tiene  también  una  posición  central  en  su  habitual  hogar
neoyorquino, la sala donde están la mayor parte de los cuadros
de Viladrich en la Hispanic Society of America.

Resumen  de  la  Asamblea
General AACA

 RESUMEN ASAMBLEA AACA  

Reunión convocada por Presidente de AACA  

Tipo de reunión Asamblea General  

Organizador AACA  

Apuntador Pilar Irala (Secretaría de AACA)  

Cronometrador   

https://aacadigital.com/articulos/resumen-de-la-asamblea-general-aaca/
https://aacadigital.com/articulos/resumen-de-la-asamblea-general-aaca/


Asistentes

J.P.Lorente, Gonzalo Arruego,  J.A. Val, Desireé Orús, Ángel Azpeitia, Fernando Alvira, Pilar

Irala, Carmen Rábanos, Manuel Sánchez Oms, Ana Puyol, Pilar Sancet, Manuel Pérez Lizano, Ricardo

García Prats, Jaime Esaín, Vicente Villarrocha

 

  

Temas del orden del día  

    

Discusión Aprobación de las Actas anteriores  

  

Conclusiones Se aprueban  

  

Planes de acción Responsable Plazo  

    

  

Discusión Informe del Presidente de AACA

 

Conclusiones Se aprueba

 

Planes de acción Responsable Plazo

   

 

Discusión PREMIOS AACA

Propuesta de procedimiento para votar los premios.
a.      Primer premio AACA. Se vota. Se concede el premio a M. Sahún

b.      Premio al mejor espacio. Se vota. Se concede el premio a Spectrum
c.       Premio a la mejor difusión. Se vota. Se concede el premio al programa Borradores

 
Conclusiones Se aprueba la concesión de los premios

Planes de acción Responsable Plazo

   

 
 
 
 
 
 

Discusión RUEGOS Y PREGUNTAS

Vicente Villarrocha informa sobre los nuevos carnets de AECA

Conclusiones  

Planes de acción Responsable Plazo

   

 
Se concluye la Asamblea a las 20.30 horas.
 



HR GIGER. El octavo pasajero
planea sobre Valencia.
Hace tan sólo unos días se clausuró la que ha sido la muestra
pionera en España dedicada a tan insigne creador. El mismo
Hans Rudi Giger (Chur, Suiza, 1940) asistió a la inauguración,
en la Universidad Politécnica de Valencia, de una magnífica
selección  de  su  obra  global,  que  se  exhibe  de  manera
permanente en Gruyères, localidad suiza que acoge el castillo
donde está el Museo que lleva su nombre.
De la exposición, hemos de destacar el esfuerzo y la excelente
iniciativa  de  traer  una  hermosa  cantidad  de  piezas  hasta
nuestra  geografía,  lo  que  nos  permite  admirar  in  situ  el
aspecto más físico y conceptual de un conjunto de obras que
han marcado nuestra memoria icónica a lo largo de las últimas
décadas.
Y es que Giger no sólo es la oscarizada mente generadora de la
criatura  Alien  (“Alien,  el  octavo  pasajero”,  1973,  Ridley
Scott),  o  el  constructor  del  hábitat  de  los  Harkonnen
(proyecto para el film “Dune”, finalmente realizado por David
Lynch, quien desecha la propuesta de HR), también es autor de
numerosas portadas de discos y material relacionado con el
mundo de la música; nos referimos a las carátulas de álbumes
como “Koo koo” (1978) de Blondie, donde altera con acrílico
una fotografía del rostro de Debbie Harry, confiriéndole un
matiz  casi  alquímico;  o  “Brain  Salad  Surgery”  (1973)  de
Emerson,  Lake  and  Palmer;  e  incluso  la  que  se  pretendió
portada, pero finalmente será el póster que acompañe al vinilo
“Frankenchrist” (1985), de los californianos Dead Kennedys,
cuyo carismático performer y voz, Jello Biafra, pidió permiso
al artista para incluir Penis Landscape (“Paisaje de penes”,
también llamado Work 219, o Landscape XX, 1973, acrílico sobre
papel) en el mencionado disco, lo que derivó en una secuencia
de problemas con la censura estadounidense, y juicios éticos y
legales (con Al Gore como uno de los adalides de la moral

https://aacadigital.com/articulos/hr-giger-el-octavo-pasajero-planea-sobre-valencia/
https://aacadigital.com/articulos/hr-giger-el-octavo-pasajero-planea-sobre-valencia/


contra la “distribución de material obsceno a menores”) que
llevaron  a  los  tribunales  a  la  distribuidora  “Alternative
Tentacles” y a los propios D.K, ya que Biafra planteó el
curioso “paisaje” como alegoría de la sociedad americana, una
cópula en cadena donde uno da y recibe a la vez, en perfecta
dis-armonía.
Pero  fuera  de  los  aspectos  más  sensacionalistas  de  este
creativo personaje, tan íntimamente conectado con la cultura
de la calle, queda el reconcentrado trabajo de quien Pilar
Pedraza ha caracterizado en el catálogo como precursor de las
tendencias maquinistas y cibereróticas de la segunda mitad del
siglo XX. Estamos de acuerdo, aunque quizá matizaríamos que,
antes  que  precursor,  es  un  hito  continuador,  un  enlace
brillante  con  toda  una  tradición  literaria,  artística  y
filosófica casi ancestral, que arranca desde que el hombre
quiso ir un paso más allá y fundirse con la máquina. A este
respecto  existe  toda  una  selección  de  literatura  de
anticipación y gravitacional en torno a este tema que, con
mayor o menor grado de fantasía, construye una vida en torno a
argumentos de observación analítica y delirante del mundo.
Aquí merece la pena citar algunos de los autores que han
alimentado el lenguaje y las visiones de HR, escritores de
novela  gótica,  como  Leroux  –del  que  se  incluye  en  esta
exposición su visceral interpretación del Phantom der Oper
(“El fantasma de la ópera”, 1966, tinta china), o Lovecraft,
en homenaje al cual el suizo realizó el sorprendente libro HR
Giger’s Necronomicon (1977).
El  controvertido  psicólogo  y  “psicotrópico”  Timothy  Leary
presentaba a su amigo HR como el “retratista oficial de la
época de oro de la biología”, nomenclatura certera, pero mejor
aún si hablamos de la “época de oro de la biomecánica”.
Es así, con el término “biomecánico”, como el mismo Giger
denomina y al tiempo define su estilo plástico, como síntesis
de  formas  biológicas  y  artificiales  que  conforman  su
particular óptica de comprensión y enfoque del entorno. Esta
idea es patente en las series de distintas épocas y materiales
titulada Biomechanoiden (Biomecanoides), con algunos de los



ejemplares  más  emblemáticos  presentes  en  esta  muestra.  De
estos engendros, Giger dice en Arh+: "Yo los entendía como una
fundición armónica de la técnica, la mecánica y la criatura".
Nada  hay  más  ligado  a  los  tiempos,  nada  que  pueda
representarlos  mejor.  Y  es  que  sus  temas  nacen  de  las
inquietudes  coetáneas,  no  hay  lugar  para  los  terrores
atávicos, por eso reconocemos en HR Giger a un crítico de su
tiempo,  y  percibimos  en  su  producción  un  bombardeo  de
cuestionamientos sigilosos pero contundentes, el planteamiento
más o menos colorista de un palpitante gran problema.
Su cautivadora producción está poblada por los elementos que
componen todo un imaginario que constituye el submundo de un
observador clínico, pero lo verdaderamente aterrador es que
ese inframundo está parido con dolor desde las entrañas del
nuestro.
Giger explora temas de hondo calado, la revolución genética y
sus insidiosos alcances, como la clonación, la superpoblación,
la destrucción medioambiental, la amenaza bélica y atómica;
explora  sus  propios  miedos,  como  el  deterioro  físico,  la
claustrofobia,  la  mutilación,  el  sexo,  el  dolor  en  el
alumbramiento. Se transparentan sus recuerdos de infancia, su
historia personal, su atracción por la mujer, el circo, la
oscuridad, los túneles del terror, el recuerdo de un cristo
ensangrentado, la dedicación como farmacéutico del padre, las
sanguijuelas curativas, las fotos de torturas históricas, la
tentativa de genocidio, el temprano suicidio con arma de fuego
de su amada, Li Tobler.
Precisamente la actriz fue la protagonista de una serie que
llevó  su  nombre,  de  la  que  aquí  se  exponen  Li  I  (1974,
acrílico y tinta sobre fotografía), una visión inquietante de
otro  bello  rostro  atravesado  por  serpientes,  lleno  de
excrecencias bulbosas, organismos viscosos, muy similar a Li
II (1974, expuesta una impresión digital), donde la cabeza
está disgregada de un cuerpo del que no queda rastro, se eleva
entre un amasijo de tubos y conductos metálicos, entre huesos,
calaveras y elementos que tan sólo son parcialmente orgánicos.
Siempre serenos, los rostros impasibles de estas reinas del



desguace, miran sin emoción, existen sin estar. Giger, se
recrea en la forma femenina, y es que hemos de ver en él a un
–sui generis- autor erótico, sin duda alguna. Pero hablamos de
un erotismo progresivo, contaminado, que sólo conserva de tal
el movimiento manifestante, rígido, el ademán. La sensualidad
se vuelve remota, peligrosa, asesina, una amenaza, pues a la
calidez de la carne, a la morbidez de las formas envueltas en
la delicadeza de la piel, se opone la gélida materia metálica,
la inquietud generada por el mecanismo con que se imbrican los
cuerpos, y con el que se pondrán en funcionamiento, pues no
hemos de conformarnos con el tempo presente en la imagen, sino
prolongarla, extender la acción, llegar a la ansiada fusión,
por  fin.  Es  lo  que  un  biomecanismo  requiere,  todo  una
biocracia  motorizada  asentada  sobre  tornillos  sin  fin.
La mujer se autoerotiza, se muestra sin afán seductor, sólo
impera la fría y distante consecución del deseo -su deseo-,
desprovisto de cualquier emotividad: ella tan lujuriosa como
inhumana. Sólo la máquina es susceptible de facilitarle la
funcionalidad necesaria.
El paroxismo se alcanza en la máquina que rechaza cualquier
presencia  orgánica  en  su  devenir,  y  se  “autoabastece”.
Passage,  es  el  título  de  unas  series  que  HR  realizó  en
diferentes materiales y épocas, fruto de la fascinación que le
produjo el funcionamiento de un recolector de basuras, que él
reinterpreta  en  clave  sexual  estableciendo  un  interesante
parangón entre el mecanismo y las partes del aparato, con el
coito  y  los  órganos  y  fluidos  sexuales.  Algo  similar  se
desprende de la concepción de “Nostromo”, la nave donde Alien
intenta poseer a Ripley.
“Alien” marcó un punto de inflexión en la historia del cine de
ciencia  ficción  (no  vamos  a  utilizar  el  manido  término
“futurista” porque no entendemos con ello nada que tenga que
ver  con  este  artista  y  porque,  en  el  ámbito  del  arte
precisamente, puede prestarse a equívocos), y obviamente hemos
de integrar a HR Giger como parte esencial en este logro por
ser  el  artífice  de  la  presentación  visual  de  ese  nuevo
concepto de terror espacial, ubicado en ninguna parte y en



todas,  e  inaugurar  así  el  miedo  a  lo  desconocido,
personificado en la criatura -casi mito- Alien, cuya cabeza
original (Original Alien Head, 1978) y dibujos preparatorios
se han reunido para este evento. Es un terror intenso porque
se concentra en algo que es posible, puesto que es plausible
que semejante engendro pueda habitar en un planeta lejano (o
no), es decir, es una forma posible, y quizá probable, de vida
extraterrena. ¿Quién no ha temido a esa cabeza monstruosa de
cortantes  dientes  metálicos  que  puede  brotar  de  cualquier
parte  y  penetrar  en  cualquiera  otra,  incluso  dentro  de
nosotros? Todavía ignoramos muchas cosas; el hombre llegó a la
luna, pero poco más.
El despliegue de medios y la versatilidad de Giger con los
materiales es digno de mención, trabaja la mecánica, articula
las partes, disfruta trabajando el poliéster, esculpe seres y
organismos  en  aluminio,  como  Birth  Machine  Baby  (1998,
aluminio), personaje armado que es recurrente, una especie de
leitmotiv  dentro  del  repertorio  del  autor  suizo,  que
encontramos  también  en  muchos  de  sus  dibujos;  entre  los
expuestos  destaca  la  serie  Gebärsmachine,  comenzada  en  la
década de 1960.
Hay ciertas obras muy interesantes, como Aleph (1972), que
inauguran el prolífico período en que utiliza el aerógrafo
–procedimiento aplicado por primera vez por Man Ray, a quien
Giger reconoce su carácter pionero-, así ejercita el dinamismo
del eje mente-brazo-mano ejecutando piezas con gran maestría,
latente en varios trabajos de esta exhibición, en los que el
artista reconoce la calidad siempre que el dominio técnico
haga dudosa la técnica aplicada.
Toda su obra es la recreación de un universo paralelo, quizá
habitado por terroríficos fantasmas, quizá por los rastros
pegajosos de urgentes exorcismos, pero lo cierto es que HR
Giger  –y  en  esto  reconocemos  a  un  creador  auténtico–  ha
logrado establecer un poderoso hilo conductor desde la materia
hasta su imaginación –como crisol– para volver a encontrar
forma, una hipnótica y oscura forma, en la materia, pues hace
de esa capacidad de idear y de la idea misma un apéndice de



esa naturaleza que le encanta, le obsesiona, le oprime. ¿Por
qué huir de la realidad cuando esconde lo más maravilloso y a
la vez lo más terrible?

 

 

Enlaces:
http://tw.youtube.com/watch?v=7YDX7OEE7pE

http://www.gigerworkcatalog.com/photos/valencia/
Link aparecido en :

http://tw.youtube.com/watch?v=7YDX7OEE7pE
http://www.gigerworkcatalog.com/photos/valencia/


http://www.hrgiger.com/frame.htm

Recuperación  de  patrimonio
cultural
Siguiendo la tradición que hasta ahora se ha ido haciendo de
publicar  el  patrimonio  cultual  de  la  iglesia  a  través  de
sendos libros donde se nos abre ante si todo un mundo de
excelentes fotografías y de sesudos trabajos, caso de las
publicaciones  de  la  Caja  de  ahorros  de  la  Inmaculada  en
colaboración con el Cabildo Metropolitano de Zaragoza sobre el
Pilar o La Seo, nos llega ahora esta interesante obra sobre la
historia y restauración de la iglesia de San Miguel de los
Navarros.
Se trata como hemos citado antes de un excelente libro, que no
sólo cuenta con la visión del gran José Antonio Duce, pues
sólo con decir esto ya sería necesario adquirir el libro, sino
que cuenta con una cuidada maquetación de Víctor Lahuerta.
El libro se divide en dos partes, la presencia textual está
manifiesta en el capitulo “lecturas”, que nos describe, de la
mano de reputados escritores que se han interesado de una
forma u otra, en cada una de las facetas relativas a la
historia  de  esta  parroquia.  Seguidamente,  el  lector  se
encontrará  el  capítulo  “referencias”,  donde  se  hace  un
inventario completo de todo lo que posee actualmente esta
iglesia.
La iglesia de San Miguel de los Navarros, es una de las más
importantes y carismáticas iglesias zaragozanas, sus orígenes
se remontan a tiempos de la reconquista del Batallador, cuando
el  ejército  navarro  que  ayudó  a  Alfonso  I  a  conquistar
Zaragoza,  imploró  a  su  santo  patrón  San  Miguel,  el  poder
conseguir su objetivo. De lo más importante a destacar de este

http://www.hrgiger.com/frame.htm
https://aacadigital.com/articulos/recuperacion-de-patrimonio-cultural/
https://aacadigital.com/articulos/recuperacion-de-patrimonio-cultural/


edificio  es  sin  duda  su  torre  gótico-mudéjar,  s  XIV,  que
todavía recuerda a finales del s. XIX el tañir de de sus
campanas para orientar al caer la noche a los caminantes que
se  aventuraban  por  los  terrenos  cubiertos  de  bosques  y
ciénagas  aledaños  al  Huerva.  Pero  esto  no  es  todo,  la
parroquia posee el retablo mayor, obra de Damián Forment,
contratado en 1519 y tallado en madera dedicado al titular,
además de una imagen de Jesús Nazareno, que todos los años
sale en procesión y es una de las más veneradas, por no citar
los dos grandes lienzos realizados por José Luzán, maestro de
Goya, alusivos al origen de la parroquia, y al de la cofradía.
En definitiva, una oportunidad de poder conocer un poco más de
nuestra historia a través de este hermoso libro que hará las
delicias tanto del erudito historiador del arte, como del que
quiera conocer un poco más de su tierra a través de la fé

FAUCHEREU, S. (ed.): En torno
al Art Brut. Madrid, Círculo
de  Bellas  Artes,  Ediciones
Arte y Estética, 2007.
Este libro recoge ocho ensayos, los cuales son versiones revisadas de las
conferencias que se pronunciaron entre el 22 de febrero y el 26 de abril
de 2006 en el Círculo de Bellas Artes, dentro del ciclo En torno al Art
Brut coordinado por Serge Fauchereu historiador de arte y comisario. De
julio a septiembre de 2007 también se ha organizado en la misma sede una
exposición,  Art  Brut.  Genio  y  delirio,  con  pinturas,  esculturas  y
collages procedentes de los fondos de la Collection de l’Art Brut de
Lausana (Suiza).

https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/
https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/
https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/
https://aacadigital.com/articulos/fauchereu-s-ed-en-torno-al-art-brut-madrid-circulo-de-bellas-artes-ediciones-arte-y-estetica-2007/


En  torno  al  Art  Brut  aborda  en  cada  discurso  las  claves  de  este
movimiento artístico al margen de los circuitos comerciales demasiado
rígidos de la cultura moderna, y creado por personas sin una educación
artística específica; muchos de ellos carentes de cordura. En el Art
Brut, el instinto y la imaginación juegan el papel de la inteligencia y
la razón. Nos quedamos con las características comunes de casi todos los
artistas y de sus obras: normalmente abigarradas, con cuerpos amorfos,
colores  planos  e  intensos…  Recuerdan,  en  muchos  casos,  a  las
composiciones  y  esculturas  primitivas.  Todas  las  piezas  tienen  una
historia detrás, pero, lo importante para comprender este libro, sus
artistas y sus obras, es que no se trata de un tratado psiquiátrico sino
artístico.

Art Brut es el término que utiliza Jean Dubuffet a mediados de los años
40 para definir las obras de ciertos creadores plásticos, marginales si
se mide de acuerdo con los parámetros de la cultura establecida. En un
primer  momento,  el  Art  Brut  se  nutre  fundamentalmente  de  obras  de
pacientes psiquiátricos, visionarios autodidactas, dementes y mediums. En
1972, el crítico británico Roger Cardinal, acuña la expresión Outsider
Art en su libro del mismo título, como término inglés equivalente al Art
Brut. El arte y los artistas tienen un sentido, una función y un origen
radicalmente distintos.

Dubuffet  desde  una  posición  anticultural  y  sobre  una  base  casi
provocadora, sugiere que el arte no es sinónimo de belleza y que la
pintura ni es madre de la perfección ni hija de la razón. Para Dubuffet,
por el contrario, la cultura emparenta con el ingenio, la sinceridad, el
delirio, los valores espontáneos y en definitiva la vida sin disfraces.

Partiendo de este punto y reivindicando el Art Brut, Dubuffet le niega al
arte la función de ordenar formas y colores para un supuesto placer de
los ojos. Para él una obra artística no llama a la retina del espectador
sino a su pensamiento, al espíritu y a la vida. La belleza plástica es
una impostura, una idea falaz que oculta el verdadero sentido del arte:
ser un lenguaje, un instrumento de conocimiento y comunicación. Una
herramienta más perfecta que la palabra.

Ejemplos como los de la colección de Jean Dubuffet fueron responsables



durante  la  década  de  los  años  cuarenta  no  sólo  de  un  giro  en  la
concepción  del  arte  desde  el  inconsciente  (degenerado,  infantil  o
primitivo), sino de un verdadero movimiento de búsqueda de un arte no
cultural, no normativo. Parece haber un estadio plagado de iconografía al
alcance de los niños, los simples, los artistas o los perturbados, un
territorio en el que coinciden las formas, crudas o cocidas, susceptibles
de ser utilizadas como puente al exterior.

Juana Francés y el grupo El
Paso.
Hoy vivimos en un mundo en el que es muy difícil que algo nos
haga reaccionar, nos han golpeado la retina una y otra vez con
cantidad de imágenes increíbles por su dureza y violencia, y
además a todo color. Pero también a todo color y a tiempo real
podemos vivir la cultura y el arte. Los libros de arte nos
presentan fieles reproducciones de pintura, en la televisión
vemos exposiciones al mismo tiempo que se inauguran, museos, y
a través de internet podemos entrar a las mejores pinacotecas
del mundo en el momento que nos interese.

En 1957, en España, todo ocurría en blanco y negro, las fotos
de los periódicos eran en blanco y negro, también la mayoría
de las películas, y lo peor, los libros de arte con pocas
fotos y en esta gama. La provocación vendría en estos colores.

En Madrid, hace cincuenta años, aparece un grupo de jóvenes
pintores, El Paso , en cuyo manifiesto, fechado en febrero de
este año, presentan la situación del arte en el momento, su
intención de vigorizarlo y de formar a una juventud desde un
punto de vista multidisciplinar, y las actividades que van a
realizar  para  la  consecución  de  sus  fines:  exposiciones,
conferencias y publicación de un boletín de información y de

https://aacadigital.com/articulos/juana-frances-y-el-grupo-el-paso/
https://aacadigital.com/articulos/juana-frances-y-el-grupo-el-paso/


divulgación de las últimas corrientes del arte contemporáneo.
Su  actividad  pública  se  inicia  en  abril  con  su  primera
exposición en la galería Buchholz de Madrid, y la publicación
de sus boletines y cartas.

Querían hacer resurgir la cultura española de la época gris
que estaba viviendo, y lo consiguen a través del Informalismo
y en blanco y negro, a veces con toques de color que aumentan
la tensión.

El Paso será conocido internacionalmente, su pintura gestual y
matérica contaba, además, con el dramatismo hispano que le
confería un aspecto nuevo, un toque especial. Fue un grupo
polémico  y  controvertido  compuesto  de  grandes
individualidades.  Su  manifiesto  de  febrero  de  1957  está
firmado por sus fundadores: Rafael Canogar, Luis Feito, Juana
Francés, Manolo Millares, Manuel Rivera, Antonio Saura, Pablo
Serrano, Antonio Suárez y los críticos José Ayllón y Manuel
Conde (Ayllón, 1957).

No creemos que el grupo se decidiese en un solo lugar o en un
momento  determinado:  la  galería  Fernando  Fe,  dirigida  por
Manolo Conde, los contactos en París de Suárez, Saura y Feito,
el taller de Arcadio Blasco en la Ciudad Universitaria… El
Paso fue una idea que surgió poco a poco y se fue perfilando y
matizando, y la chispa que sirvió de detonante fue de Antonio
Saura.

Según  dicen  algunos  de  sus  miembros  y  otros  artistas  que
fueron invitados al proyecto, fue un grupo abierto en el que
entraron todos los que quisieron que en aquel momento hacían
algo  diferente,  querían  que  el  grupo  fuese  lo  más  amplio
posible. Para otros fue un núcleo cerrado y elitista, vedado
para casi todos.

La primera exposición en Madrid, supone un acontecimiento,
para algunos periodistas esta exposición es un espectáculo,
más que la presentación del trabajo de unos artistas que se



agrupan para conseguir unos fines. Las críticas que hay en el
momento  son  en  tono  de  humor,  destacando  el  ambiente  que
recoge  la  galería,  otras  se  limitan  a  presentarlos.  Para
alguno, su interés no está en la novedad, considerando que lo
que  hacen  ya  estaba  visto,  sino  en  el  inconformismo  que
representan (Castro,1957).

El  informalismo  suponía  una  rebeldía,  era  una  forma  de
protesta, su lenguaje tan distinto al tradicional en sí mismo
era ya subversivo, por otra parte al no haber ninguna denuncia
explícita  en  las  obras,  tampoco  podían  ser  fácilmente
censurables.  Tenía  ya  antecedentes  individuales  en  España,
pero es El Paso quien condiciona su introducción, aceptación,
y expansión con sus actividades.

“Yo no soy del Paso”(Infantes, 1957), declaraba un pintor,
quejándose de la actitud de los medios de información, ya que
para  bien  o  para  mal,  en  aquel  momento  parecía  que  sólo
existiesen ellos, acaparaban críticas y comentarios, buenos o
malos, aquello trajo rencillas.

Las exposiciones que realizan fuera de España, hacen que se
conozca  este  informalismo  español  que  miraba  a  la  última
vanguardia  internacional,  sobre  todo  al  expresionismo
abstracto americano en el gesto, y en lo matérico al tachismo,
y que por añadidura, disponía de un elemento que le daba un
atractivo especial, el drama.

 

 



1957 Primera exposición de El Paso  Cartel exposición
 

 

Con ellos comienza en España un momento en que los artistas no
solamente se preocupan de realizar sus obras, sino que también
van a encargarse del entorno donde estas obras van a estar
expuestas, ellos deciden como se van a colocar, de qué color
van a estar pintadas las paredes, si tiene que escucharse
música,  del  texto  y  formato  de  los  catálogos  y  de  la
propaganda.

En  1953,  Juana  Francés  obtiene  una  bolsa  de  viaje  de  la
Delegación Nacional de Educación, reside unos meses en París y
viaja por Francia, Italia y España. Ese verano tiene lugar en
Santander el curso de arte abstracto que deja huella en ella.
Es una persona con inquietud intelectual; en su estudio de la
calle Orellana de Madrid se reúnen pintores, escultores y
escritores, allí se tratan toda clase de temas, y en especial
se habla de la problemática del arte y del arte abstracto en
particular.

En 1956, Pablo Serrano, el crítico José Mª Moreno Galván y
Juana  Francés,  realizan  un  viaje  por  Europa.  Los  tres:
crítico, escultor y pintora, creían necesario el cambio y se
habían preparado para ello. Convierten el informalismo en una
doctrina, lo predican. Esta necesidad perentoria del cambio,
hace que lo conviertan en una dictadura que rompa con la
tiranía que supone en ese momento la figuración, para después
ser libres y trabajar sin ningún tipo de atadura, haciendo lo
que se quiera, figuración o abstracción. Este punto no ha sido
entendido, ni entonces ni en la actualidad, se trata de una
redención,  de  una  liberación  de  la  forma.  Su  comprensión
habría  terminado  con  la  eterna  lucha  entre  figurativos  y
abstractos,  batalla  pendiente  que  libran  algunos  críticos,
artistas, directores de museo, revistas de arte, galeristas…



Ya se había dado un cambio en la pintura de Juana Francés,
ella dirá que no se trataba de mejorar, sino de cambiar, de
buscar otros parámetros para su estética, no va a ser un
cambio tímido, va a implicarse plenamente, va a formar parte
del grupo El Paso desde su fundación.

Juana llega al Informalismo por el cansancio que siente hacia
una  temática  e  iconografía  reiterativas,  una  técnica  y
materiales tradicionales utilizados desde hace quinientos años
(Popovici, 1976:14). La necesidad de romper con las imágenes
tradicionales, sus composiciones y perspectivas engañosas, la
búsqueda de la autenticidad y la desinhibición a la hora de
enfrentarse con su obra, son otras de las razones que hacen
imprescindible  esta  evolución  en  su  trayectoria.  Sus
composiciones ahora van a ser totalmente libres, nada le va a
dictar lo que tiene que hacer, salvo el subconsciente, sus
trazos  van  a  ser  impulsos,  gesto,  dripping,  y  va  a
experimentar  con  toda  clase  de  materiales.

Se  trata  de  una  de  las  etapas  más  atractivas  de  su
trayectoria, llena de poesía, fuerza y dramatismo. Da comienzo
hacía 1956 y termina aproximadamente en 1963. Durante este
tiempo  veremos  que  va  cambiando  poco  a  poco,  vamos  a
distinguir distintos momentos, diferenciados por el empleo de
materiales, cada vez va a introducir más variedad, el colorido
y el mayor o menor empleo del gesto y chorreados. Su pintura
es híbrida de la acción gestual del expresionismo abstracto
americano y la materialidad del informalismo europeo.

Las composiciones de 1957, son fiel reflejo de su estancia en
El Paso , plenamente aformales, con la sobriedad de color que
los caracteriza y muy matéricas. Llenas de personalidad como
las demás obras del grupo, y de absoluta originalidad, ya que
todos eran informalistas, pero fuera de esa premisa, existía
una total libertad individual de realización. Cada uno se
caracterizó por el empleo de los materiales con los que más se
identificaban:  arpilleras  rotas  y  cosidas,  óleos  muy
empastados, teselas, telas metálicas… En el caso de Juana fue



la  arena  la  materia  que  le  caracterizó  y  el  empleo  del
acrílico, así como las diferentes texturas de las telas que
los contenían.

El soporte va a tener mucha importancia, emplea lino, lienzos,
arpilleras y sacos que van a conferir distinta identidad a sus
obras, su textura y el hecho de que va a dejar parte de la
misma sin pintar, dotará a sus cuadros de gran expresividad,
supone el aprovechamiento de otro material más.

 

  

Sin título 1957  Sin título 1957  Sin título 1957

 

 

Austeridad en el color, generalmente limitado al blanco y
negro, con los dorados de las arenas, a veces sienas y en
ocasiones alguna mancha amarilla. No se habían propuesto la
belleza, sino romper con la forma, de cualquier manera, pero
en estas composiciones en las que predominan las manchas y los
trazos  gestuales  finos  y  nerviosos,  vemos  belleza  y
equilibrio, automatismo, por supuesto, pero en el inconsciente
hay un orden que no puede dejar de emanar, dejándonos estos
vestigios de fuerte expresividad y espontaneidad, estando muy
próximos a la esencia de la filosofía Zen.



La  luz  está  conseguida  por  la  contraposición  de  grandes
manchas  de  color,  en  general,  manchas  claras  sobre  fondo
oscuro, y sobre todo por la incorporación de la arena. Manchas
cromáticas  que  tienen  una  gran  fuerza  centrifuga,  son
estallidos de luz en la oscuridad, acompañados en su onda
expansiva  de  finos  regados  y  pinceladas  que  apenas  dejan
huella pero se ven por todo, como finos cabellos o briznas de
hierba:

 

 

Sin título 1958  Sin título 1958
 

 

Hay otros cuadros de este momento en los que la composición se
hace  más  sobria,  y  más  tranquila,  sin  perder  fuerza  y
expresividad, hay menor juego de finos trazos gestuales y
dripping, y predominio de un fuerte claroscuro conseguido por
las manchas blancas y las arenas naturales sobre fondo muy
oscuro,  con  lo  que  consigue  obras  más  serenas  llenas  de
dramatismo.

 



 

Nº 8  1958  Nº 16  1959
 

 

En otras telas siente la necesidad de intervenir en ellas
arañando, haciendo incisiones, arrancando parte de la arena
que  antes  ha  introducido  en  la  composición,  existe  una
manipulación posterior.

 

Nº 49 1960
 

 

A partir de 1960 se van a dar variaciones, introduce más



color, que puede ser vestigios de amarillo u óxido. El trazo
es más enérgico, los brochazos gestuales más gruesos, que, por
lo general van a ir en los contornos de la obra.

 

 

Nº 69  1960  Algaiat nº 1  1960
 

 

Algunos de estos cuadros van a seguir teniendo un número como
título, pero otros, y en esto se anuncia la transición a lo
que serán los Paisajes y Tierras de España , van a tener
título.

El  paso  siguiente  será  la  incorporación  de  más  materia,
encontramos, gruesos brochazos gestuales negros, arenas más
gruesas,  casi  piedrecillas  y  gravilla,  y  más  color,  muy
aguado, seguramente regado, colores que no hemos visto antes
en esta etapa, como violetas y anaranjados. La materia se
suele acumular en el centro de la composición mientras que los
trazos gestuales la van bordeando.

 



 

Sin título 1960  Nº 73  1960
 

 

Pasados los primeros años del informalismo, en que éste se
oficiaba como una auténtica religión, ahora dentro del mismo
lenguaje, encontramos composiciones poéticas, en las que ya se
pueden hacer concesiones en el título y en el colorido, así de
1960,  La  Aurora  ,  de  una  intensa  luz  conseguida  con  los
dorados  de  la  arena  y  manchas  naranjas  que  salen  de  la
oscuridad profunda y a modo de fuego suben a la claridad
blanca de la parte superior

 



La Aurora 1960
 

 

Después, fuera de los años de existencia de El Paso , vendría
su expresionismo más matérico, y en 1963, poco a poco, la
recuperación de la forma y la denuncia del aislamiento del
hombre en la sociedad de consumo, la incomunicación.

Poco tiempo estuvo Juana dentro de El Paso , poco tiempo
estuvieron casi la mitad de sus miembros: Francés, Rivera,
Serrano y Suárez, y muy poco tiempo duró El Paso . Pero esto
no  significa  que  la  experiencia  de  estar  en  el  grupo  no
influyera enormemente en ella, en ella y en todos, en realidad
queramos o no esta influencia hay que llevarla mucho más allá
del grupo y de España, y más allá de limitarla al ambiente
pictórico o artístico, ya que es inevitable decir que tuvo
repercusiones políticas, que la política incidió en ellos, y
ellos en la política, en la apertura, en la forma de mirar
desde el exterior a España. Esto les molestó, les dolió, se
sintieron  utilizados,  pero  nada  se  puede  ver  desde  una
perspectiva  plana,  y  si  fueron  utilizados,  también  ellos
utilizaron,  fue  una  relación  simbiótica,  en  la  que  ambos
sacaron provecho y ello nos benefició a todos.



Todo fue tabú en el grupo, nunca se han dicho claramente los
motivos de la prematura marcha de los cuatro miembros que
hemos citado, seguramente hubo desacuerdos, es muy difícil
estar todos conformes en la forma aunque estuviesen en el
fondo.  Todo  fue  ocultación  a  pesar  de  la  información  que
siempre  ofrecían,  publicaciones,  cartas,  manifiestos,
motivaciones en definitiva que a veces sonaban a excusa, así
el grupo se disolvió por haber cumplido objetivos, por no ser
ya  necesario,  pero  nunca  han  querido  hablar  de  este
experimento.

Sus miembros eran personas de carácter y muchas vivencias a
sus  espaldas,  y  aunque  eran  jóvenes,  ya  no  eran  niños
fácilmente  dirigibles.

Dejando aparte a Conde y Ayllón, los críticos, el grupo queda
reducido a la mitad, por lo que se intentó buscar nuevos
miembros,  entran  Martín  Chirino  y  Manuel  Viola,  y  vuelve
Rivera, con lo cual el grupo recupera la presencia de un
escultor y dos pintores.

Seguirán funcionando en exposiciones individuales y colectivas
del  grupo  y  con  otros  pintores,  recibirán  premios  y
participaran en las bienales, expondrán en todo el mundo,
surgirán nuevas disensiones y el grupo acabará disolviéndose
definitivamente en 1960.

Todos  los  miembros  de  El  Paso  experimentaron  con  ese
informalismo, y trabajaron por conseguir una nueva situación
del arte en España, pero el experimento de Saura fue más allá,
y  llega  a  la  siguiente  conclusión:  “Me  demostró  que  la
historia se puede fabricar. Cualquier persona trabajando con
voluntad e imaginación puede crear historia” (García-Osuna,
1987).

El informalismo había nacido contra el poder monopolizador de
la forma, marca un límite, hay un antes y un después, como
dice  Moreno  Galván:  "Después  del  aformalismo  podemos,  sí,



utilizar la forma, pero ya está desmitificada […] A partir de
ahora, vivimos un nuevo "primitivismo" […]” (Moreno, 1969:209)

Años después realizan una encuesta a Juana Francés sobre El
Paso  ,  las  preguntas  mecanografiadas  y  las  respuestas
manuscritas se conservan en la documentación que sobre la
artista guarda el Museo Pablo Serrano de Zaragoza. Por el
interés que tiene la trascribimos:

¿Cómo y donde tuvieron lugar tus primeros contactos con el
resto de los miembros de El Paso ?

A Manuel Conde le conocía desde hacía mucho tiempo. Fue
compañero  mío  en  la  Escuela  de  San  Fernando  de  Madrid.
Teníamos una entrañable amistad. A través de él conocí a
Canogar y a Feito, antes de El Paso, ya antes de El Paso, en
la Galería Fernando Fe, existía una gran inquietud, queriendo
introducir  nuevas  tendencias.  Esta  galería,  en  donde  ya
Manuel Conde estaba, fue un lugar de encuentros. También
conocí con anterioridad de El Paso a Antonio Saura. También a
Pablo Serrano.

Al resto del grupo lo conocí a través de Manuel Conde. Creo
que Manuel Conde fue el aglutinante del grupo.

¿Por qué decidiste, a nivel personal, tomar parte del grupo?

Me  interesaban  las  propuestas  de  estos  compañeros,  por
coincidir con los deseos de ruptura que yo sentía entonces.

¿Qué motivaciones crees que llevan a los componentes de El
Paso a su creación?

Terminar de romper con el ambiente chato que existía, dando a
conocer que también existía aquí un movimiento de vanguardia.

¿Piensas  que  se  confería  mayor  importancia  a  los  valores
éticos sobre los plásticos, o viceversa, dentro del grupo? Si



es así, ¿Cuál fue tu postura al respecto?

Creo  que  se  confería  mayor  importancia  a  los  valores
plásticos. Los éticos no se si existían, quizás en unos sí, y
en otros no. En algunos había demasiado individualismo.

¿Hubo una manipulación de El Paso en algún momento?

Desde “fuera” creo que no.

¿Qué supuso para ti tu participación en El Paso ?

Un gran entusiasmo. Pienso que actuábamos como revulsivo
contra lo que estaba establecido y aceptado.

¿Por  qué  no  se  abrió  el  grupo  a  la  admisión  de  nuevos
miembros?

Me parece que ese fue su mayor defecto.

¿Cuáles fueron a tu juicio, las causas de desaparición del
grupo?

Había cumplido una misión en el tiempo. Después vendrían
otras  cosas,  nuevas  tendencias,  nuevos  campos…  Cada  uno
aseguraría su personalidad.

¿Cuál consideras que ha sido la mayor aportación de El Paso ?

Creo que con lo anteriormente dicho está contestado.

¿Tienes algo que decir en orden a la clarificación o a la
aportación de datos, sobre lo que se ha declarado en torno al
tema de El Paso ?

Sólo recordar a Manuel Conde, a quién con frecuencia se
olvida, cuando de El Paso se habla.



 

Juana Francés en su taller

Estética  de  la
representación:  Los
escenarios  del  protocolo:
marco  escenográfico  y
arquitectura

Los fastos protocolarios se desarrollan en una determinada escenografía,
que  puede  ser  efímera,  pero  que  la  mayoría  de  las  veces  es
arquitectónica,  por  no  hablar  de  arquitecturas  efímeras,  como  los
capelardentes reales de época barroca, marco escenográfico de rituales
funerarios regios.

La arquitectura barroca de los siglos XVII y XVIII posee esa voluntad
teatralizadora, ya que el Teatro impregna la vida cotidiana de esta
época.

https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/
https://aacadigital.com/articulos/estetica-de-la-representacion-los-escenarios-del-protocolo-marco-escenografico-y-arquitectura/


Las exposiciones internacionales se convierten en un marco expositivo de
carácter escenográfico y muchos de sus edificios tienen un aire efímero,
de modo que una vez finalizado el evento se destruyen, como ocurrió en la
exposición de Paris de 1889 con la Galería de Máquinas, obra de Dutert y
Contamin: en general la llamada arquitectura de “nuevos materiales” de la
segunda  mitad  del  siglo  XIX,  tiene  la  capacidad  de  reutilizar  sus
materiales, el hierro y el vidrio, para deconstruir sus edificaciones y
construir nuevos espacios escenográficos que abriguen otros eventos.
También ocurrió que el estilo Modernista, en boga desde 1890 hasta 1917,
se utilizó por sus connotaciones triviales y frívolas para pabellones
expositivos que luego se derribaron: en Zaragoza tenemos el ejemplo del
Gran Casino, obra de Ricardo Magdalena para la Exposición Internacional
de  1908,  derribado  con  este  argumento  mientras  permanecieron  los
tradicionales, eclécticos.

En estos espacios expositivos la nueva sociedad industrial daba a conocer
sus  productos  y  los  arquitectos  hacían  gala  de  sus  nuevos  métodos
constructivos en edificaciones modernas, con materiales de nuevo cuño,
hierro  y  vidrio  que  apenas  llegaron  a  Zaragoza,  por  su  retraso  y
conservadurismo, en aquellos comienzos del siglo XX; muy diferente es el
talante de la ciudad ante el nuevo milenio, pues la Expo 2008 se presenta
ecológica y acorde con el desarrollo sostenible, criterios bien actuales.

 

LA ARQUITECTURA COMO MARCO ESCENOGRÁFICO EN ARAGÓN CONTEMPORÁNEO

 

LA ILUSTRACIÓN

 La época ilustrada posee en Aragón muchas connotaciones de la Edad
Moderna y lo mismo sucede con su arquitectura, así las tradiciones del
Barroco se funden con los lenguajes expresivos neoclásicos: Ventura
Rodriguez envuelve la tramoya escenográfica de la Santa Capilla de la
Basílica del Pilar de Zaragoza por un marco clasicista, pero la Santa
Capilla,  con  su  intercomunicación  espacial  y  su  “horror  vacui”,
protagonizado  por  el  abigarramiento  ornamental  y  escultórico,  la
exuberante obra de los Ramírez de Arellano, se convierte en un recoleto
entramado adecuado para fastos teatrales dramatizadores, propios de la
mejor escenografía del Barroco.

   Fiesta más tópica que la taurina no existe en España y entra dentro de
las contradicciones de los ilustrados la afición a los toros, ese fue el
caso de Goya y nos dejó su legado gráfico en su “Tauromaquia” y sus
“Toros de Burdeos”. De época ilustrada es la plaza de toros de Zaragoza,
diseño de Julián de Yarza y Ceballos, que hoy bien restaurada sigue
albergando espectáculos taurinos. Pero, si nos referimos a arquitectura
teatral propiamente dicha, el teatro principal de Zaragoza, obra en
origen (1798) de otro Yarza, José de Yarza y Lafuente, hijo del anterior,



sigue siendo el marco escénico por antonomasia de más prestigio, durante
más de dos centurias.

LOS ECLECTICISMOS DE LA SEGUNDA MITAD DEL SIGLO XIX

El eclecticismo baraja numerosos estilos, elegidos en función de sus
usos, con una voluntaria adaptación teatral de carácter simbólico, así
los edificios religiosos adoptan el Románico o el Gótico, la arquitectura
civil pública, el Gótico, mientras la privada puede inclinarse por aires
renacentistas,  neopalladianos.  El  neobizantino  lo  adoptan  por  su
suntuosidad y el neomudéjar por sus connotaciones autóctonas.

Como ya hemos dicho, de los edificios de la Exposición Hispano-Francesa
de 1908, aunque introdujeron el Modernismo, como el Gran Casino, obra de
Ricardo Magdalena, acabaron perdurando los de signo ecléctico, el caso de
La Caridad, de este mismo arquitecto, como el Museo Provincial, éste con
Julio Bravo, más acordes con el gusto de la aristocracia y la burguesía
tradicional que tenía más peso en la ciudad; quizás por su aspecto
suntuario pervive el Kiosko de la Música de Martínez de Ubago, con su
cúpula bizantinizante, ahora marco escénico musical del Parque Primo de
Rivera.

La nueva burguesía, de signo liberal, sí que adopta el Modernismo como
marco  escénico  de  su  vida  cotidiana,  para  sus  clubs  recreativos  y
sociales, como el Círculo Oscense, que surge por iniciativa de Manuel
Camo, o el Casino Mercantil de Zaragoza, como sede de tertulias y punto
de reuniones. Sus arquitectos, Ildefonso Bonells y Francisco Albiñana,
son partícipes de esa mentalidad liberal, proclive al diálogo distendido
en espacios públicos.

 
Casino de Huesca

Esta burguesía comercial aragonesa, gustaba de exibirse en la planta
“principal”  de  sus  viviendas  unifamiliares  en  altura,  modernistas,
haciendo  gala  de  su  pujanza  económica,  gracias  a  una  abigarrada
decoración naturalista que solía concentrarse en fachada en las zonas



“nobles” de sus casas, por lo que el balcón de esa planta principal tenía
connotaciones de espacio entre semipúblico y semiprivado, en el que sus
dueños asistían a fastos y procesiones, como las que relata con fruición
Juan Moneva y Puyol en sus memorias. También los balcones servían a los
novios para “pelar la pava” o hablar por improvisados “teléfonos” y a las
pretendidas para observar sin ser vistas a sus pretendientes que rondaban
la calle. La Casa Juncosa de Zaragoza, obra pionera (1903) de José de
Yarza,  puede  servir  como  ejemplo.  El  Modernismo  es  el  nuevo  marco
escenográfico de signo burgués.  

 

Casa Moneva. Zaragoza  Casa Juncosa. Zaragoza

Por su parte, el Regionalismo, constituye la escenografía arquitectónica
del pensamiento regeneracionista, de esa pequeña burguesía radicalizada,
crítica con el sistema liberal europeo. Al defender el costumbrismo
español, abogan por una arquitectura tradicional, en ladrillo, como la
propia casa (h. 1929) que Juan Moneva y Puyol, ese gran regeneracionista,
le hiciera diseñar a su propio hijo, Jaime Moneva Oro, en la calle
Sanclemente  de  Zaragoza,  un  emblema  del  regeneracionismo  y  el
regionalismo aragonés, amenazada ahora por la especulación inmobiliaria. 

En 1917, terminada la Primera Guerra Mundial, se impone la sobriedad en
los escenarios de la vida y la arquitectura se simplifica y geometriza,
si bien España, al permanecer ajena a la contienda acumula un capital que
a menudo repercutió en una construcción suntuosa proclive al decorativimo
del Art Decó, que se convierte en sinnónimo de modernidad y progreso,
como el edificio de Telefónica de Zaragoza (obra de Antonio Cañada,
1926-1927),  en  el  que  además  trabajaban  de  las  primeras  mujeres
liberadas,  asalariadas  independientes  económicamente,  aquellas
telefonistas rodeadas entonces de clavijas y una jerga de cables, entre



un murmullo tumultuoso y el ajetreo de los usuarios.

El “crack” de 1929 repercute en una mayor simplificación volumétrica en
la Arquitectura, con ese Racionalismo, o Cubismo arquitectónico. Un año
antes, el pionero Fernando García Mercadal, siguiendo las consignas de
Gropius y Le Corbusier y para conmemorar el Centenario de Goya, erige el
Rincón de Goya en el Parque Primo de Rivera de Zaragoza, una Casa de
Cultura de inspiración francesa, con espacio expositivo, biblioteca de
temas goyescos y sala de lectura: un ámbito cultural en un marco de
volúmenes geometricos, que, en una ciudad en la cual, en palabras del
arquitecto, “no se mueve ni la hoja de un rábano”, nadie entendió en su
momento y aún hoy sigue arrinconado.

En 1932 algunos oscenses agraciados por la lotería deciden construirse
sus  nuevas  viviendas  en  estilo  racionalista  y  eligen  esta  nueva
modernidad constructiva para los escenarios de su vida cotidiana; el
mejor ejemplo es la Casa Polo, proyectada en 1932 por José Luis de León,
quien  implanta  el  arriesgado  lenguaje  plástico  en  el  marco  de  la
historicidad.

Tras la guerra civil se vuelve a los cauces tradicionalistas y durante la
autarquía del franquismo las escenografías van desde la parafernalia
estatalista al lenguaje escénico de tradición popular, en esta última
línea, el Instituto Nacional de Colonización aporta soluciones modélicas
en las Bardenas Cincovillesas y en Monegros, reconstruyendo los modos de
vida agrícolas con el trasfondo político paternalista del nacional-
catolicismo.

Durante el desarrollismo de los años sesenta los internacionalismos
arquitectónicos se convierten en el escenario de la globalización, desde
una pretendida modernidad y la imitación del modelo de vida americano.
Esta tendencia se mantiene durante décadas y cuenta en Aragón con el
ejemplo  paradigmático  de  la  sede  de  Ibercaja  en  Plaza  de  Paraíso,
diseñado por Teodoro Ríos: las operaciones bancarias cuentan así con un
marco suntuoso, con altos costes de mantenimiento.

Pero, la era de la globalización, desarrolla desde los años setenta hasta
hoy la tendencia estética posmoderna, con una escenografía ecléctica y
“kistch”, en compromiso voluntario con la fealdad y la desproporción
anticlásica: contamos con el ejemplo zaragozano de la Plaza de las
Catedrales, realizada en 1992 por Ricardo Usón y José María Ruiz de
Temiño, quienes ofertan un amplio salón para actos cívicos ( históricos,
por la proximidad del Foro Romano) y concentraciones pilaristas.

A fin de milenio, el post-estructuralismo y la Deconstrucción aportan la
fractura de las escenografías arquitectónicas y anuncian el fin de una
época: el el pabellón polideportivo de Huesca (1994), Enric Miralles
desafió  toda  racionalidad  y  lógica  constructiva,  para  asombro  de
ciudadanos y usuarios.



La Expo 2008 está aportando grandes reformas urbanísticas a la ciudad de
Zaragoza, entre otras el planeamiento de las riberas del Ebro, que por
fin va a convertirse en escenario de la vida pública, lejos de su
abandono y marginación.

 

*  Texto preparado para el Taller de Introducción al Protocolo
dirigido por Carmen Rábanos Faci y Ana María Escario Hernández
en los Cursos de Verano de la Univ. de Zaragoza (Calatayud,
2-6 de julio de 2007).

Encuentra:  una  apuesta
creativa para el siglo XXI.
Ya  he  hablado  en  otras  ocasiones  de  la  evolución  de  los
contextos  expositivos  y  de  producción  en  la  sociedad
contemporánea. El creador de nuestra época indaga en nuevas
formas de expresión, innova en el la habilidad técnica y busca
alternativas diferentes para interactuar con el espectador.
Encuentra satisface, en la medida de lo posible, estos fines
artísticos y reinterpreta el concepto de “espacio” productivo
y expositivo. El creador y la obra conviven con el espectador
y  se  establece  una  secuencia  vivencial  desde  el  proceso
creativo hasta la contemplación de la obra de arte. Durante
Encuentra los artistas dan nuevo ritmo a su habitual mundo
cotidiano, su taller se convierte en exposición permanente,
rico en matices y en complejidades. El acceso al arte se hace
realidad  accesible  para  todos  y  permite  disfrutar  de  la
intimidad de la génesis de una fotografía o de un boceto, del
placer del pincel deslizándose sobre el lienzo, de la mezcla
de colores y texturas y, por supuesto, de emociones.

https://aacadigital.com/articulos/encuentra-una-apuesta-creativa-para-el-siglo-xxi/
https://aacadigital.com/articulos/encuentra-una-apuesta-creativa-para-el-siglo-xxi/


Aunque, en ocasiones, resulta complicado entender la creación
artística contemporánea, Encuentra lo convierte en algo fácil
y cómodo de vivir, sentir y comprender. Es un encuentro de
artistas que además se transforma en una convivencia única y
ejemplar, llena de profesionalidad, de disfrute estético, de
complicidad,  de  riqueza  creativa,  de  diálogo,  de  buenas
sensaciones, en definitiva, de arte. Es una puerta que se abre
a todo el mundo y deja disfrutar plenamente del privilegiado
mundo del arte. 

Era necesario establecer estas breves palabras de introducción
para percibir la importancia de este encuentro que ha cumplido
su tercera edición con gran éxito y que se establece como una
referencia en el panorama artístico aragonés. En todas sus
ediciones hemos buscado la inclusión de artistas de diferentes
disciplinas, venidos de todas partes del mundo, de cualquier
edad,  con  inquietudes  y  derroche  artístico,  y  llenos  de
originales iniciativas. Encuentra es una realidad, es ilusión,
respeto y profesionalidad.

El  6  julio  de  2007  comenzó  la  andadura  de  esta  tercera
aventura artística y cultural con doce creadores. Siempre nos
nutrimos de complicidad y todos nuestros artistas subrayan,
sobre todas las cosas, el cuidado que ponemos en el aspecto
humano. Para nosotros es muy importante establecer el marco
adecuado que permita la creación artística llena de fuerza,
rigor  y  sentido,  y  ello  nos  exige  satisfacer  todos  los
aspectos, desde los productivos a los vivenciales, y siempre
priorizando a las personas como tales, con su idiosincrasia.

 



Dos músicos, Ángel Senovilla (Valladolid) y Jaime Gutiérrez
(Zamora) normalmente encerrados en los cauces solitarios de la
composición musical, habituados a trabajar concentrados en su
obra, se han abierto a otros tipos de creación y han logrado
interactuar con otros artistas y otros tipo de soporte de
expresión. Sus piezas son experimentos sonoros y nutridos de
experiencias de vida, partituras de ámbar y piedras.

Seis pintores, de factura dispar, de formación distinta, con
diferentes  puntos  de  vista  a  la  hora  de  “encuadrar”  la
realidad del paisaje y las gentes de Uncastillo. Marina Puche
(Valencia) buceó con los uncastilleses para reflejar en sus
pinturas  los  rostros  relajados  emergiendo  del  agua…y  ¡qué
divino placer de calma nos reportan sus composiciones a pesar
de esa enérgica pincelada! Nada que ver visualmente con los
retratos  de  Alfredo  J.  Pardo  (Valencia)  que  demostró  su
dominio técnico y la fuerza del blanco y de los tonos cálidos
de  su  paleta.  Una  excelente  factura  y  composición,  unos
retratos  únicos  llenos  de  fuerza,  originalidad  y  belleza,
sorprendentes rostros cautivadores. Dos pintores y dos maneras
de retratar, virtuosas y enigmáticas ambas.

  Obras de M. Puche (izda) y
A.Pardo (dcha)

Y seguimos con la nómina de pintores. María Ortega (Córdoba)
derrochó  color,   intenso,  lleno  de  luz.  Sus  flores  nos
embriagan  de  alegría  visual.  Belén  Valencia  (Madrid)  se
enfrentó por primera vez al cuadro de gran formato, y llenó
los cuatro metros de superficie de naturaleza, fotografía y
vida cosiéndola en generosas puntadas. Yan Letto (Zaragoza)
nos refleja en sus lienzos la fuerza de su temática, de su



color y de su látex. Cuerpos sangrientos que se mezclan con
gatos, una torre medieval de piedra, corazones y esa cordial
bienvenida a Uncastillo que nos otorga una de sus obras. Por
último,  los  autorretratos  de  Guillermo  Oyagüez  (Madrid),
primorosos y delicados, como él, en escala de grises, ocres y
azules. Ordenados, medidos, complacientes con el espectador y
para el espectador.

 

  Paco
Sánchez

Los siguientes artistas consiguieron plasmar, cada uno con su
sello personal y único, el espacio temporal y real, el espacio
de sensaciones compartidas. Natalie Vera (Venezuela) retrató a
sus compañeros y compuso las imágenes de la convivencia y el
trabajo.  Los  vídeos  producidos  por  Jesús  Pueyo  (Bilbao)
registran el entorno, la vida de esos días, las gentes… el
frenesí y la calma. Francisco Sánchez (Islas Canarias) nos
invitó a la alegría, a la celebración, a construir la casa de
todos con muebles, utensilios y trastos sacados de la basura y
que parecían inservibles…y, sin embrago, formaron parte de una



instalación única e irrepetible: la casa de tus sueños. Y las
piedras con memoria de Carolina Belén (Madrid) que recorren
mundo, que viajan con la gente que se encuentra y que decide
acariciarlas y observar sus marcas, esas señales y símbolos
que la artista imprime sobre sus superficies.

¿Ven  ustedes  la  dimensión  artística  de  este  encuentro?
¿entienden la necesidad que tenemos de compartirlo con todo el
mundo,  de  hacer  partícipes  a  todos  de  la  riqueza  que  se
genera? Esto es lo que nos motiva a repetir cada año Encuentra
con la misma ilusión y la seguridad de que se crean obras
únicas y de que los valores y las ideas que nacen durante esos
días nos ayudan a crecer como personas.

Lucian Freud
     Hace varias semanas, unos amigos me enseñaron un cuadro
de Lucian Freud que habían adquirido en Londres. Por esos
juegos burlones del destino, otros amigos, en Londres, me
habían mostrado un pequeño boceto del mismo autor. Al observar
la  pintura,  establecí  relación  con  el  esbozo  de  Londres.
Seguir los “viajes” que realiza una obra, resulta delicioso.

     Obviamente  la  conversación  nos  llevó  a  la  última
retrospectiva  dedicada  a  Lucian  Freud,  preparada  por
CaixaForum (Barcelona), en colaboración con la Tate Britain, y
que, en itinerancia, llegó al Museum of Contemporary Art de
Los Angeles.

     Aquella exposición fue la retrospectiva más amplia,
dedicada a LUCIAN FREUD, el mejor pintor realista del arte
contemporáneo, según Robert Hughes. En ella se podían admirar
las 126 obras de los últimos sesenta años, desde una primera
tela de 1939, hasta el autorretrato del 2002.

https://aacadigital.com/articulos/lucian-freud/


     Recuerdo que al proponer la posibilidad de exponer esta
retrospectiva  en  Barcelona,  Lucian  Freud  estuvo  encantado,
pues admira profundamente a los grandes pintores españoles, y
la excelente disposición de la Fundació la Caixa satisfizo
plenamente  sus  espectativas,  tanto  en  el  montaje  de  la
exposición -cuya diáfana estructura ensalzaba los cuadros-,
como el cuidado diseño del catálogo. En la conversación previa
a la inauguración, mantenida con el historiador del arte y
comisario Mr. William Feaver, manifestó su deseo de que no se
viera en su obra la pretensión de romper esquemas o de causar
un shock estético, sino la idea de una pintura honesta y
directa, fiel al siglo XX, reflejo autobiográfico, ya que
contiene toda una galería de apuntes sobre amigos, mujeres e
hijos.

     En el orden cronológico establecido en la exposición, se
ve el proceso evolutivo del artista. Lucian Freud, joven judio
alemán, nacido en Berlín (1922) se traslada con la familia a
Londres  en  1933,  cuando  la  situación  en  Alemania  se  hace
peligrosa.

     En la primera época su pintura es reflejo de un realismo
estático,  muy  detallista,  notable  influencia  de  la  Neue
Sachlichkeit alemana, en cuyos retratos los ojos desgranados
parecen observar una realidad nueva; para el propio artista,
son los primeros años en el ámbito artístico londinense, y sus
trazos contrastan netamente con la poderosa deformación de los
cuadros de su contemporáneo y "rival" Francis Bacon.

     Con frecuencia se dice que la pintura de Lucian refleja
una visión infeliz de la vida, misógina, poco agradable, pero
el  pensamiento  del  artista  está  muy  lejos  de  esta
interpretación,  puesto  que  ama  profundamente  la  vida,  las
personas que forman parte de su biografía, trasladando esa
forma  de  sentimiento  pasional  e  instintivo  a  sus  obras.
Resulta evidente que esta percepción realista le lleva lejos
del sentimentalismo y de la ternura, y se manifiesta enemigo
de  academicismos que afecten a cualquier tipo de arte, no



sólo el figurativo.

     En  contraste  con  su  abuelo  Sigmund,  creador  del
psicoanálisis,  Lucian  Freud  está  convencido  de  que  la
apariencia externa habla por sí sola sobre las personas, las
percepciones que tenemos de los demás vienen a través de los
sentidos, del tacto, del olfato, no por la conversación o el
posterior intercambio de ideas; por eso la forma más eficaz y
directa de captar a los otros es mediante la pintura.

     En los años ’80 descubrí la pintura británica de
postguerra, la escuela de Londres, y seguí con férvido interés
la obra de Freud, Bacon y Sutherland (del que, durante años,
vì colgado en mi casa uno de sus cuadros). Evidentemente,
Lucian Freud era el pintor del cuerpo humano, tratado de forma
cruda, sin omitir defectos. La luz devastadora subraya los
detalles  sin  compasión  y  analiza  la  realidad;  más  aún,
profundiza en los perfiles psicológicos. Los encuadres son muy
peculiares,  y  los  trazos  llevan  una  pincelada  de  gran
expresión. No sólo los desnudos muestran casi una calidad
táctil, también los retratos adquieren un particular realismo,
como si los rasgos estuvieran moldeados con las manos.

     La  representación  del  cuerpo  humano  adquiere  una
importancia  que  desborda  el  cuadro,  siendo  los  elementos
circundantes  mera  excusa  cromática  o,  incluso,  acromática,
para resaltar más ese color marfileño de la piel y los tonos
complementarios de la carne en sus juegos de volúmenes. Sus
cuadros parecen capturar una solemnidad transmisora de una
atmósfera que concilia la aparente serenidad del modelo con la
posible inquietud que provoca su representación pictórica en
el observador.

     Es sabido que Lucian Freud evita las entrevistas, no
suele  ser  accesible  en  público,  e  insiste  en  que  lo  más
interesante  sobre  él  se  puede  contemplar  en  los  cuadros.
Esquivo al hablar de sí mismo, parece ejercer un poderoso
control sobre sus modelos a la hora de posar. Se percibe una



tensión que desarrolla inevitablemente en los retratos, y que,
circunstancialmente, emana de unos desnudos inquietantes; es
como si a través del lenguaje de la carne, llegara a una
íntima comprensión del carácter. En realidad su pintura, al
margen de convencimientos estéticos, nos afecta de algún modo
y, en este caso, prefiero dejar que el proceso psicoanalítico
del abuelo Sigmund, flote en libertad.

     Con esta retrospectiva queda patente que para Lucian
Freud "todo es autobiográfico. Todo es un retrato".

    
                                                     

   

 


