
Mujeres  del  siglo  XX,  José
Luis Cano
 

            José Luis Cano (Zaragoza, 1948) estudió en la
Escuela Superior de Bellas Artes de San Jorge de Barcelona,
para complementar su formación en el Estudio Rabadán y en la
Escuela de Artes y Oficios de Zaragoza. Miembro del Grupo
Azuda 40 y del Colectivo Plástico Zaragoza, ha publicado tiras
cómicas en El Día, El Periódico de Aragón y, en la actualidad,
continúa esta labor en el Heraldo de Aragón.

Con dedicación artesanal, José Luis Cano se entrega a la
pintura, el diseño gráfico, la ilustración y el dibujo. A
comienzos de los años ochenta del pasado siglo el artista
comienza sus viñetas de humor y, desde entonces, ese tono es
el que ha marcado la puesta en escena de la representación de
numerosos personajes ilustres, tales como Luis Buñuel, Goya,
María Moliner, Miguel Servet, Ramón y Cajal o Fernando El
Católico, entre un largo etcétera.

Ahora le ha tocado el turno a un nutrido grupo de mujeres
contemporáneas  sorprendentes,  valientes,  rupturistas,
brillantes. Con motivo de la celebración del 8 de Marzo, Día
Internacional  de  la  Mujer,  la  Casa  de  la  Mujer  del
Ayuntamiento  de  Zaragoza  ha  conformado  un  programa  de
actividades  destinado  a  reflexionar  acerca  de  los  avances
obtenidos por las mujeres a lo largo de la historia y a
visibilizar aquellos espacios en los que todavía queda un
largo camino por recorrer en la lucha por la igualdad entre
hombres y mujeres. Y es dentro de este programa donde se
inscribe la muestra Mujeres del siglo XX de José Luis Cano,
que podrá verse en la Sala Juana Francés de la Casa de la
Mujer del Ayuntamiento de Zaragoza hasta el 14 de mayo del
presente año.

José Luis Cano lleva trabajando en su serie de Mujeres
contemporáneas  más  de  quince  años,  dibujos  realizados  con
carboncillo y pastel sobre papel Arches que, en origen, iban a
ser  ilustraciones  para  un  libro  de  Antón  Castro  que,

https://aacadigital.com/articulos/mujeres-del-siglo-xx-jose-luis-cano/
https://aacadigital.com/articulos/mujeres-del-siglo-xx-jose-luis-cano/


finalmente, no se pudo materializarse. Su autor presenta en la
Sala Juana Francés treinta y cinco ilustraciones de mujeres,
seleccionadas  entre  los  más  de  cincuenta  retratos  que  ha
realizado hasta la fecha, que, desde distintos ámbitos de la
creación, puesto que pueden verse bailarinas, investigadoras,
diseñadoras de moda, pintoras, viajeras, escritoras, actrices,
filósofas y activistas, abrieron el camino hacia la igualdad a
lo  largo  del  siglo  XX.  Desde  diferentes  procedencias
culturales,  económicas  y  geográficas  estas  figuras
imprescindibles del pasado siglo superaron los obstáculos de
una  sociedad  patriarcal  y  crearon  nuevos  modelos  de
comportamiento  que  transformaron  su  mundo  abriendo  nuevos
caminos a las siguientes generaciones de mujeres.

Con admiración e ironía, José Luis Cano retrata con trazos
fuertes y expresivos, en ocasiones próximos a la caricatura, y
tonos no siempre realistas, a mujeres de la talla de Marie
Curie, Mata Hari, Colette, Rosa Luxemburgo, Virginia Woolf,
Peggy Guggenheim, Coco Chanel, Djuna Barnes, María Zambrano,
Louise Bourgeois, Pilar Bayona, Frida Kahlo, Lee Miller, Edith
Piaf, María de Ávila, Carmen Amaya, Marguerite Duras o Wangari
Maathai, por citar sólo algunos nombres. En estos dibujos el
artista captura una actitud o rasgo de personalidad de la
retratada, su forma de estar y presentarse ante el mundo, la
huella que en él ha dejado, sus luces y sus sombras, sus
pasiones arrebatadoras o arrebatadas, su superficial amor por
el lujo o su profunda devoción por la vida.

Y en el lienzo central de la Sala Juana Francés el mural,
a  carboncillo  y  cretas,  de  Gisèlle  Freund  (1908-1982),
“Fotógrafa alemana (a la que más he copiado), retrató a todos
los talentos de su época y dijo: ‘No sé por qué nos cubrimos
los  genitales  cuando  lo  más  desnudo  que  tenemos  es  el
rostro’”, anota José Luis Cano junto a su dibujo. Gisèlle
Freund perpetuó con sus instantáneas la imagen de las mujeres
más destacadas del siglo XX logrando una captación psicológica
digna de los grandes maestros de la fotografía. Su cámara guía
nuestra visita de la exposición y nuestro encuentro con cada
una de “las mujeres de Cano”. Su mirada nos introduce en la
historia del siglo XX, una historia que existe, que es, que
reclama a gritos su lugar en libros y academias, por mucho que
algunos se esfuercen en silenciar.



Véanse  estos  retratos  de  mujeres  del  siglo  XX  como
homenaje a la mujer, a su desarrollo intelectual y a sus
extensas  y  destacadas  contribuciones  al  mundo  artístico,
memoria de rebeldía y de afán de superación. 

 

 

Kumiko Fujimura. Movimiento y
silencio.
            Kumiko Fujimura (Osaka, Japón, 1958) reside en
España desde 1990 y concretamente en la capital aragonesa
desde  hace  13  años.  Este  hecho  explica  que  haya  sido  en
nuestro país donde ha desarrollado su principal labor creativa
y que sus obras se hayan expuesto, sobre todo, en ciudades
como Zaragoza, Madrid, Barcelona, Teruel, Valencia y Lérida,
aunque también han viajado a La Habana, París o, por supuesto,
Tokio y Osaka.

En esta ocasión, la Sala CAI Barbasán de Zaragoza acoge un
compendio de sus trabajos más recientes y que, en la mayoría
de los casos, no han sido mostrados al público anteriormente.
En esta muestra, a través de más de una veintena de piezas,
Fujimura nos presenta su particular y sensible interpretación
del  movimiento  y  el  silencio,  logrando  materializar  la
abstracción de ambos conceptos por medio de temáticas como la
danza y el deporte. De este modo, los protagonistas de sus
cuadros  son  siempre  figuras,  individuales  o  dispuestas  en
grupos,  que  se  comunican  únicamente  con  sus  cuerpos,
conquistando el espacio y generando simultáneamente un gran
dinamismo.

Es precisamente ahí, en el tratamiento del movimiento,
donde radica la verdadera originalidad y el profundo valor del
trabajo de Fujimura pues su plasmación en el lienzo nace de
una simbiosis perfecta entre la cultura de su país de origen y

https://aacadigital.com/articulos/kumiko-fujimura-movimiento-y-silencio/
https://aacadigital.com/articulos/kumiko-fujimura-movimiento-y-silencio/


del de adopción: En mi trabajo intento unir la delicadeza de
Japón y la fuerza de España – afirma la propia artista.

Así, en su obra encontramos, por un lado, los ecos de la
mejor pintura a la tinta china o sumi-e, técnica ancestral que
Fujimura conoce profundamente y practica aunque en su caso
alejada  de  cualquier  connotación  zen  o  religiosa.  Esta
influencia  se  hace  palpable  en  sus  creaciones  gracias  a
elementos como la aparente rapidez de ejecución, la controlada
intensidad del trazo, el dominio del recorrido del pincel -
obtenido a base de la repetición infinita de cada motivo-, la
plasmación  del  instante,  la  espontaneidad,  la  búsqueda
equilibrada de los espacios vacíos o la eliminación de todo lo
innecesario  y  superfluo.  Fujimura  lleva  hasta  sus  últimas
consecuencias todos estos valores, construyendo unas imágenes
leves y sencillas que remiten a un estado de paz interior y de
silencio que insinúan más que concretan, que sugirieren más
que imponen…

Por otro lado, el tema mismo del movimiento refleja una
energía, una vitalidad y una pasión que conecta directamente
con su visión de la idiosincrasia española. Así, Fujimura
plasma todos esos sentimientos en sus obras, tejiendo una
conmovedora intensidad que admite haber hallado y cultivado en
nuestro país. De hecho, fue en la Facultad de Bellas Artes de
la  Universidad  Complutense  de  Madrid  -allí  estudió  a
principios  de  la  década  de  los  noventa-,  donde  comenzó  a
trabajar este tema que con múltiples variaciones y sumamente
perfeccionado llega hoy en día a la Sala Barbasán.

Igualmente,  fue  en  España  donde  conoció  y  empezó  a
utilizar la técnica del acrílico, empleada como base para
todas las obras de la exposición que ahora nos ocupa. Sin
embargo, Fujimura lejos de adoptar sin más este procedimiento
pictórico,  ha  sabido  combinarlo  con  la  tinta  china,
adaptándolo a sus necesidades plásticas al permitirle trabajar
con gran velocidad y captar con mayor naturalidad los gestos
de las figuras, así como también alcanzar un marcado contraste
–casi monocromo como sería habitual en el sumi-e– entre las
figuras y los fondos, aunque empleando, sobre todo, el lienzo
como soporte en lugar del papel.

 Otra de las principales virtudes de esta interesante
muestra, es sin duda, el hecho de que Fujimura nos presenta un
amplio repertorio de recursos compositivos y temáticos, algo



poco habitual en su producción de acrílicos. De este modo,
descubrimos, por ejemplo, agrupaciones de diversos personajes
cuya presencia se insinúa tan solo mediante delgadas líneas
que generan incompletos contornos y suaves manchas de colores.
En ellas las figuras se contorsionan, saltan, se tensan, se
relajan, se balancean o simplemente permanecen sentadas.

Asimismo, también sorprenden los homenajes que Fujimura
rinde a la personal manera de bailar de Michael Jackson, uno
de los pocos protagonistas masculinos de sus lienzos, cuyos
movimientos  capta  con  pinceladas  que  se  aproximan  en  su
ejecución  gestual  a  la  caligrafía  oriental.  Además,  por
primera  vez,  la  artista  ha  logrado  abordar  un  tema  tan
complejo como la expresión corporal en el deporte a través de
la estilizada anatomía de atletas que desafían al viento en su
veloz  carrera  o  de  nadadoras  cuya  conexión  con  el  medio
acuático se sugiere en sus curvadas siluetas a través del
color azul.

No  obstante,  uno  de  los  capítulos  que  mayor  emoción
proporcionan al espectador son las sutiles representaciones
individuales de bailarinas. Los delicados cuerpos de estas
mujeres  parecen  mantenerse  en  la  bruma,  sus  difuminados
rostros  buscan  el  anonimato  y  sus  desdibujadas  manos  nos
transmiten sentimientos en apariencia lejanos pero totalmente
legibles.  Tan  solo  sus  bustos  han  sido  remarcados  por
expresivos trazos de tinta china, aunque sin perder el efecto
vaporoso de los vestidos, consiguiendo sintetizar en escasas
pinceladas la esencia, la fluidez y la fuerza de cada giro o
desplazamiento.

Sin lugar a dudas, Kumiko Fujimura se trata de una de las
artistas más interesantes de la escena artística aragonesa,
así como también del panorama de los artistas japoneses que
residen en nuestro país. En este sentido, sus obras, tal y
como queda patente en esta exposición, hablan por sí mismas.
Eso sí, hablan pero sin alzar excesivamente la voz, sin exigir
un especial protagonismo y en su discreta existencia se alzan
como poemas visuales de la más elevada calidad estética.



Sisterland,  el  particular
paraíso  femenino  de  Carmela
García
 

            Carmela García, nacida en Lanzarote en 1964 y
residente en Madrid, posee una amplia y destacada trayectoria,
centrada  fundamentalmente  en  la  fotografía,  experimentando
también en los ámbitos del vídeo, la instalación y el dibujo.

            Su producción artística se adentra en el mundo de
las mujeres en un análisis de las relaciones que establecen en
los espacios públicos y privados, naturales y culturales. La
problemática clave de la representación femenina reside en que
la identidad y la imagen de la mujer siempre se han construido
desde  la  perspectiva  del  deseo  masculino  dentro  de  una
concepción patriarcal de la femineidad. Sin embargo, en la
obra de Carmela García desaparece la presencia masculina y
renace un nuevo y particular paraíso: un paraíso femenino. En
los escenarios que recrea la artista, el mundo emocional da
paso al simbólico, en el cual cada gesto conforma un código
encriptado más allá de toda obviedad. Solas o en grupo, en
calles, parques públicos, cuartos de baño o festivales de
música las mujeres de Carmela García establecen relaciones con
el espacio y tienden lazos afectivos entre ellas no exentos de
contradicciones y ambigüedades, como abierto y cambiante es en
nuestros  días  el  concepto  del  género,  y  a  las  que  el
espectador  debe  dar  su  propio  sentido  en  relación  a  sus
experiencias o inquietudes.

            Sin el feminismo, uno de los acontecimientos más
relevantes  del  siglo  XX,  el  pensamiento  contemporáneo  no
habría  podido  abordar  conceptos  decisivos  como  el  de  la
identidad,  tanto  individual  como  colectiva.  Las  prácticas
artísticas  vinculadas  al  pensamiento  crítico  feminista  han
desmontado el concepto esencialista de los géneros para dar
paso  a  una  identidad  inestable,  múltiple,  fragmentaria  y
cambiante, como bien han estudiado teóricas como Judith Butler
o Rosi Braidotti.

https://aacadigital.com/articulos/sisterland-el-particular-paraiso-femenino-de-carmela-garcia/
https://aacadigital.com/articulos/sisterland-el-particular-paraiso-femenino-de-carmela-garcia/
https://aacadigital.com/articulos/sisterland-el-particular-paraiso-femenino-de-carmela-garcia/


            Carmela García no plasma en su obra intención
política, biográfica o existencial alguna, sino que desarrolla
en sus fotografias, videoproyecciones, instalaciones y dibujos
cuestiones relativas, como ya dijimos, a la identidad y el
género, no con la intención de documentar la realidad sino de
recrear ficciones vinculadas al deseo.

            En Chicas, deseo y ficción (1998), su primera
serie fotográfica, Carmela García ya empieza a explorar a la
mujer como individuo que centra un universo de deseo y de
ficción que explora lo que somos y a cuestionar la mirada en
acciones  personales  que  hablan  de  la  autorrepresentación,
hecho que justifica que sus modelos siempre sean mujeres. En
esta  serie,  las  moradoras  del  espacio  urbano  intentan
apropiarse de éste con fines distintos a los estrictamente
oficiales.  La  autora  que  nos  ocupa  también  colecciona
fotografías anónimas del siglo XIX y las primeras décadas del
XX en las que mujeres solas, en pareja o en grupo, en espacios
públicos  y  privados,  revelan  situaciones  afectivas  entre
ellas, colección reunida en su libro Mujeres, amor y mentiras
(2003), publicación que cristaliza en la instalación Mentiras
(2001-2004), reflejo de la voluntad de la artista de explorar
una  historia  a  la  que  puede  referirse  como  propia,  una
historia que nace del reconocimiento de lo que una es. Otro
hito  a  destacar  en  su  variada  producción  es  Constelación
 (2008), proyecto artístico producido por el MUSAC (Museo de
Arte Contemporáneo de León) y que Carmela García diseña para
sus espacios. Su larga trayectoria de indagación en torno al
género  y  la  identidad  se  materializan  en  este  trabajo  en
vídeo, dibujo, instalación, apropiación y taller de la artista
para, entre otros temas tratados en las obras de esta muestra,
rastrear, documentar y reconstruir la vida de aquellas mujeres
que  coincidieron  en  París,  concretamente  en  la  margen
izquierda del Sena, en los años veinte y treinta del siglo XX,
y cuya actividad cultural, artística y social conformó una
identidad  colectiva  que  marcó  el  debate  sobre  la  mujer
moderna, con ejemplos como Berenice Abbott, Gertrude Stein,
Eileen Gray, Marie Laurencin, Claude Cahun, Suzanne Malherbe,
Sylvia Beach, Colette, Romaine Brooks o Djuna Barnes. Este
interesante trabajo reconstruye una identidad colectiva en la
que  se  manifiesta  claramente  la  relación  entre  espacio,
memoria e identidad, geografía y género, identidad artística e



identidad sexual.

            En el año 2007 el MUSAC encarga a Carmela García
retratar  la  XII  edición  del  festival  de  música  FIB  de
Benicàssim.  De  este  modo,  nace  la  serie  fotográfica
Sisterland, que pudo visitarse en la Sala Juana Francés de la
Casa de la Mujer del Ayuntamiento de Zaragoza, del 28 de enero
al 26 de febrero. Como señala la autora, el título de este
trabajo está asociado al termino sisterhood, que aludiría a la
idea de una hermandad entre las mujeres, una fuerte unión por
la que se ayudaban unas a otras a superar las barreras que les
imponía un mundo de hombres. Las asistentes al festival posan
en sus largas avenidas a la luz del anochecer y del amanecer.
El punto de vista único, ocupando la cámara el lugar que se
otorga al espectador, centra toda su atención en los rostros
de  las  protagonistas,  en  las  cómplices  miradas  que  se
intercambian, en gestos de cariño e incluso en un beso.

Sisterland es la visibilización de un mundo que otros han
mantenido en la invisibilidad: el mundo femenino.

Sisterland es un canto fresco y juvenil de celebración de
la amistad y del amor entre las mujeres.

           

 

Caperucita  ha  crecido.
Exposición en Galería Antonia
Puyó,  Zaragoza,  18  marzo-10
abril 2010
y hace tiempo que es mayor de edad. Denuncia los estereotipos
machistas, toma la cámara como sujeto deseante que mira y
produce imágenes, se inserta en una genealogía de artistas

https://aacadigital.com/articulos/caperucita-ha-crecido-exposicion-en-galeria-antonia-puyo-zaragoza-18-marzo-10-abril-2010/
https://aacadigital.com/articulos/caperucita-ha-crecido-exposicion-en-galeria-antonia-puyo-zaragoza-18-marzo-10-abril-2010/
https://aacadigital.com/articulos/caperucita-ha-crecido-exposicion-en-galeria-antonia-puyo-zaragoza-18-marzo-10-abril-2010/
https://aacadigital.com/articulos/caperucita-ha-crecido-exposicion-en-galeria-antonia-puyo-zaragoza-18-marzo-10-abril-2010/


feministas, nace, renace, se da a luz como artista del siglo
XXI.
 
1.- Jessica Lagunas (Nicaragua 1971) organiza su serie de
videos Para verte mejor, Para besarte mejor y Para acariciarte
mejor (2003) en torno a la repetición. Una hora aplicándose
inopinadamente rimmel en las pestañas, carmín en los labios y
laca en las uñas nos muestra el absurdo de los inalcanzables e
hipersexualizados modelos canónicos de belleza femenina. La
apuesta  es  romper  la  norma  no  mediante  la  confrontación
radical sino mediante la multiplicación de la propia norma,
convertida  por  acumulación  en  ininteligible  y  monstruosa.
 Estas tres acciones de Lagunas encarnarían ese concepto de
género que  Judith Butler lanzó en El género en disputa, según
el  cual  el  género,  lejos  de  ser  una  verdad  anatómica  o
psicológica, aparece como una ficción cultural, como el efecto
performativo de una repetición estilizada de actos que acaban
naturalizándose y produciendo la ilusión de sustancia.
Esta repetición ritualizada de convenciones sociales asociadas
a lo femenino fue incorporada en los años setenta del pasado
siglo por artistas como Marina Abramovich (Yugoslavia 1946),
quien en su acción Art must be Beautiful, Artist must be
Beautiful de 1975, destroza su pelo y su rostro peinándolos
compulsivamente con un cepillo al tiempo que declara una y
otra  vez  “el  arte  debe  ser  hermoso,  la  artista  debe  ser
hermosa”.  Abramovich  exploró  abundantemente  en  sus
performances acerca de los límites del cuerpo y de la mente.
 
2.- Caperucita es una mujer embarazada con la cámara en la
mano. Mientras espera el nacimiento graba a un hombre joven,
desnudo, sensual, que se ofrece como objeto de su mirada y su
deseo. Aude du Pasquier Grall (París 1974) ) articula en Le
Cycle Masculine nº 7 otras posibilidades para la mirada y otro
lenguaje para el deseo. Se trata de la séptima entrega de una
serie que la artista comenzó en 1998, dedicada a explorar la
diversidad masculina -aquí “el misterio” es el hombre- que ha
venido  produciendo  en  diferentes  formatos  –fotografías,



videos, diaporamas- una sugerente inversión de los conceptos
tradicionales de artista y modelo. Sin obviar la sexualidad
masculina, presente por completo, incluídos el registro de la
erección y la posibilidad latente de un intercambio sexual
entre artista y modelo, el trabajo de Pasquier va más allá
articulando un intercambio de roles en busca de la feminidad
del modelo masculino, (quien llega al punto de ser nombrado en
forma de “ciclos”, un tipo de ritmo tradicionalmente atribuido
a las mujeres frente a la linealidad atribuida a los varones);
y en la búsqueda también de la masculinidad de la autora,
artista que empuña la cámara y que emplea su mirada y su
palabra para moldear a su representado. Si bien introduce
novedades en la representación de su autoría: Pasquier combina
para ella el dentro y fuera de campo de la cámara. En una
doble proyección enfrentada, vemos a la artista aparecer y
desaparecer en un montaje que mezcla la grabación por parte de
Pasquier de su modelo, en primer plano, con otra grabación
realizada por una tercera persona en la que vemos a la artista
dentro de la escena, filmando al hombre, aludiendo tal vez a
un  tipo  distinto  de  implicación,  de  colaboración,  con  su
modelo. Y por último, la importancia de las palabras, que
añaden significados importantes a la imagen: humor e ironía en
la  crítica  de  estereotipos,  complejidad  de  sentimientos
contrapuestos y, tal vez potenciada por el embarazo de la
artista, una alusión al tema del incesto.
 
3.-Ana  Bezelga  (Portugal  1979)  realiza  un  homenaje  a  la
artista Ana Mendieta (La Habana 1948-Nueva York 1985) en Re:
Facial  Hair  Trasplants  (2007)  Bezelga  se  introduce  en  el
registro fotográfico de una acción realizada por Mendieta en
1972. Esta artista cubana afincada en los Estados Unidos, que
realizó en los años setenta y la primera mitad de los ochenta
una práctica artística corporal de reivindicación feminista y
búsqueda espiritual a la vez, solicita a un compañero de clase
el  pelo  de  su  barba  para  realizar  su  acción  Facial  Hair
Trasplant, presentada como trabajo final del master en artes
que estaba realizando. En el texto con el que presentó la



acción, Mendieta escribe:
 

El pelo siempre me ha fascinado. La forma en la que crece, donde crece y

la significación que las civilizaciones antiguas le otorgaban.

 
Tras  escribir  sobre  el  significado  del  pelo  en  distintas
culturas y sobre su aplicación en el arte basándose en la Mona
Lisa de Duchamp, continúa:
 

Como extensión de la obra de Duchamp, le pedí a mi amigo Morty Sklar que

se afeitase la barba y me la diese. Me fui poniendo los pelos en la cara

en el mismo lugar en el que él se los había ido cortando. Lo que hice

fue transferir su barba a mi cara. Al decir transferir me refiero a

tomar un objeto de un lugar y ponerlo en otro. Me gusta la idea de

transferir pelo de una persona a otra porque creo que me da la fuerza de

esa persona.

Después de mirarme en el espejo, la barba se hizo real, no parecía un

disfraz. Se convirtió en parte de mí misma y no era en absoluto extraña

a mi apariencia.[1][i]

 
La transferencia a la que se refiere Mendieta tiene que ver con la santería,

religión sincrética afro-cubana que abarca tradiciones espirituales de los

yorubas africanos y elementos del catolicismo español. Los trabajos con pelo

dentro  de  esta  práctica  religiosa  buscan,  como  declara  la  artista,  la

transmisión de la energía de unas personas a otras. Ahí es donde Bezelga se

introduce en el proceso, manipulando la fotografía de Mendieta y situándose

junto a ella, quien le ofrece el pelo de su recién transferida barba. Bezelga

obtiene así la potencia creativa de Mendieta, insertando su trabajo en una

genealogía  de  artistas  feministas.  Es  relevante  señalar  que  Mendieta

participó activamente en el abrazo entre arte y feminismo que tuvo lugar en

los setenta estadounidenses, y que ella misma hizo también una recreación de

genealogía  femenina  homenajeando,  en  otras  de  sus  obras,  a  la  artista

mexicana Frida Kahlo. Quien, por cierto, tiene también un cuadro en el que el

pelo es protagonista: Autorretrato con el pelo cortado, de 1940.

 
4- Sigalit Landau (Israel 1969) juega en sus trabajos con la
transformación,  la  memoria,  el  territorio,  las  entradas  y



salidas, el cuerpo y sus vapores… todo ello insertado en los
conflictos políticos y sociales cercanos a ella. En Standing
on a Watermelon in the Dead Sea (2005) aparece como una nueva
Venus que nace de las aguas, pero esta vez es la propia
artista quien emerge, no del interior de una concha, sino
erguida sobre una sandía. La fluidez del cuerpo femenino bajo
el  agua,  e  incluso  la  postura  concreta,  nos  recuerdan  a
Pipilotti Rist y su Syp my Ocean (1996), pero, más allá del
gesto,  Landau  alude  a  otras  cuestiones:  Las  especiales
características del Mar Muerto, un lago diez veces más salado
que  los  océanos  en  el  que  por  este  motivo  es  imposible
hundirse, impulsan inexorablemente el  cuerpo de la artista
hacia el exterior del agua. Puede resultar de interés señalar
que la imagen del cuerpo femenino en equilibrio dentro del
agua,  en  la  que  encontramos  fácilmente  resonancias  del
nacimiento, del líquido amniótico, de la primera morada en la
que nos hacemos cuerpo, de la fertilidad, se nos presenta
precisamente  en  este  mar  en  el  que,  debido  a  su  alta
salinidad, no es posible la vida. La elección de este elemento
puede estar relacionada con la complicada situación política
de  esta  zona  del  mundo,  en  concreto  con  la  ocupación  de
Palestina por parte del estado de Israel. En el cuerpo de la
artista, filmado en vertical desde abajo, de pie y con los
brazos abiertos en forma de cruz, resuenan también elementos
sacrificiales. La propia artista declara:
 

Me  balanceo  para  mantenerme  recta  sobre  una  sandía  resbaladiza,  varios

metros por debajo de las costas secas más bajas de la Tierra, las aguas

saturadas de sal del mar Muerto. Este lago nunca ha sido visto o filmado

desde debajo de sus aguas. La sandía gravita hacia arriba para tirarme y

rebotar en la superficie. Los objetos flotan horizontalmente. Así, flotar

verticalmente  es  un  desafío  que  implica  un  considerable  movimiento  de

brazos. Podría estar imitando como un mimo el movimiento de volar de un

pájaro  sobre  un  huevo.  //  Mi  cabeza  no  estaba  sumergida  por  lo  tanto,

sentía  que  estaba  sobre  mi  cráneo,  o  mi  útero  //  El  vapor  de  la  dulce

fruta es visible; como un cordón umbilical todavía animado // La mujer de

Lot castigada (Génesis 19:26)[2] La diosa del destino: Fortuna sobre una



 esfera[3].

 
Es interesante observar como la artista sugiere en este texto
nociones  de  subjetividad  encarnadas  que  deshacen  las
oposiciones  binarias  establecidas:  cabeza  y   útero  a  la  vez,
como fuente de una sabiduría que tiene en cuenta al cuerpo, a
la  interdependencia  con  el  entorno  y  con  el  legado  cultural:
volar dentro del agua, sandía o huevo, cuerpo en equilibrio con
los brazos abiertos como trompas de Falopio. Diosa y estatua de
sal.
Esta  pieza  está  relacionada  con  otro  video  de  la  artista,
DeadSee  ,  también  de  2005,  en  el  que  muestra  una  gran  balsa
construida  con  quinientas  sandías  unidas  en  espiral  sobre  el
mar  Muerto.  La  artista  avanza  flotando  entre  la  espiral  en
sentido inverso a la misma. Este video se mostró como parte de
la  instalación  The  Enless  Solution  (La  Solución  Interminable)
en Tel Aviv. Fue rodado en la zona de Masada, uno de los más
importantes símbolos del judaísmo.
 
5-  La  exhibición  en  paralelo  del  video  de  Ingrid  Mwangi  (1975,
Nairobi) Creepcreature (2009) junto a la ya mencionada pieza de Landau
es  un  acierto  pues  los  sentidos  de  ambos  trabajos  resultan
amplificados por el contraste entre el mar, en el caso de Landau, y el
desierto en el de Mwangi. Si contemplábamos el esfuerzo de Landau por
mantener su cuerpo en flotación vertical bajo el agua, Creepcreature
nos presenta a su autora en soledad luchando denodadamente por avanzar
en un desierto de barro que tira de ella y parece querer engullirla.
"Como  artista-intérprete,  reacciono,  interpreto  y  pongo  en  cuestión  los

clichés,  los  estereotipos  a  los  que  soy  confrontada.  Para  hacerlo  he

elaborado una estrategia artística que consiste en adoptar el papel del otro.

Soy el ser herido, la fiera enjaulada, la criatura exótica, la reina desnuda.

Mi piel se colorea con múltiples matices. Mis pies están suspendidos, como

los de un ahorcado, mi espalda respira tranquila, pero luce las marcas del

látigo, mi rostro se hunde en el río rojo donde se ha vertido la sangre. Me

sirvo del arte para despertar las conciencias."

Esta exposición se inserta dentro de las actividades programadas por la XIII

M u e s t r a  I n t e r n a c i o n a l  d e  C i n e  R e a l i z a d o  p o r  M u j e r e s  -



www.muestracinemujereszgz.org-. Organizada por la asociación Odeonia y el

Seminario Interdisciplinar de Estudios de la Mujer de la Universidad de

Zaragoza, tiene lugar en el Centro de Historia entre el 13 y el 21 de marzo

de 2010. Esta muestra proyecta también una selección de piezas de videoarte

de las artistas mencionadas y de otras como Regina José Galindo, Beth Moisés

o Mª Adela Díaz, y el interesantísimo e imprescindible documental Not for

Sale (1998) de Laura Cottingham, que muestra cantidad de grabaciones de

archivo acerca del abrazo entre arte y feminismo que tuvo lugar en la década

de los setenta del siglo XX en Estados Unidos. Todo un lujo.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[1] Ana Mendieta, Fundación Antonio Tapies y Centro Galego de Arte Contemporánea,
Santiago de Compostela 1997, p.179
 
[2] El Génesis 19 habla de la destrucción de Sodoma y Gomorra. Dos Ángeles avisaron
a  Lot  para  que  sacara  a  su  familia  de  la  ciudad,  prohibiéndole  volver  la  cabeza
atrás. Su mujer lo hizo y se convirtió en estatua de sal.
 
[3]  No  sólo  la  diosa  Fortuna  ha  sido  representada  sobre  una  esfera,  también  su
descendiente, la virgen María, en imágenes como la de la Inmaculada Concepción.

 



Entrega de premios AACA 2010
en la Galería Pepe Rebollo de
Zaragoza
La Galería Pepe Rebollo ha acogido, el día 30 de marzo a las
20.30h, el acto de entrega de los premios AACA 2009, otorgados
a Javier Codesal (premiado por su exposición en el Palau de la
Virreina), al suplemento de Artes y Letras del Heraldo de
Aragón  (por  las  excelentes  colaboraciones  de  artistas  y
críticos de arte contemporáneo en sus páginas) y a la propia
Galería Pepe Rebollo.

 

Pepe Rebollo recoge el premio
concedido a su galería de

arte

Antón Castro recoge el premio
del suplemento cultural que

dirige

Javier Codesal recoge el
premio por su exposición

 
La Asociación Aragonesa de Críticos de Arte ha reconocido, por
fin, la trayectoria urbana de Pepe Rebollo como galerista de
Arte contemporáneo, porque no hay duda de su buen gusto y su
capacidad de seleccionar y elegir lo más exquisito del Arte
Actual, sin necesidad de guiarse por las "firmas catalogadas"
que vienen a ser como las "marcas" del mercado de bienes de
"consumo",  sino  que  apoya  artistas  jóvenes,  a  menudo
desconocidos,  porque  cree  en  el  valor  intrínseco  de  su
producción y luego los sigue arropando durante toda su vida,
ya consagrados, cuando no se trata de una amistad eterna con

https://aacadigital.com/articulos/entrega-de-premios-aaca-2010-en-la-galeria-pepe-rebollo-de-zaragoza/
https://aacadigital.com/articulos/entrega-de-premios-aaca-2010-en-la-galeria-pepe-rebollo-de-zaragoza/
https://aacadigital.com/articulos/entrega-de-premios-aaca-2010-en-la-galeria-pepe-rebollo-de-zaragoza/


los considerados "históricos de la vanguardia" (ej. Vera y
Sahún), esa relación empática con los que compartimos los
mismos gustos.
Precisamente, lo que en Estética se conoce como "teoría de la
empatía", se puede aplicar a la relación que me une a la
Galería Pepe Rebollo y a su director, Pepe.
Conocí a Pepe Rebollo hacia 1972, en un comercio de material
fotográfico, ya desaparecido, "Cámera", en Gran Vía, era un
joven bello y expresivo que acudía, como yo, a revelar sus
fotografías, en su caso de ballet y en el entorno de María de
Ávila. Con su capacidad de exultante oratoria, se refirió a
Federico Torralba, curiosamente mi director de Tesis Doctoral
entonces.  Aunque  no  me  presenté,  ya  compartíamos  dos
afinidades,  porque  en  el  Estudio  María  de  Ávila  yo  había
estudiado  ballet  durante  cuatro  años.  Los  dos  estamos  de
acuerdo en que Lola ha sido pionera en España en el apoyo al
ballet y que Don Federico ha sido siempre un vanguardista,
cuando aquí en Aragón nadie sabía lo que era la vanguardia
artística.
A partir de 1973, Pepe Rebollo entra a formar parte de la
"Galería Atenas", con , de nuevo, Federico Torralba, y Antonio
Fortún, mi excompañero de clases de Dibujo Artístico en la
Escuela de Artes con el profesor Navarro…más coincidencias…
Las exposiciones de la Atenas eran tan memorables que las
visitábamos con un fervor casi religioso y, como es lógico,
los que compartimos la pasión por el Arte somos, en la medida
de nuestras posibilidades, coleccionistas, el problema que yo
tenía es que cuando yo iba a Atenas y me apasionaba por una
pieza, habitualmente Pepe Rebollo se la había reservado para
su propia colección particular: esto me ocurrió con Mestre y
con Natalio Bayo (¡dichosa identificación en cuanto a gustos
entre Pepe y yo!). Tuve suerte con Heras ( en su colectiva con
Boix y Armengol) y con Salvador Victoria, en esta exposición
pude elegir la mejor pieza que aún conservo, reproducida en el
catálogo de la exposición de Galería Atenas del Palacio de
Sástago (2004). En la Atenas, aparte de mi memoria personal,
expusieron Picasso, Clavé y un largo etc. , pero, también se
formó  el  grupo  de  Trama,  del  que,uno  de  sus  componentes,
Broto, ha conseguido fama internacional.
Cuando se cerró la Galería Atenas, Federico Torralba (antiguo
dueño de Kalós), ya era director del Departamento de Historia



del Arte de la Universidad de Zaragoza, al que pertenezco hace
treinta y ocho años.
Desde  1978  a  1981  Pepe  Rebollo  continuó  su  trayectoria,
entonces  en  el  edificio  Aída  que  dio  nombre  a  su  nueva
galería, cita tan obligada como todo lo anterior y por la que
pasaron artistas que a Pepe le gustaban porque entiende de
Arte, al margen de las leyes del Mercado Artístico, pero que
frecuentemente han sido reconocidos desde el punto de vista
comercial,  (ya  se  sabe  que  no  tiene  por  que  haber
coincidencia), Pepe recuerda el caso de Miquel Barceló.
La "Galería Z" en la Calle del Ciprés, desde 1982, contó, en
origen, con la presencia de Pepe Rebollo, pero su, entonces
socio, Miguel Marcos lleva una trayectoria diferente, solo
apoya firmas reconocidas por el Mercado. Cuando desapareció
Pepe yo también dejé de ir por allí.
Por aquellos años Pepe Rebollo ejerció como comisario y asesor
de instituciones y colecciones y desde el 2000 hasta ahora
(2010) dirige la galería a su nombre de María Lostal nº 5, en
la que trabaja mi exalumno-amigo de Historia del Arte Manu
Azcona,  conocido  entre  otras  actividades  por  sus
"performances".  Desde  aquí  Pepe  aporta  su  arropo  moral  a
artistas como Fernando Martín Godoy, María Enfedaque, Clara
Carnicer, Javier Riaño, Javi Joven, los ya citados Vera y
Sahún y su amigo del alma, con el que más se identifica, si
hablamos de identificaciones: Jorge Gay. Perdón si me dejo a
otros muchos…sería interminable…
La trayectoria de Pepe Rebollo continúa coherentemente alejada
de los excesos experimentalistas que yo critico en mi último
libro: "Arte Actual" (Prensas Universitarias, Zaragoza, 2010):
coincidimos los dos en que neodadaístas y neoconceptualistas
no aportan nada a lo ya experimentado por Marcel Duchamp en
1913 y que el "Brit Art" y Damien Hirst y sus vacas podridas
no hacen sino engrosar los vertederos. Y es que: ¿somos unos
clásicos del Arte Actual?.
Por si esto fuera poco, por tradición familiar, somos unos
enamorados de la montaña, mi abuelo fue fundador y presidente
de Montañeros de Aragón y mi hijo, que escala, fue amigo de
Fabián,  el  hijo  de  Pepe,  que,  desgraciadamente  murió  en
Riglos. Como amigo del montañero Pepe Garcés, Pepe Rebollo ha
participado en expediciones: en el Everest , como cocinero en
el campo base, pero también en Los Andes, Kamciatka, Perú y



también Kenia.
Nos  unen  nuestras  pasiones,  nuestros  amigos  y  nuestros
admirados líderes vanguardistas: con lo que tenemos aquí otra
nueva aportación a la teoría de la "Einfühlung"

iMPASSE  9.  Entre  brumas  y
fragmentos
En la praxis contemporánea del arte, la exposición cumple con la función de modelar
la percepción de la sociedad en la que se inserta (ya que ella valida un código
estético, un sistema conceptual, una ideología y una praxis artísticas), en este
contexto, el curador resulta una figura de gran trascendencia. Una figura que ha ido
definiendo su función y su espacio a lo largo de las últimas décadas para llenar el
vacío dejado por la crítica convencional y por una concepción del arte que abandona
su valor estético e incluso su “capacidad de asombro” a favor del discurso (a la
reflexión social, política, cultural, que este plantea).
En el escenario actual, la “autonomía de la obra de arte” resulta más precaria,
menos convincente. La pieza artística se auto-descubre como un elemento dialogante,
necesitada de un contexto e interlocutores junto a los cuales consolidar su discurso
y justificar su existencia. La función del curador surge entonces como dinamizador
necesario para generar dicho diálogo, para encontrar o proponer los contextos, los
interlocutores, las motivaciones, en los cuales el trabajo del artista y las obra de
arte como tal, sigan existiendo como hechos significativos.
Sin embargo la curaduría en si misma sigue siendo un espacio brumoso, donde la
variedad de posturas (el curador como autor, tamizador, intermediario, promotor,
interprete, etc.) dificultan la estructuración de un modelo formativo que satisfaga
a todos. ¿Como establecer los límites de una disciplina cuando la materia de la cual
ésta se ocupará se encuentra en mutación constante?   ¿Cual sería el modo adecuado
de  transmitir  esta  disciplina  de  bordes  difusos  a  aquellos  interesados  en
desarrollar  su  práctica?  ¿Cual  la  manera  de  abordar  la  práxis  cuando  tenemos
conciencia de que los simulacros de verdad sobre los que se constituían nuestras
certezas se han diluido, dejando en su lugar un espacio que se debate entre la
intuición personal y los restos del discurso académico tradicional? 
Este nuevo número de IMPASSE vuelve a acercarse a la curaduría, Esta vez desde una
mirada vivencial que explora la respuesta que se da a estas y otras preguntas desde
algunos  de  los  más  prestigiosos  centros  de  formación  de  curadores  a  nivel
internacional. Dieciseis textos, de otros tantos profesionales, formados en los
programas Visual Arts Administration: Curating and Commissioning contemporary Art,
Royal  College  of  Art;  Independent  Study  Program,  Withney  Museum;  Center  of
curatorial Studies in art and Contemporary Culture, Bard College; Ecole du Magasin,
Grenoble ; Curatorial Programme, De Appel Foundation; Making Art Different, AIT,
integrados para mostrarnos una panorámica del aprendizaje curatorial desde diversas
perspectivas y criterios formativos/metodológicos.
 
El  conjunto  es  heterogéneo  y  combina  textos  reflexivos,  llenos  de  opiniones
comprometidas, con asepticos documentos descriptivos que evitan la opinión sobre lo

https://aacadigital.com/articulos/impasse-9-entre-brumas-y-fragmentos/
https://aacadigital.com/articulos/impasse-9-entre-brumas-y-fragmentos/


descrito. Sesudos escritos cuasi divulgativos, críticas metodológicas y entusiastas
apologías de la enseñanza recibida y la experiencia propia.
 
Los textos recogidos aportan elementos de reflexión, que pueden ir desde la validez
o no de la formación especializada para curadores (desde los aspectos metodológico y
académico),  la  pertinencia  de  esta  (y  la  consecuente  produción  masiva  de
profesionales  necesitados  de  justificar  su  existencia.  Un  elemento  más  en  la
industria  cultural  y  la  conflictiva  dimensión  empresarial  del  arte),  hasta  la
búsqueda de nuevas figuras o dispositivos que permitan avanzar en la reflexión,
interpelación y búsqueda de escenarios para el desarrollo de la práctica artística.
 
Una mezcla interesante, que merece – y justifica – el tiempo invertido en su
lectura.

La  superposición  de  la
pintura:  Julia  Dorado  en  A
del Arte
Le masques, toujours fabriqués en secret et, après usage, détruits ou cachés,

transforment les officiants en Dieux, en Esprits, en Animaux-Ancêtres, en toutes

sortes de forces surnaturelles terrifiantes et fécondantes

Roger Caillois, Les jeux et les hommes. Le masque et le vertige, 1967

 
 
            Si somos observadores, nos asombrará en la actual exposición
de Julia Dorado en la Galería A del Arte de Zaragoza, el empleo del
collage y de papeles reutilizados bajo un concepto tan puro de la
pintura,  expresado,  exaltado  y  defendido  además  en  los  textos  que
ilustran las imágenes del catálogo. Pero, ¿cómo se entiende este concepto
de pureza pictórica que parece presentarse como la antítesis absoluta de
la realidad, cuyos fragmentos le sirven de modelo? ¿Acaso se trata, sino
de un retorno a los sagrados marcos académicos, sí al purismo del
formalismo norteamericano y greenbergiano? Así lo hace sospechar la idea
de la pintura que ostenta como absoluta negación de la realidad, al
constituirse como producto de su ilusión, lo que no resulta grave desde
un punto de vista platónico, sino por el hecho de que por esa misma

https://aacadigital.com/articulos/la-superposicion-de-la-pintura-julia-dorado-en-a-del-arte/
https://aacadigital.com/articulos/la-superposicion-de-la-pintura-julia-dorado-en-a-del-arte/
https://aacadigital.com/articulos/la-superposicion-de-la-pintura-julia-dorado-en-a-del-arte/


naturaleza suya está llamada a interponerse sobre ella, en tanto que la
pintura  desde  sus  orígenes  prehistóricos  se  ha  presentado  como  un
mensaje, incluso a menudo un código que desea referir y, sobre todo,
representar. La pintura es fundamentalmente superposición, máscara, y así
fue reivindicada por ejemplo en 1961 por Jean Dubuffet para distinguir
sus assemblages de los collages de la vanguardia histórica, dado que él
superponía, untaba y no yuxtaponía. Esa cualidad, por el momento, no
podía ser alcanzada por los medios de la reproducción mecánica.

Por todo ello la pintura de Julia Dorado debe ser entendida desde
su proceso de constitución, -su verdadera profundidad- (su Punto de fuga
de 2007 es en realidad un autorretrato gestual), el cual resulta de una
absoluta inversión de lo que pudiéramos entender como productividad y
creatividad artística. Si bien ella subraya la oposición abierta entre la
pintura y su modelo real, también entiende que aquella está totalmente
ligada a la vida, y con ello no puede referirse a las formas pintadas,
dado que por los títulos (Aquí no me quedo, La barrera, Espejo, La escala
de Jacob, la deformación que sufren modelos como El conejo blanco, etc…)
las entendemos como formas sin lugar ni materia, desfiguradas, tamizadas,
entelequias imposibles de ser habitadas. El organicismo vital procede del
pulso de la mano que ha sostenido el pincel, cuyas pinceladas y garabatos
han querido registrarlo taquigráficamente a modo de firma antes que
imitar la realidad. Este fenómeno es investigado por Julia de forma
radical,  al  simplificar  el  proceso  adoptando  los  modelos  reales
directamente, pintando sobre ellos, tratándolos por lo que son, simples
soportes del gesto. Afincada en Bruselas hace aproximadamente veinte
años,  todas  las  mañanas  recoge  del  buzón  la  prensa  distribuida
gratuitamente a diario, con el fin de leerla con un roturador, un pincel,
etc.  La  creación  comienza  en  esta  singular  lectura,  un  proceso  de
corrección que en verdad conduce a la configuración de un nuevo conjunto.
De esta manera la pintura sólo puede ser erigida como constructiva,
aunque únicamente durante el tiempo en que pertenece a este impulso
necesario,  lógico  y  hasta  consciente,  y  en  el  cual  consiste  la
corrección: una posesión de la realidad por el sujeto hasta dar como
resultado un tercero. Por ello su pintura se plantea como el bloc de
notas de un transcurso (la cantidad de libros pintados testimonian este
concepto de necesidad de plasmar un recorrido, sin duda gestual) a través
de fotografías y caracteres de la prensa, cuyas composiciones aún podemos



adivinar en la dispersión compositiva de los temas resultantes tras los
trazos y manchas de la pintora, para proponer al espectador un viaje por
las entelequias de la virtualidad cromática e inmaterial. Se conforman
paisajes que nunca han existido, los colores actúan por superposición: el
azul profundo y transparente frente al sólido y opaco rojo. El blanco
dibuja mientras borra lo anterior, y los negros imponen su construcción
en  una  personal  consecución  del  peculiar  expresionismo  constructivo
aragonés de la década de 1960. No obstante, Julia Dorado representa un
claro eslabón entre aquella generación con la posterior conformada en los
años setenta y, de este modo, hasta el día de hoy.

La diferencia radica en que sus obras para ella todavía no han
adquirido la categoría de pinturas. Necesitan de una segunda fase, quizá
más importante aún que la anterior: subrayar una distancia frente al
impuso inicial que ha generado las múltiples series de pinturas en una
drástica selección destructiva, tras la cual la mayoría son destruidas.
Se trata de la definición necesaria que impone los verdaderos marcos a la
pintura: no aquellos que la separan del resto de la realidad, sino del
gesto que lo ha conformado.

Además de constituir el despliegue de toda una experiencia gestual,
de series de consecuciones de vivencias, la mayoría imposibles de ser
recordadas, por todo lo comentado la actual exposición de Julia Dorado,
bajo el titulo La viajera, plantea una profunda reflexión acerca del
propio gesto pictórico y genético, aprovechando el hecho de que esta
realidad no es la misma para ella (el gesto) que para nosotros los
espectadores (la virtualidad pictórica). De hecho, hoy el paisaje de
Julia continúa conformándose. Quizás próximamente empezaremos a apreciar
y dibujar en sus pinturas puentes nuevos, ventanas nuevas, mares nuevos,
formas nuevas, tal y como nos depara el futuro. O, en todo caso, así
debería ser.

Rosa  Muñoz  en  la  sala

https://aacadigital.com/articulos/rosa-munoz-en-la-sala-spectrum-de-zaragoza/


Spectrum de Zaragoza
 

           Siendo que desde hace año y medio las crisis ocupan la primera
fila  de  las  modas,  esto  es,  de  la  paralítica  regeneración  de  los
lenguajes (des)-spot-icos, nos gustaría iniciar este artículo rememorando
las voces más nostálgicas lanzadas en la anterior década (hoy ya no
tanto) contra la fotografía infográfica, lamentando la superación y el
aparente  fallecimiento  del  decimonónico  -y  repentinamente  artesanal-
soporte metálico, lo que enterró a la instantánea aún más al fondo si
cabe. Aquello que se consideró la crisis de la imagen, toda esa histeria
colectiva generada y que hoy prosigue cuando florece en los temas de
conversación el emergente mercado asiático, en realidad no fue más que la
consecución del también decimonónico décalage (amada expresión de la
objetividad analítica) entre la voluntad representativa y nuestra propia
realidad, joven y tecnológica.
            Realmente, las dos grandes decepciones que supuso la eclosión
a gran escala de los medios infográfícos, fue por un lado la posibilidad
de una auténtica popularización de la imagen, lo que implica en verdad el
acceso universal y democrático (junto con la igualdad económica frente al
mercado y la libertad de ser representado y administrado en su seno) a la
creación de la infinitud de posibilidades de la imagen, y no sólo su
recepción hecha pasiva por los anestesiantes medios de masas, que tanto
McLuhan como los artistas pop ensalzaron con sincero entusiasmo como
signos de popularidad occidental. Por otro lado la infografía, en tanto
que producto del constante progreso tecnológico, evidenciaba aún más la
falsedad de la representación, precisamente al poner en conocimiento de
todos los medios de alteración virtual de la realidad. La infografía
remite, más que cualquier fuerza política, a aquella expresión de Marx
referente a la filosofía de Feuerbach: “basta de interpretar el mundo, se
trata de cambiarlo o transformarlo”. La imagen tan sólo es la máscara
aparente y visual de este cometido. Retomando tristemente el optimismo de
Isidore Ducasse y de Apollinaire, podríamos preguntarnos: ¿cuándo seremos
de una vez por todas “radicalmente modernos”?, y para entonces ¿dónde
quedará la técnica? ¿en qué punto de su evolución nos habrá abandonado

https://aacadigital.com/articulos/rosa-munoz-en-la-sala-spectrum-de-zaragoza/


agotada de tanta mediocridad antropocéntrica?
 
Aunque entregada a la fotografía profesionalmente, en su faceta más

creativa, de la que hemos podido apreciar una buena muestra en al sala
Spectrum de Zaragoza (del 24 de febrero al 31 de marzo de 2010), Rosa
Muñoz ha sabido captar esa naturaleza  creativa y popular de este medio
de reproducción, a pesar de su extremo intimismo. En estos trabajos
infográficos su autora no sólo se ha liberado de las exigencias de los
encargos,  sometidos  a  la  presencia  del  cliente  y  no  tanto  del
pragmatismo, sino al protagonismo de la psicología, de la faz subjetiva,
dado que es el retrato el género al que se ha entregado con mayor ímpetu
y voluntad renovadora. No nos vale establecer un mero paralelismo sin
comunicación entre su producción profesional y sus trabajos creativos,
basados  en  la  intimidad  misma  y  que  ella  misma,  bajo  el  título
“Imaginario construido”, ha relacionado de pleno con la construcción de
la imagen posibilitada por el lenguaje digital de la infografía, a pesar
de  estar  absolutamente  imbricada  con  otros  géneros  vecinos  como  la
escenografía teatral y el cromatismo de la pintura. No podemos hablar de
“fotografía  pura”,  esto  no  preocupa  a  Rosa  Muñoz.  Por  otra  parte,
intentar alcanzar una quinta-esencia de la fotografía que la defina
frente a todo lo demás, la arrimaría peligrosamente a las mayúsculas del
arte y a las teorías más formalistas del siglo XX. No, ninguno de los dos
purismos son posibles, ni tampoco útiles. Podríamos afirmar que estas
supuestas purezas comenzarían por negar la posibilidad de cualquier
argumento hasta la materia misma que constituye la obra, mientras que
Rosa Muñoz se basa e insiste constantemente en un mismo tema presentando
dialécticamente entre lo íntimo y lo público. En ambos registros -pintura
y fotografía-, partimos de un material dado y preexistente, ya sean las
imágenes que sirven de modelo, que se agregan directamente a una nueva
unidad, o el material mismo modelado para adquirir ciertas formas y
apariencias. Rosa Muñoz recoge fotografías elaboradas por ella misma, sin
prejuicio de integrar en ese material para sus pinceladas y “toques”
maestros, imágenes preexistentes, procedentes de los medios públicos
habituales  y  para  los  cuales  trabaja  (recortar  es  una  manera  de
apropiarse de su propia actividad profesional). Al fin y al cabo los
paisajes fotografiados, patentados o no, existen en la medida en que
recortamos una imagen de una revista, aunque no obstante, aunar estas dos



procedencias en nuevas imágenes le permite un primer maridaje de lo
privado y lo público y, si bien esto pudiera parecer ajeno a los
trasuntos  constructivos,  por  el  contrario  conlleva  de  por  sí  la
dialéctica entre el adentro y el afuera esencialmente arquitectónica.

 
Siempre he sido partidario en relación a los nuevos medios de

producción, de invertir el método habitual de análisis de una obra de
arte, formulado fundamentalmente por la escuela iconográfica del arte, la
cual parte del soporte, materiales y técnicas, hasta alcanzar el porqué
del tema a través de un estudio iconográfico. Habiendo presenciando la
gran eclosión material del siglo XX, la cual ha alcanzado casi una
infinitud de posibilidades materiales con las que expresarse, no es
casual que un creador recurra a un registro concreto con el fin de
entregarse al tema elegido, o que éste emane directamente del registro y
la técnica empleada. Laten tras este fenómeno razones que deben ser
desveladas con el fin de alcanzar una comprensión global de su propuesta.
No se trata de una simple oposición al método tradicional de la Historia
del  Arte,  sino  de  ser  coherente  con  la  unidad  exigida  desde  las
vanguardias históricas entre el material y el contenido, la exigencia
moderna (según los medios tecnológicos desplegados en el conjunto de la
vida)  de  salvar  cualquier  tipo  de  escisión.  En  caso  contrario  nos
mantendríamos en un nivel de lectura propio del consumidor habitual de la
publicidad.

Ya hemos advertido cómo Rosa Muñoz fotografía la realidad con la
que ella quiere construir, cómo elige su proceder en función de sus
propósitos.  Una  fotografía  sirve  de  fondo  donde  actuar.  Suelen  ser
paisajes abiertos donde ubicar los interiores en plena oposición y crear
nuevas relaciones que sólo desde la poética pueden ser concebidas. Estos
lugares mismos son públicos pero olvidados, apartados de la humanidad y
por tanto íntimos, recodos que quizás sólo una persona conozca y proteja
con recelo de la atención ajena. Sobre él Rosa actúa por superposición,
incluso  recurriendo  como  Man  Ray  al  empaquetage  de  elementos
paisajísticos y naturales (Columpio, Me siento y me duermo, Vaquero…,
todas del 2005), aunque a nivel iconográfico prime la oposición que
quiere ser poéticamente soldada. Es la superposición iniciada por el
collage  novelado  de  Max  Ernst,  aquél  que  Spies  denominó  “collage
analítico”, capaz de crear escenas enteras y no ya meras alegorías  de lo



bizarro y dispar.
Éste es el nivel que reconocemos a partir del título de su serie

“Objetos encontrados”,  localizados en los espacios por ella propuestos,
con los que también se ha tropezado casualmente y sólo una elección
posterior ha justificado sus presencias. Sin embargo, estos objetos van
acompañados de una condición sígnica en forma de relojes o fichas de
nominó, incluso su fisicidad es cuestionada al primar sus mensajes en el
caso de los naipes o de las notas musicales, carácter lúdico constante en
su  temática,  como  los  puestos  de  feria  que  protagoniza  su  serie
“Nómadas”, abarrotados de juguetes y dispuestos siempre sobre sus ruedas
a ocupar nuevos lugares. Todas las imágenes que forman parte de sus
creaciones adquieren desde ese mismo momento la condición de bibelots.
Desde los paisajes hasta los muebles se trata del juego del encuentro,
del azar y de la selección, esto es, de la construcción. Sin embargo,
estos adornos y juguetes han debido ser jugados por alguien, y es en este
punto donde encontramos la sustitución necesaria que trasciende sus
retratos “profesionales” hacia los “escenarios” (tal y como los denomina
la  autora  en  su  página  web  www.rosamuñoz.com):  los  retratados  son
sustituidos  por  los  objetos  que,  por  su  uso,  manejo  o  mera
identificación, los representa, sin que podamos establecer relaciones
concretas,  además  del  hecho  de  que  todos  ellos  remiten  en  última
instancia a Rosa Muñoz, por ser ella quien los ha encontrado, los ha
elegido y los ha ubicado para crear su propia realidad, así como los
retratados, desde el momento en que son retratados por ella, sus imágenes
pasan a formar parte de su propiedad, insertos en viejos mitos y grandes
temas de la Pintura y la Literatura, los cuales, como en las imágenes
recortadas y “prestadas”, enfrentan lo universal con lo singular, y lo
sublime artístico con lo cotidiano y la fotografía bajo la misma lógica
que rige la dialéctica entre lo público y lo privado.

No es necesaria la presencia humana, la cual es evitada en todo
momento. Ello es posible gracias al uso de un medio como el infográfico.
La autora, una vez más, testifica y disfruta del avance de los medios
tecnológicos hacia el organicismo. Es verdad que la naturaleza de la
máquina  es  esencialmente  mecánica  y  funciona  por  yuxtaposición  de
instantes,  pero  también  podemos  afirmar  que  sólo  ella  ha  logrado
materializar el idealismo con el que la conciencia los detiene, y que su
deseo por la unidad orgánica es lo que la mueve. Sólo así los objetos de

http://www.rosamuÃ±oz.com/


Rosa Muñoz, desde los naipes hasta los trajes, son humanizados mediante
la luz y el encuadre. Esta cualidad permite a la autora, a diferencia de
la descontextualización del collage histórico, no romper los campos
semánticos. Al fin y al cabo, en los retratos de Arcimboldo también están
ausentes los retratados. El marco (los paisajes elegidos y recortados) y
la luz son ya suficientes para crear el tema necesario y la exclusividad
del  conjunto.  Incluso  las  fisuras  se  disimulan  más  allá  de  las
limitaciones  de  la  fotografía,  del  fotomontaje  y  del  fotocollage
tradicional, al poder extender la luz que irradian los objetos en los
exteriores del paisaje, unificando lo público y lo privado, el exterior y
el interior, el cual se presenta con una nueva escenografía necesaria. El
objeto que enmascara la actividad que ahí los ha depositado, llama ahora
a otra conciencia, aquella cognitiva que atraviesa la solidez rojiza de
los objetos, ayudándose de la luz pictórica que los ilumina, creando las
auras  sublimes  de  la  atención  y  atravesando  paredes  azules  y
transparentes, para mostrar panaderías, bodegas, almacenes de sandías,
junto con hogares donde la presencia de cubiertos, sillas, camas y demás
muebles,  remiten  a  aquellos  que  en  un  determinado  momento  los  han
abandonado, antes de ser abierto el telón pictórico para ser atravesado
por el conocimiento poético.

Quizás con Rosa Muñoz asistamos a la representación de nuevas y
barrocas alegorías en un mundo donde, a diferencia de la vanguardia
histórica, la lógica del desarrollo tecnológico no sea tan evidente tras
haber  sido  atacada  durante  décadas  enteras.  No  se  trata  de  des-
construcción, dado que estos emblemas provienen de la generosidad con la
que,  todavía,  -y  a  pesar  de  la  presión  policial,  el  miedo  y  la
inseguridad suscitada por el control y el imperio de un sistema de
patentes-,  lo  íntimo  se  presta  a  su  reproducción  para  desvelar  el
verdadero sentido de la propiedad y de la memoria.

Otro  arte,  otra  naturaleza,

https://aacadigital.com/articulos/otro-arte-otra-naturaleza-sin-cierre-sin-marco/


sin cierre, sin marco
 
¡Mirar! La fascinación que ha ejercido el arte del siglo XX se podría resumir en el

acto de mirar. Javier Maderuelo, El País, Babelia, 9 junio 2001

 
Cuando se intenta analizar la idea de “mirar” se comprueba

que hay una inmensa cantidad de elementos artísticos, de arte,
que miramos. Unos nos cautivan y sentimos su imagen, otros
podríamos decir que los archivamos. Sin embargo, todos ellos
poseen, algo del tiempo y del espacio en que fueron creados.
Esos espacios dentro del laboratorio del artista posiblemente
son  pensamiento,  diálogo,  luz  y  ausencias  buscadas  de  la
realidad. También, más o menos dentro, tiene esa esencia de
condición humana, que guarda muchas de las metáforas soñadas y
vividas.

Al visualizar sus obras percibimos alguna de ellas, pero a
su vez se abren otras ventanas, donde mirar y verlas. Es, esa
prolongación,  sin  límites  determinados,  donde  buscamos  las
acepciones, la que enmarca este artículo[1]. Así en el binomio
Arte  y  Naturaleza  se  abren  diferentes  secuencias
significativas de elaborados lenguajes plásticos con diversas
propuestas, que se pueden ver, además, en los estudios[2] y
muestras gráficas sobre el tema, como partes de ella. Sin
embargo, cuando nos cuestionamos sobre la idea de Naturaleza
la  ves  abierta  no  puedes  encerrarla  porque  perdería  su
dimensión, entras más o menos reflexivamente, pero eres parte
de  ella.  El  hecho  podría  abarcar,  entre  otras  muchas
realidades, una más particular referida a cómo cada persona la
ve, la mira, la observa en una palabra, de que forma un
artista, la siente.   

No voy a citar aquí la dimensión e interés, ni las obras
de artistas, críticos e investigadores del tema, pero entre
ellos y, precisamente, por la propia proximidad geográfica, he
de referirme a un trabajo titulado “Visiones de la Naturaleza”
(Moner y Carratalà, 2002), donde se plantea eltema, referido

https://aacadigital.com/articulos/otro-arte-otra-naturaleza-sin-cierre-sin-marco/


al ámbito valenciano con reducido número de creadores pero,
según ellos:

 las propuestas, a pesar de ser escasas, presentan una
gran diversidad semántica y formal. Diversidad de miradas
hacia lo natural que no hace más que responder a un
panorama artístico en el que abunda la variedad ideológica
y  estética  que,  por  otra  parte,  refleja  lo  que  está
sucediendo en la escena internacional: la multiplicidad de
discursos.[3] 
Los mencionados autores muestran interesantes propuestas,

que establecen por temas, como las que van desde la Naturaleza
como  metáfora  (Xavier  Arenós)  a  su  espiritualidad  (Josep
Ginestar) o a la fuerza atávica y simbólica de ella (Rafael
Tormo y Valentí Figueres), también Anna Moner y Sebastià M.
Carratalà, se refieren a las suyas, respecto al problema de la
representación del territorio y de la Naturaleza. Igualmente
señalan  que,  en  la  Comunidad  Valenciana,  el  único  grupo
“constituido como tal es el denominado Arte y Naturaleza.
Surge en los primeros años de la década de los noventa en la
Facultad de Bellas Artes de Valencia y lo componen artistas y
profesores  de  dicha  facultad  (José  Albelda,  José  Saborit,
EvaMarín,  Nadia  Collette  y  Carmen  Senabre)”[4],  los  dos
primeros en el año 1997, publicaron un libro de gran interés
sobre el tema.

Desde otro ángulo, más cercano, he de mencionar a Pilar
Sala, y para ello quiero referirme a Tina Pastor, de la que
aprendí a mirar de una forma más abierta el arte. En el
catálogo 11 Encuentros de Arte Contemporáneo dice que Pilar
está  “muy  involucrada  desde  hace  unos  diez  años  en  las
implicaciones interactivas Arte-Naturaleza”. Hemos visto sus
diversas propuestas realizadas en consonancia con las ideas,
formas, modos y procedimientos abiertos al Arte-Naturaleza.
Debido a su interés y relación con lo que se está tratando en
este apartado a continuación se trascribe otro de los párrafos
escritos por ella (Pastor Ibáñez, 2002):

 Pilar con su obra recuerda una naturaleza más libre, por
tanto más grandiosa y soberbia en su excelencia. Esos



restos de espigas que estuvieron dorándose al sol del
mediodía, las hojas sin savia, las palmas desechadas, o
los  fragmentos  de  piedras  prefabricadas,  formando  la
urdimbre  y  la  armazón  de  sus  volúmenes  son  imágenes
impactantes  tanto  por  la  belleza  externa  como  por  la
delicada manipulación de los elementos.
 Pilar  Sala  ha  creado,  por  ejemplo,  Muros  Personales

(1994), donde vincula razones contundentes a su propuesta con
la utilización de texturas vegetales, cañas, mimbre, bambú, y,
más recientemente Naturaleza Domeñada (2002) instalación, de
medidas variables, tela metálica, palmito, palmera, cicas y
cañas. Tales obras son mucho más que miradas escultóricas al
sacarlas  de  su  contexto  natural  las  piensa,  en  su
significante, las utiliza para trasmitir y fundirlas en otro
lenguaje, que es el suyo. Parece que ella mira la Naturaleza
en sus cambios, pues aunque muera una cosa da paso a otra. Sus
experiencias y vivencias van determinando tanto lo conceptual
como la ejecución formal, que perfilan sus obras. 
 

Dolores Balsalobre (1997) Manchado
¿Quemado o dormido? Óleo sobre lienzo

1,95 por 89

Dolores Balsalobre. ¿Quemado o
dormido? (1997) Óleo sobre lienzo 1,95

por 89

 
I

Después de esta sucinta introducción lo que se pretende es
“mirar” y mostrar una obra local, con dimensión internacional,
que incluye unas particulares identificaciones con el tema
Arte y Naturaleza. El tema tiene como hilo conductor dos obras
de Dolores Balsalobre en las que ella hace sus particulares



propuestas,  por  un  lado  pictóricas,  y  por  otro,  de
instalaciones  en  la  Naturaleza.  En  ellas  reaparecen  sus
conexiones e ideas en y acerca de la Naturaleza, que desde su
niñez le han producido diversas y enriquecedoras vivencias.

No obstante, antes de abordar el planteamiento poético,
plástico  y  la  dualidad  de  la  mencionada  obra,  lo  que  se
pretende es mostrar una de las imágenes fuente de esa otra
naturaleza arbórea, que toma como tema. La idea ya la vive la
pintora[5] en el año 1990 cuando escribe: “La naturaleza es lo
que más me hace sentir y, por ello, es mi tema dominante.
Sobre todo la atmósfera, la sensación de que nunca hay un
final,  ni  un  límite  al  paisaje”  (en  Hernández  Guardiola,
2000). Esa idea de libertad se repite en otro de los temas más
reconocidos en la pintura de Dolores, las marinas[6]. Ya en
sus primeras obras, pero a partir del año 1993 cuando pinta
Viejo olivo, y en 1995, con la serie de Árboles inundados,
marca una nueva relación con los árboles, más definida en el
año 1997 por la fuerza de los colores, como los Árboles en
rojo, Árboles en azul (en Hernández Guardiola, 2000; 65, 76,
88, 89). Tierra, agua, fuego, aire, elementos que son imagen y
conjunción  entre  selección,  predominio  de  unos  tonos[7]  y
relación con sus ideas.
 

Es por ello, que, la percepción, la construcción, la forma
de  interpretar  ese  otro  paisaje  del  entorno  visual  y
vivencial, se ve en cada obra de Dolores. Sin embargo, no se
puede hablar de significantes positivos o negativos porque
tales  manifestaciones  se  comprenden  como  presencias.  Su
“bosque  negro”  es  el  espejo,  donde  mira  para  resistir  la
realidad, de los incendios forestales provocados, que sufren
nuestros bosques. Marcado y especialmente sufrido en ¿Quemado
o  Dormido?.  Sabemos  lo  que  significa,  no  solamente  como
expresión o aspecto simbólico de la quema, una realidad que,
en nuestra área Mediterránea, desgraciadamente se repite todos
los años. En ese contexto, quemado, significa destruido con
fuego por la transmisión de calor, son las hierbas y arbustos
los primeros en quemarse, y cuando más grande, más árboles



quema a su paso. Por ello determina un espacio, bosque o lugar
consumido, mientras que el significante que determina dormido
se explica como el estado de reposo “sueño” donde se paran las
funciones  de  la  vida  voluntaria,  no  hay  destrucción,  ni
tampoco cenizas.

Dolores me ha explicado, que intentaba poner de manifiesto
lo siguiente: esos dos conceptos bastante opuestos se rastrean
en la obra, no se funden, porque precisamente al elegirlos, no
quiere  hacerlo.  Lo  que  le  gustaría  es,  que  esa  realidad
inmediata, la quema real del bosque, pudiera superponerse a la
segunda.  Si  el  bosque  estuviera  dormido,  sería  como  su
invierno, pero podría tener su primavera, de la otra forma si
existe la quema lo único que le queda es expresarlo, puesto
que como ser humano tanto le duele. Se traduce pues como un
impulso relacionado con la fuerza vital y que hace del arte un
instrumento  clave  para  expresar  el  conocimiento  de  la
realidad.
 

II
Pasando  al  tema,  he  de  mencionar  en  primer  lugar  la

referencia, que se hace a “otro”, entre comillas, porque parte
e incluye la propia polisemia del Arte, medio o lugar, que
tiene el artista para expresarse. En el caso que nos ocupa,
son  dos  lienzos,  de  70  metros  cuadrados  cada  uno,  donde
Dolores Balsalobre plasma “otras” naturalezas: blanca y negra.
De forma paralela la pintora entra en ellas como “lector-
visualizador”, lo que le acerca a esas otras proyecciones
artísticas, que no están en un entorno cotidiano, ni tampoco
en los museos. Las fotografías[8] muestran, la instalación de
los lienzos, que, como se ve en las imágenes, son parte de la
tierra, del paisaje, que los rodea, e igualmente a la pintora
de pie fuera del bosque blanco, con los pies en la tierra y
participando de la sensación y conjunción con la naturaleza
real y la creada.

Ese lienzo pertenece, por un lado, a la Naturaleza donde
se instala de propuesta efímera a cielo abierto, y por otro,
como veremos más adelante, conciernen a ese otro mundo de los



sentidos,  que  es  el  teatro.  Lugar  significativo  como
contenedor de otras artes e igualmente como expresión de otros
contenidos  artísticos.  En  ese  contexto  cabe  señalar  la
referencia al marco o lugar de la ubicación de los lienzos
porque  es  todavía  mucho  más  amplia  en  expresiones
significantes. Así a la plástica artística se une la danza
contemporánea,  que  también  interviene  en  el  paisaje.  La
segunda conlleva sus particulares características, su primer
medio de expresión es el cuerpo. También, para integrar y
formar un todo en el escenario, se apoya en otros elementos
determinados  por  el  especial  mundo  de  los  sentidos,
bailarines- movimiento, música-sonidos, luces-sombras. Fusión
de las Artes, que comparte lo efímero e interesante de pisar
unos suelos, meterse en los lienzos para formar parte de ese
Arte-Naturaleza.  

Es una forma de esa polisemia la que, como materia “sin
cierre, sin marco”, se pretende sustantivar y analizar. En las
dimensiones de los dos lienzos hay que ver no sólo los árboles
en su perspectiva clásica sino en su magnitud, porque no los
puedes abarcar. Es por ello que su autora tiene que elegir un
punto y a partir de él materializarlo plásticamente. De ahí
que  como  espacio  vivido  la  pintora  tenga  un  sinfín  de
sentimientos, que al trasladarlos siente que está dentro de
ese bosque. Interactúa en la realidad montada en ese soporte
dentro de su línea envolvente. Toma el espacio natural no
desde una militancia ecologista, pero sí cercana a esas ideas.
Se pueden sentir las vibraciones anímicas de la pintora en su
bosque, con las piernas y los brazos abiertos, y conseguida la
obra que se convirtió, más que en una tarea estética en una
necesidad de ser y de existir dentro de ella.



Dolores Balsalobre. Decorado blanco,
loneta, pintura acrílica, 10 metros

por 7 metros

 Dolores Balsalobre. Decorado negro
Loneta, pintura acrílica, 10 metros

por 7 metros

 
Manifestar esa relación del mundo interior con la creación
artística  tiene  pues  encontrados  caminos,  senderos
descubiertos  y  lugares  hallados  o  inventados.  La
caracterización  de  ese  paisaje  exterior,  el  del  arte,  se
compone a partir de las ideas y connotaciones particulares de
cada época. Posiblemente su atemporalidad se encuentra en la
relación hombre-sentidos con lo sublime. La Naturaleza vive y
funciona  por  si  misma,  tiene  sus  propias  reglas  pero,  no
solamente los artistas, sino los hombres quieren meterse en
ella por lo atractiva y fascinante, por los coloridos, las
luces, las sombras, los olores, es un marco abierto a los
sentidos. ¿Qué más libre que un amanecer o un atardecer?. Esa
esencia, ese momento no se puede limitar, tiene su propia vida
no se puede encerrar. Un pájaro en una jaula no podrá expresar
nunca la libertad de un pájaro volando en la inmensidad del
cielo. No obstante, ese espacio exterior, llamado Naturaleza,
se  abre  a  otras  propuestas  porque  es  objeto
contemplado, espacio modificado y contemplado. Por tanto en el
hecho artístico se despliegan las diversas formas de mirarlo y
dominan lo que plásticamente se crea.
 
 
III
Al  aire  libre  es  donde  Dolores  ha  llevado  esos  árboles



pintados, imágenes y símbolos de otras naturalezas. Después
los ha instalado en el suelo de tierra, para pasar, como se
comentará más adelante a ser parte de una creación de danza
contemporánea.  La  mencionada  obra  se  halla  dentro  de  los
márgenes establecidos en el programa propuesto. En la génesis
de la idea, al lado de Dolores Balsalobre, hay otra persona
creadora, que en este caso es, Philippe Trehet, quien hace el
encargo a la pintora, para su creación escénica de danza,
titulada Vitalités obscures. De manera que desde ese punto de
encuentro se van abriendo las demás referencias que lo abarcan
como  hecho  artístico“el  arte  es,  siempre  y  a  la  vez,
construcción y mundo. En cuanto construcción, la obra vale
prioritariamente como forma (…) Y en cuanto mundo propio –es
decir, como modo personal de ver e interpretar el universo-
enlaza  directamente  con  la  vida,  desplegando  sus
funcionalidades,  sentidos  y  significados  pero  siempre  en
y desde su misma suficiencia, como arte”(De la Calle, 2002:
25)[9]. Crear para conformar espacios una realidad montada,
desmontada, plegada, desplegada y reconstruida.
Ese  espacio,  como  los  lugares  reales  está  llenos  de
contrastes, de elementos cercanos y de factores antagónicos.
Esa  dualidad  sustantiva  aporta,  entre  otras
cosas  significantes  como  recoge  la  fotografía[10]  la  de
instalación efímera, en la naturaleza mediterránea, ya que en
ese momento determinado, y no en otro, se coloca sobre el
suelo de tierra. Piedras, que, debajo e igualmente fuera del
bosque quemado, forman parte de los elementos que resisten al
tiempo, y, palmera, imagen de una de las bellas visiones de
nuestro Mediterráneo, de ramas y hojas abiertas, símbolo de la
alegría de vivir hacia fuera. Por otra parte, la relación
formal presenta otra cara, la de un bosque quemado, donde,
escultóricamente se encuentra Dolores Balsalobre.



Dolores Balsalobre. La pintora
trazando líneas

Dolores Balsalobre. La pintora marca
esboza y delinea con el rodillo

 
El poder de la imagen encaja con el espacio trazado y con lo
corporal  conjugados  para  trazar  las  líneas,  que  por  sus
grandes  dimensiones,  incluye  a  la  pintora  en  las  propias
marcas delineadas. Ese incipiente mundo parlante, donde los
objetos  muestran  los  caminos  abiertos  a  las  trayectorias
lineales, que captan ese momento. Las cuerdas tensadas, y las
líneas trazadas parecen mostrar más un vacío que una obra de
grandes dimensiones, aunque el procedimiento es especial, la
muestra  es  indicativa  y  clarificador  de  los  pasos  que  la
pintora quiere fotografiar. El objetivo es doble: en primer
lugar,  la  constatación  de  la  traza,  cuando  se  valora  la
trascendencia  de  lo  que  será  después.  En  segundo  lugar,
intenta abrir la mente y la visión a todos los sentidos.
Situarse,  la  pintora,  en  ese  lugar  lleno  de  sugerencias
vegetales. En concreto, soporte más exigente porque la mirada
se mece entre lo imaginado y lo trazado. Esa simbiosis será
representación  del  espacio  en  tránsito  creativo,  y
comprometido no solamente con las líneas sino con el color. En
el lienzo se reconoce, el proyecto potenciado y seleccionado
por la autora en las verdaderas y complementarias lecturas de
lo conceptual y temático buscado. Aunque permite infinidad de
interpretaciones,  todas  relacionadas  con  la  trayectoria
analizada.
 
Lógicamente hay que señalar la dimensión plástica que abarca



la línea de “manipulación” artística para sentar los entornos
pensados  por  la  pintora  en  los  dos  lienzos  de  70  metros
cuadrados cada uno, donde esboza esa naturaleza y sobre ella,
al aire libre, opera, traza, recorre y se adentra. Se puede
decir que Dolores interviene y “manipula” la naturaleza no
sólo con las manos sino que su presencia, también expresa sus
paisajes interiores, que una vez materializados vive en ellos
sus reflexiones, porque, como no puede mover los elementos del
gran bosque, toma lo que si puede y lo conduce, para pasar
posteriormente al lugar que ella crea, donde los sentidos se
abren a otra belleza. Naturaleza que se esculpe a partir de
fundamentos formales, Dolores se mete dentro de la visión y la
imagen  que  ha  pensado  para  esta  obra,  en  la  Naturaleza,
inundada.
 
IV
La idea parte de una reflexión acerca de las propuestas de
interactuación con o en el paisaje, que la pintora, aunque no
las haya presentado públicamente, conoce y expresa. Sea cual
sea  su  destino,  figura,  cuerpo  visible  como  reflejo  de
identidad con los árboles inundados. Imagen de unos caminos y
trayectorias que expresan lo sentido, frente a otras ideas
como tener en cuenta el lugar pensado para tal obra. De forma
que lo que determina el material y las dimensiones se debe al
encargo que Philippe Trehet, director y escenógrafo de la
Compañía de Danza Le Galet Gris, Le Havre (Francia), hace a la
pintora  a  finales  del  año  2000.  Dentro  de  ese  contexto
interesa conocer la fuente de inspiración del escenógrafo para
su creación escénica de danza, titulada Vitalités obscures[11]
es en concreto la esencia de lo que le dice este verso:
 

“Vivant de soif toujours inassouvie
arbre dans l´âme aux racines de chair
qui vit de vivre au plus vif de la vie
il vit de tout, du doux et de l´ amer
et du cruel, encore mieux que du tendre”



PAUL VALERY[12]. Dialogue de Lucrèce et Tityre
 
Son esos significados los que enlazan con las ideas expresadas
por el escenógrafo, para llevar a cabo su creación, porque
como  tal  él  nos  sugiere,  explica  y  siente  una  doble
naturaleza, que expresaría lo siguiente: El árbol y el amor,
ambos, pueden en nuestra mente, unirse en una idea, la de ser.
El uno y el otro nacen de un brote imperceptible, se agrandan,
se despliegan y se ramifican. Pero tanto se eleva hacía la
felicidad,  que  tanto  más  debe  bajar  hacia  las  oscuras
substancias  de  lo  que  somos,  sin  saberlo.
La  precedente  descripción  habla  de  esas  naturalezas
poéticamente puras, que nos dan el sentido, los sentidos, de
lo  substancial  y  humano  del  amor.  Philippe  Trehet,  como
creador de formas y ritmos, articula el lenguaje de la danza y
lo codifica en la representación, que transmiten, no solamente
los bailarines sino también las otras expresiones artísticas.
Para él los árboles negros son seres de sombras, que piensan.
El miedo habita en ellos como vive en nosotros cuando estamos
solos por la noche o incluso de día con nosotros mismos, todo
a  la  merced  de  nuestra  verdad.  Además  es  necesaria  la
existencia de un árbol rojo, diferente a los otros, porque
quemándose se hace luz pura, en vez de pudrirse por el agua
estancada.   
 



Dolores Balsalobre. La
pintora entre los árboles

inundados.

 Dolores Balsalobre. Árboles negros,
pintura y materia

 
Esa angustia existencial con su envés de sueño está presente
en el momento determinado por esa oscuridad y como en la
imagen anterior, no se limita, a las mencionadas expresiones,
corporal, musical y vital porque Trehet necesita trasladar a
otra instalación, la de los árboles blancos, esa naturaleza
viva reflejo de los otros estados, quiere un espejo donde se
miren los árboles blancos. En ellos se encuentra la fuente de
nuestras  lágrimas,  puesto  que  ellas  son  la  expresión  de
nuestra impotencia a expresarnos, a deshacernos de la opresión
de  lo  que  somos.  Están  ahí  en  el  seno  mismo  de  las
incertidumbres, en las cuales se funden y se confunden lo que
es nuestra especie, nuestra materia viva, nuestros recuerdos,
nuestras faltas y debilidades ocultas. Los árboles cuestionan,
no solamente el color del lienzo, sino también la atmósfera.
 
            Para ilustrar esa naturaleza, he elegido una de
las fotografías, donde se aprecia el trabajo de la pintora,
sobre  el  lienzo  blanco,  porque  es  pensamiento  antes  que



resultado. No obstante, como hemos visto en la número tres de
las imágenes, existe un árbol diferente a los demás, es el de
la manzana. En palabras de Trehet al que la come le invade una
gran vergüenza atada a las cosas del amor y le hace sentir su
desnudez como un crimen y una quemadura. Este árbol como se
aprecia en la imagen es distinto a los demás, lleva manzanas
rojas en sus ramas. Esos códigos visuales expresan y comunican
también símbolos de la tradición e imágenes buscadas como la
de la manzana. Recogen lo esencial de unos conceptos repetidos
dentro de la condición de lo natural recreado en imágenes
durante siglos de la tradición judeo-cristiana. 
Dolores Balsalobre no entra en otras ilusiones porque en su
perspectiva  pictórica  aparecen  las  explicaciones  y  el
contenido que va a regular el conjunto de lecturas, que ella
escribe y también abre e incorpora sus propios planteamientos.
No es un único propósito el que proyecta en su obra, ni
tampoco atribuible a sus reflexiones, porque el mundo de las
realidades se va tejiendo cuando ella siente la génesis de las
ideas anteriormente expuestas y las relee. El trasfondo de
esas naturalezas, humanas y arbóreas, son, más que un núcleo,
el punto de partida y la concreción o consideración filosófica
del ser humano en la naturaleza. Por un lado, la que siente,
por  otro  la  que  observa,  se  trata,  pues,  de  buscar,  de
imaginar unas formas o de enfocar con el ojo explorador y
pictórico su propia connotación conceptual.

Dolores Balsalobre. Lienzo árboles
blancos

 Dolores Balsalobre. Lienzo árboles
blancos

 



V
Relaciones  que  dan  coherencia  a  la  realidad  del  proceso
“pensador” y a la percepción de la naturaleza, donde surgen
los mundos vividos y determinados por el “mirar”, así las
vivencias  se  convierten  en  los  móviles  experimentales  y
artísticos. En consecuencia, el intento de complementar lo
vivencial y lo pictórico conduce a la pintora, como se ha
dicho anteriormente, a determinar que es eso lo que quiere
representar. La mirada alejada y a su vez cercana pone de
manifiesto la percepción y la construcción de ese amplio y
diverso  mundo  pictórico-significativo  de  esas  otras
naturalezas,  plasmadas  en  esos  dos  grandes  lienzos.  
Para Dolores Balsalobre los árboles blancos son, algo más que
la idea de semejanza entre la representación y lo tomado de
ese bosque material. Dentro de ese contexto, la pintora me
comenta que sus árboles gruesos, inundados, con unas raíces
sobre tierra, son vida y, aunque sin hojas verdes, pero con
ramas blancas de luz, quieren manifestar la idea de libertad y
la realidad que el ser humano tiene para poder elegir. Bajo
similares  circunstancias  discursivas  sus  árboles  tienen  y
quieren  atrapar  la  historia  escrita,  la  tradición,  los
códigos,  las  ataduras,  como  el  de  las  manzanas  en  la
izquierda. Ámbito que delimita y encierra, por un lado, las
marcas histórico-representativas de la mujer “Eva”, que, en su
dimensión  humana  toma  la  manzana,  y  por  otro,  la
representación repetida de aquel paraíso, que, con su acción,
historiográficamente, ella rompió. Esa imagen de la tentación
de la carne es referencia e imagen en muchas puestas en escena
(Balsalobre García, 1999: 503-523).
No obstante, lo que en cada caso importa son los fundamentos
formales que enlazan todos esos elementos. Ahí se encuentra
realmente  la  imagen  de  las  pasiones  e  igualmente  la
manifestación o no de la elección del ser humano, cueste o no
la pérdida de un “paraíso”. El paisaje humano asume, prolonga
ese rasgo, percibe el impulso, la vivencia y esa influencia
posterior en la parte representativa, que la convertirá en
modelo  iconográfico,  e  igualmente,  imagen  recreada  en  las



Bellas  Artes.  Los  árboles  blancos  se  conjugan  con  la
subjetividad de la realidad, a la que nos hemos referido, se
entiende, que su perspectiva constituye en esencia una imagen
de la naturaleza. Se asienta sobre fondo blanco tierra, y así
conjuga la imagen del suelo, que soporta el bosque desdibujado
y con predominio de grises azulados.
 
            El bosque negro lo forman árboles oscuros, negros,
grises, desgarrados por la soledad y la tristeza, por la falta
de libertad que nos producen nuestras propias limitaciones.
Con  fondo  muy  gris,  están  inundados.  El  que  destaca,
especialmente por su color rojo, determina las luces y sombras
del  bosque  como  en  el  espíritu  humano  siempre  está  la
esperanza de que alguien o algo nos libere de las ataduras,
que no somos capaces de romper, este es el árbol rojo, que sin
ser diferente en su principio se transforma en árbol rojo de
fuego para abrirnos una ventana a la esperanza.
A lo expresado hay que añadir también otra imagen puesto que
en el teatro los mencionados lienzos, a partir del día del
estreno, el 29 de abril del 2001, en el Théâtre Saint Quentin
en Yvelines, París, los bosques toman vida propia conjugan el
movimiento,  que  se  crea  desde  dentro,  en  otros  ritmos.
Abiertos  sin  límites  comparten  otros  significantes,  otras
imágenes, otras luces y sombras, otras realidades. Ahí en el
lugar teatral, las interactuaciones adjetivas determinan el
entorno sensorial que crean los bailarines con los ritmos, sus
latidos y la música.
 
En síntesis, se puede decir que se trata de una conjugación de
arte y naturaleza, primero, como imagen, “naturaleza soporte”,
por  las  palabras  encerradas  en  un  verso  y,  en  las  ideas
plásticas de los autores Philippe Trehet y Dolores Balsalobre,
que  determinan  la  instalación.  Asimismo,  ellos  en  su
“naturaleza  intervenida”  fusionan  mentalmente  en  esos  dos
bosques, las luces, el movimiento de los bailarines, el ritmo
de la música y ajustan su creación. Así los bailarines se
expresan entre los desnudos troncos como en un bosque interior



al que sólo se puede acceder visualmente. Y siguiendo esa
línea sería una Naturaleza recuperada al fusionar un bosque
quemado en otra naturaleza plástica.
 

[1]Basado en una ponencia presentada al Seminario Arte y Naturaleza, organizado por
la Asociación Valenciana de Críticos de Arte AVCA, con la colaboración del Museo de
la Universidad de Alicante y Bancaixa , Alicante, 21-22 de febrero 2003.
[2] Particularmente interesantes son los dos artículos de introducciones a la
naturaleza: “(I) La naturaleza como mentir”, por José Saborit y “(II) Diferentes
miradas” por José Albelda (AAVV, 1997). El primero parte de las diferentes
acepciones y dentro de los dos sentidos que estudia, separa por un lado el tema
de Naturaleza, religión e ideología, Naturaleza y artificio, Naturaleza y arte y,
Naturaleza como mentira. También el segundo, comienza su introducción con una
dualidad, mentira o verdad, asumiendo la gran complejidad de su campo semántico o
simplificada en modelos interesados.
Naturaleza, de forma más o menos explícita siempre ha estado presente en toda
cultura, en todo momento de la historia. Esto nos confirma su importancia, pero
también nos indica que el deseo de comprenderla y definirla no es independiente
de la necesidad de buscar nuestro origen, nuestra propia naturaleza… Resulta
sorprendente y a la vez atractiva la gran diversidad de definiciones y sentidos
que se le han dado a tan importante concepto.”
[3]  Ob.  cit.  “Hasta  finales  de  los  años  ochenta  resulta  difícil  hallar
iniciativas que se puedan enmarcar en este campo. Con la nueva década surgen
algunos artistas jóvenes que reflexionan en sus obras sobre el concepto de
Naturaleza y, aunque su aparición se produce de manera casi simultánea, son pocos
los casos en los que existe algún tipo de relación entre ellos. Al aumento del
pensamiento ecologista hay que sumar la posibilidad, que en esos mismos años
ofreció el IVAM, de conocer directamente las obras de artistas del Land art y del
Earth-work como Hamish Fulton y Robert Smithson… mientras el norteamericano
transformaba el medio físico de forma contundente, Hamis Fulton …, se limita a
caminar y a dejar constancia de su paso por el lugar a través de la fotografía …
Otros autores … como Richard Long plantean unas actitudes más respetuosas con el
entorno mediante intervenciones mínimas sobre el territorio… Por este motivo,
muchas  de  sus  realizaciones  poseen  un  carácter  efímero  y  requieren  ser
documentadas para dejar constancia de ellas y poder así darse a conocer al
público.  Avanzando  un  poco  más  en  esta  dirección  no  intervencionista  se
encuentran algunas obras de Perejaume…”, pp. 59-60.
[4] Ob. cit. “Su trabajo pues, de marcado carácter teórico, se desarrolla sobre
todo en el ámbito académico y en la organización de exposiciones. Esta labor ha
culminado con la publicación, por parte de José Albelda y José Saborit, del libro
titulado La construción de la naturaleza,
[5] En relación al tema también se puede subrayar la frase siguiente: “Dolores
Balsalobre es una paisajista selectiva: parte de lo real, lo tamiza, escoge lo
que le interesa, y transforma esa realidad: repetimos, crea el paisaje desde el
paisaje”, p. 40.
[6] Diccionario de Pintores y Escultores Siglo XX, Forun Artis, S. A., Madrid,
1997.



Diccionario  Pintores  Españoles  segunda  mitad  del  siglo  XX,  Difusora  de
Información  Periódica,  S.  A.  DINPE.,  Madrid,  1997.
Adrián Espí / Dionisio Gázquez: Pintores Alicantinos 1900-2000 (I), Diputación
Provincial de Alicante, Alicante, 2001.
[7] En Estados de una evolución, el mencionado autor escribe lo siguiente:
“Afirmaba Cézanne que “los tonos son la fuerza de una pintura”, como si las notas
de color fuesen musicales y, encadenadas con cierto ritmo, simplemente añadidas,
generasen una melodía como objetivo final del lienzo. Lastima que éste, el
lienzo, no se pueda “escuchar”. La música pictórica de Dolores Balsalobre ha
evolucionado en estos veinte años desde la descripción hasta casi la abstracción,
a la que ha llegado o llegará definitivamente de una forma natural, sin forzarla
o buscarla de antemano” (Hernández Guardiola, 2000: 41).
[8] Entre las fotografías que permiten ilustrar el tema que se trata aquí, hay
que  destacar  la  publicada  en  el  artículo  escrito  por  Cristina  Martínez,
periodista según la cual: “Balsalobre inició un proceso que ha supuesto un reto
en su trayectoria y una línea de investigación, que ha dado como resultado dos
decorados de 70 metros cuadrados cada uno sobre loneta …” (Martínez , 2001, 54).
[9] Véase también De la Calle, 1981 y 1985.
[10] José R. Cancer Matinero distingue tres aspectos para la fotografíacomo
comunicadora de imágenes, aquí, hay que mencionar, debido a la relación del lugar
y dentro del contexto de la obra, la particularidad de “la fotografía, como
espectadora y narradora precisa, fiel y veraz, que narra y trasmite lo que ha
visto  a  quienes  no  han  estado  allí,  en  el  lugar  de  la  acción”  (Cancer
Matinero, 1999).
[11] Su estreno tuvo lugar el 27 de abril del pasado 2001 en el Théâtre National
de Saint Quentin (París).
[12] Viviendo de una sed insaciable // árbol en el alma con raíces de carne //
que vive de vivir lo mas vivo de la vida // viviendo de todo de lo dulce y lo
amargo // y de crueldad aun más que de ternura. Paul VALÉRY (1871-1945)
 
 

Fortuny y Madrazo. En busca
de las inspiraciones perdidas

Pueden ser diversas las razones por las cuales uno de los
artistas españoles más polifacéticos y visionarios del siglo
XX ha sido prisionero del olvido y del desconocimiento durante
tanto tiempo. No hay duda de que Mariano Fortuny y Madrazo
(1871-1949)  ha  quedado  parcialmente  ensombrecido  por  los
nombres  de  su  escenario  genealógico.  Irónico  destino  para
quien, en 1901, patentara en París el “Sistema de iluminación
escénica por luz indirecta”, que culminó magistralmente con

https://aacadigital.com/articulos/fortuny-y-madrazo-en-busca-de-las-inspiraciones-perdidas/
https://aacadigital.com/articulos/fortuny-y-madrazo-en-busca-de-las-inspiraciones-perdidas/


una estructura basada en un ciclorama curvo – “bóveda celeste”
o “Cúpula Fortuny” –, instalado en teatros como la Scala en
Milán o la Ópera de Kroll en Berlín. Del mismo modo, la
independencia  creativa  que  mantuvo  siempre  frente  a  las
corrientes  de  vanguardia,  especialmente  en  su  práctica
pictórica,  lo  ha  sometido  a  un  totalitario  juicio  de
intemporalidad y lo ha excluido de la lista de los grandes
artistas  de  la  primera  mitad  del  XX  español.  Paradójica
posición  para  un  creador  que,  a  pesar  de  haber  sido
academicista  desde  una  formación  envuelta  por  la  poderosa
burbuja creada por su tío y mentor, Raimundo de Madrazo, y
simbolista desde la adopción del espíritu wagneriano de la
mano de Rogelio de Egusquiza, no dejó de adelantar a través de
sus  inventos  y  diseños  las  respuestas  a  muchas  de  las
necesidades que escondería su época. Por su parte, el hecho de
que, en los difíciles años 50, España rechazase la oferta de
hacerse cargo del Palacio Orfei en Venecia – actual sede del
Museo Fortuny, y lugar en el que residió y trabajó en su
taller junto a su esposa Henriette – fue una pesada losa que
enterró  una  vía  efectiva  para  sostener  su  conocimiento  y
memoria en nuestro país años después de su muerte. Injusto
abandono para quien fue cónsul honorario de España en Venecia
hasta  el  34.  No  obstante,  dentro  de  esta  amalgama  de
disolventes institucionales y académicos del pintor, diseñador
textil, fotógrafo, escenógrafo, luminotécnico y grabador, que
fue Mariano Fortuny y Madrazo, no se dejan de escuchar los
ecos del desdén hacia la aceptación de la autonomía creativa
del lenguaje en el que brilló con mayor excepcionalidad: el
diseño indumentario.
 

En  base  a  esto,  se  podría  decir  que  el  “velo  de  la
ignorancia” precede a la justicia. Tras el estreno hace un año
de la ópera Fortuny Venise, y a la espera de concluir una
producción documental y de la llegada de nuestro “mago de
Venecia” a Barcelona – el próximo 3 de marzo, y gracias a la
iniciativa de Caixa Catalunya –, no es casual que el Museo del
Traje sea el espacio elegido por el Ministerio de Cultura y la



Subdirección General de la Promoción de las Bellas Artes para
adelantarnos sus “INSPIRACIONES. Mariano Fortuny y Madrazo”
(11  de  febrero  –  27  de  junio  de  2010).  Construyendo  una
retadora y cuidada metáfora expositiva del universo creativo y
existencial del granadino, 130 piezas se entrelazan en un
oscuro y laberíntico inconsciente. Como apuntó el comisario
Eloy Martínez de la Pera en una de las mesas redondas que tuvo
lugar a propósito de la inauguración, la exposición “recrea un
espacio fiel a las creencias plásticas y artísticas” del que,
“más que mago”, comentó aludiendo al famoso calificativo con
el  que  lo  tildó  Eugenio  D’Ors  y  que  ha  recogido  la
historiadora María del Mar Nicolás, “fue un alquimista”. Entre
cerámicas,  grabados,  fotografías,  pinturas,  carpetas  de
trabajo,  bocetos,  textiles,  sus  inspiraciones  se  descifran
gracias a un esfuerzo de reunión de piezas provenientes del
Museo  Fortuny,  Fundación  Giorgio  Cini  de  Venecia,  Museo
Arqueológico Nacional, Real Academia de Bellas Artes de San
Fernando, Museo del Prado, Biblioteca Nacional y Calcografía
Nacional. Un “subconsciente” despertado por las palabras de
Pere Gimferrer, Gabriele D’Annunzio, L.P. Hartley, o de su
admirador, Marcel Proust, quien le concedió el honor de vestir
con  sus  creaciones  a  Albertina  o  a  Madame  de  Guermates;
palabras que nos siguen en el recorrido para proclamar que las
inspiraciones son, en último término, elementos que dan forma
a sus obras de “arte indumentario”. Sin embargo, rodeados de
burnous  o  capas  de  inspiración  morisca,  túnicas  con
reminiscencias orientales, abas o túnicas largas, casullas…,
cabe revisar qué criterios sostienen la defensa del valor
artístico de estos diseños y la verdadera trascendencia de los
mismos.
 

Omnia Vanitas. En 2004, el cuerpo de Susan Sontag yacía en
la mesa funeraria cuando fue captado por última vez por Annie
Leibovitz. No existían artificios en una imagen sostenida en
el  desnudo  más  obsceno:  el  denotado  en  la  inmovilidad
dramática de lo corpóreo que nos recuerda por última vez su
inevitable corrupción. A pesar de ello, el cuerpo de Sontag



estaba sutilmente vestido de una evocación de lo imperecedero.
Sobre el anuncio de lo transitorio no sólo flotaba el manto de
un  simbolista  sueño  estacionario,  sino  que  lo  caduco  se
envolvía de una adecuada y oportuna reminiscencia de la obra
magna de Mariano Fortuny y Madrazo, el Delphos. Inspirado por
su esposa Henriette y deudor del chiton griego, este simple
diseño  indumentario  consistente  en  un  vestido  tubular  –
generalmente en seda tintada en inimitables colores y plisada
a través de un misterioso sistema patentado en 1909, dos años
después  de  que  fuese  creado  -,  cumplió  el  sueño  de  una
longevidad inusitada al mantener su producción durante algo
más de cuarenta años.
 

Con cierto aire funerario en su satén negro, una variación
del Delphos datado en los años 20 recibe majestuosamente a los
visitantes en el homenaje temporal al maestro en el Museo del
Traje.  Columnario,  se  nos  exhibe  naturalmente  ajeno  de
artificiosidades presentándose como vacío escultórico de un
desnudo  femenino.  Su  presencia,  aislada  del  resto  de  las
prendas expuestas, clama una cualidad heroica y excepcional en
su permanencia y, en consecuencia, nos recuerda que la esencia
del traje es su sujeción a la muerte. A este respecto, no es
casual que entre Sigfrido, las sirenas o los monstruos que
conforman  los  grabados  realizados  por  Fortuny  y  Madrazo,
encontremos un pequeño y aislado Zapato de Raso que nos remite
al  concepto  de  un  particular  memento  mori  asociado  a  la
“moda”. Frente a este determinismo, y como bien recordaron el
semiólogo Jorge Lozano y el historiador y galerista Guillermo
de  Osma  en  la  celebrada  mesa  redonda,  descubrimos  que  el
Delphos logró una simbólica inmortalidad que consumaba los
esfuerzos enfocados en la reforma del vestir y en la creación
de un traje atemporal, sostenidos desde el modernismo y el
esteticismo del Fin de Siglo.
 

Es  precisamente  en  la  raíz  y  la  consecución  de  una
salvación redentora de este y otros modelos frente al letal
devenir de la “moda” donde parece sostenerse un argumento



tradicional para encauzar los trabajos del español hacia un
diálogo con el arte. Sin embargo, esta afirmación debe ser
matizada del mismo modo que, frente a la creencia de que la
creatividad  del  diseño  hunde  sus  raíces  en  principios
sostenidos por otros lenguajes artísticos o queda al margen
del devenir de tendencias marcadas por la producción y la
industria, debemos desnudar – como se lleva haciendo desde
otros espacios como el MET, MNCARS o el Museo Guggenheim de
Bilbao – la existencia de un discurso cultural y artístico
autónomo en las formas surgidas desde el sistema mismo de la
moda,  entendida  como  conjunto  de  agentes  que  hará
(temporalmente) insoportables aquellas formas que un día lanzó
dogmáticamente.
 

Fashion  is  indestructible.Las  “inspiraciones”  en
Carpaccio, Pisanello, Masaccio…, el espíritu de la reforma del
vestido  con  su  clasicismo  griego  como  estandarte,  o  los
detonantes teatrales para el vestuario de Francesca de Rimini
o  de  Otello  (este  último  representado  en  la  muestra),
condujeron  a  Fortuny  y  Madrazo  hacia  una  esfera  autónoma
frente  a  contemporáneas  tendencias  y  su  agotamiento.  Sin
embargo, y dejando al margen sus trabajos en el figurinismo,
tal y como proclamaba en 1941 la leyenda que acompañó en Vogue
UK a la espléndida fotografía de Cecil Beaton en la que una
mujer posa con elegancia pavorosamente inmutable enfundada en
su traje de Digby Morton sobre las ruinas de una iglesia
bombardeada: la “moda es indestructible”. Como tal,  alcanzó
al laberíntico y escapista universo de los diseños de Fortuny
y Madrazo sin necesidad de hacerlo tocar al son de los grandes
nombres de la Alta Costura del momento como Lucille, Poiret o
Doucet.
 

Desde la exhibición misma de los trabajos indumentarios en
museos,  la  descontextualización  que  los  proclama  objetos
sometidos a una valoración artística (estrategia casi dadá)
siempre  será  incompleta  en  la  inevitable  inducción  a  un
llamamiento silencioso del que un día fue su soporte, y fin



último: el cuerpo humano y su movimiento. A partir de ahí, la
objetividad del mero juicio estético se desvanece para dar
paso a una evocación del tiempo subjetivado en los cuerpos
vestidos,  dinámicos  e  interactivos  con  su  contexto.  Sus
imágenes  entre  velos  Knossos,  vestidos  Delphos  y  túnicas
trazan las huellas del contexto ecléctico y “nostálgico” –
aludiendo a Scopa – del que adolecía magistralmente una Belle
Epoque ávida del mantenimiento de un espíritu nutrido por el
clasicismo  y  sus  renacimientos,  el  medievalismo  y  el
orientalismo,  las  proezas  de  esos  otros  “–ismos”,  que  se
mantenían  entre  los  estetas,  modernistas,  simbolistas,  y
Mariano Fortuny y Madrazo. Modelos de distinción como Lady
Bonham Carter, Selma Schubert, Lady Cooper, Peggy Guggenheim,
o artistas tan diversas como Natasha Rambova, Eleonora Duse o
Isadora Duncan, fueron agentes que generaron un sistema de
difusión efectivo de una moda, si se quiere y permite, en
apariencia “marginal” frente a una modernidad en creciente
democratización. Aún así, el creador no dejó de desarrollar
unas  avanzadas  estrategias  comerciales  que  iban  desde  el
posicionamiento  de  su  boutique  en  el  centro  de  la  Alta
Costura, la apertura de su Fábrica en Giudecca o la fundación
de la firma S.A. Fortuny, hasta su introducción en el mercado
americano a través de un medio alternativo como la exhibición
de sus diseños textiles en una galería de Nueva York.
 

En efecto, la moda tuvo un diálogo con el granadino, quien
la detectó y ejerció inusualmente, durante tanto tiempo y para
un sector propicio, gracias a una dualidad derivada de sus
diseños y de su sistema de producción. Por un lado, alcanzó la
belleza y la riqueza de la Alta Costura en el sencillo pero
laborioso detalle del plegado del Delphos,tanto como en los
estampados, decoraciones estarcidas, encajes…, del resto de
sus diseños. Con ello logró cumplir con los deseos de lujo y
distinción. Sin embargo, en este punto debemos recordar que la
defensa de un tipo de racionalismo indumentario, liberador y
artístico para los círculos más próximos a la sensibilidad
ecléctica del granadino, se lidió también desde otros frentes



opuestos. Así, en su Ornamento y Delito, Loos defendía en 1908
el valor del material sobre la aplicación del arte en objetos
de consumo. Paradójicamente, este concepto no fue en absoluto
ajeno al español en el cuidado y perfeccionamiento de los
tejidos  y  técnicas  de  producción,  especialmente  del
Delphos,que logró una calidad inusitada y celebrada más allá
de la aprobación de su clientela. Aún más, en la recuperación
de formas pasadas, no dejó de lidiar la depuración de las
líneas del diseño con las que, como bien se ha afirmado,
resolvió antes que nadie la necesaria liberación del cuerpo
femenino sin privarlo de distinción, así como aventuró la
simplificación de formas que habría de suceder en la moda de
futuras décadas.
 

Fortuny,  inspirador.  De  este  modo,  aislar  a  Mariano
Fortuny y Madrazo de la moda es una entelequia si contemplamos
sus  creaciones  como  respuestas  prematuras  que  acabarán
insertándose en el sistema a través de sus influencias. En
primer lugar, con un “cubismo” indumentario en ciernes que
absorbería  al  cuerpo  en  simples  cilindros  que  lo
desintegrarían en formas abstractas y suaves – no tanto por
las incursiones de artistas como Picasso, sino por Madame
Vionnet, gran deudora de las Hermanas Callot -, compartió
ciertos conceptos de esa Alta Costura que se antojaba como un
campo de marcadas luchas por la diferenciación lujosa pero que
era capaz de plantar las semillas para dotar de cualidades
específicas a la confección industrial y la producción masiva
desde una distancia creativa y cualitativa.
 

En consecuencia, su supuesta intemporalidad asentó las
bases para el trabajo y reflexión de futuros alfabetizadores
de la anatomía femenina que se sometieron al ritmo de la
industria del ready-to-wear. El caso más representativo ha
sido  el  del  diseñador  japonés  Issey  Miyake.  En  1976,  el
lenguaje de este experimentador demostró la deuda al Delphos
con la articulación del sistema A-POC derivada de su línea “A
Piece of  Cloth” [“un trozo de tela”]. Bajo el concepto de



indivisión de la anatomía de la mujer con el que trabajó
Fortuny y Madrazo desde su rechazo de los artificios, Miyake
facilito de modo poco convencional la reproducción masiva de
las prendas de punto, al concentrar en un solo trozo de tejido
tubular  todas  las  piezas  necesarias  para  el  conjunto.
Conjugando el diseño con las nuevas tecnologías, la distancia
del creador japonés frente a su obra nada tendrá que ver con
los procesos pausados e íntimos de trabajo perdidos con la
producción en serie. Sin embargo, el sentido de moldeamiento
del  cuerpo  en  ausencia  de  costuras  que  Fortuny  y  Madrazo
mostró en Delphos – ausencia que, por otro lado, no pasó por
encima de nuestros grandes maestros como Balenciaga, Berhanyer
o Pertegaz – llega en Miyake a unas calidades formales y
técnicas de extraordinaria belleza, innovación y complejidad.
 

Finalmente,  las  “INSPIRACIONES”  de  Mariano  Fortuny  y
Madrazo han sido y son las inspiraciones de diseñadores que
crean tendencias de cuya destrucción se salvarán entre las
salas de los museos. En esa búsqueda de una fórmula en la que
mantener  el  sentido  de  su  creencia,  el  diseño  se  ha  ido
fusionando progresivamente con la distópica representación de
la  moda  en  términos  nihilistas,  que  consuman  lo  que  ni
siquiera ha sido aún vivenciado como consumo. Frente a ello,
Fortuny  y  Madrazo  volatilizó  los  ciclos,  disolvió  la
unilateralidad asociada a la moda y enseñó la relatividad de
la muerte de tendencias en sus resurrecciones “alquimistas” de
fuentes  que  se  veían  enterradas.  En  su  idealización  del
vestido perfecto enseñó, en definitiva, la otra cara de la
moneda  de  la  mortal  moda:  la  supervivencia  en  un  eterno
presente esquizofrénico y posmoderno.


