
Los trabajos de Cano
             José Luís Cano, es escritor, pintor, humorista
gráfico en las páginas de Heraldo de Aragón y otros sitios,
pero es ante todo Cano, el artista socarrón que sabe cómo
apuntar al corazón y a la conciencia en cada una de las cosas
que hace. El artista está imparable en estos momentos, acaba
de inaugurar una exposición en la galería Aragonesa del Arte,
sobre los trabajos de Heracles, posiblemente se trate de la
muestra más especial e intima de todas cuantas se han visto
hasta ahora. Cano y Heracles tienen muchas cosas en común,
cada cual en lo suyo han tenido que enfrentarse a las pruebas
que han ido marcando la vida, da igual que la herramienta
utilizada sea un pincel o un arma rudimentaria, el resultado
es el mismo, llegar al punto perfecto del ser humano. A Cano
siempre le ha interesado la mitología, así lo demuestra su
mural en el Torreón Fortea así como  obras en colecciones
tanto particulares cómo públicas. Dice Irene Vallejo en el
estupendo prólogo del catálogo, que el interés en particular
con los trabajos de Heracles, provienen de la infancia del
artista, pues “su padre José luís, que era acuarelista, trajo
un año a casa un calendario ilustrado con los Doce Trabajos de
Heracles,  uno  por  mes”,  decidiendo  el  joven  aprendiz  de
artista,  que  de  mayor  también  pintaría  las  aventuras  del
héroes  mitológico,  por  lo  tanto  nos  encontramos  ante  una
exposición muy importante para el artista, pues se trata de
una promesa cumplida.
          
 

Cano. El nacimiento de Heracles. Acrílico/tela
 

https://aacadigital.com/articulos/los-trabajos-de-cano/


 
        Como ya es conocido por todos, Heracles era hijo de
Zeus y Alcmena, una reina mortal, el más célebre de todos los
héroes griegos, no sólo por su extraordinaria fuerza, sino
también por el coraje y el orgullo mostrados en cada uno de
los trabajos que realizó. Si bien es cierto que ha sido más
bien conocido por los llamados “Doce Trabajos de Heracles”,
que serían realizados a raíz de que Hera, enemiga mortal de
Heracles,  llevaría  a  la  completa  locura  al  héroe  griego,
consiguiendo que este matara a sus propios hijos, al despertar
y descubrir los terribles actos que había cometido, acudió a
la Sibila délfica, quién le dijo que tenía que llevar a cabo
diez trabajos que dispusiera Euristeo, el hombre que había
usurpado su legítimo derecho a la corona y a quien más odiaba.
Heracles llevó a cabo todos ellos con éxito pero Hera le dijo
a Euristeo que estimase que en dos de los trabajos había
fallado, pues había recibido ayuda, por lo que ordenó dos más,
que Heracles también completó, haciendo un total de doce. Cano
ha trazado en esta muestra, un paralelismo entre su vida, y la
que  llevó  Heracles  al  realizar  sus  trabajos.  Así  pues  la
muestra empieza en la infancia de Heracles, cuando este de
niño, al dormir en la cuna, Hera introdujo dos serpientes, que
fueron atrapadas y estranguladas por los fuertes bracitos del
bebe,  así  debió  sentirse  Cano  cuando  iba  a  operarse  de
amígdalas en la clínica de la Cruz Roja, y dos peligrosas
agujas estaban a punto de clavarse en su cuello, aunque por
más que lo intentó, el joven artista, no logró zafarse de las
peligrosas agujas, de ahí que grandes pinceladas compactas,
entre  grises y ocres, hagan de bloque a lo verdaderamente
importante, las agujas clavadas en la garganta.
      Uno de los primeros trabajos que tuvo que hacer
Heracles, al caer en la trampa de Hera, fue el matar al león
de  Nemea,  de  quien  se  contaba  que  tenía  una  piel  tan
resistente, que ni el hierro ni el fuego podían rasgarla, Cano
para  esta  ocasión  ha  dibujado  un  plano  de  la  ciudad  de
Zaragoza, donde  el león rampante juega con sus habitantes a
defender y morder a un mismo tiempo. Otro de los trabajos
representados en la obra de Cano, es la traída por parte de
Heracles del jabalí de Erimanto, vivo, en la representación,
el artista recuerda los momentos de su juventud, transportaba
las pancartas de hierro donde su padre pintaría el texto por



encargo. Dos de los lienzos de mayor soltura, e inteligencia
por parte del artista son sin duda el trabajo décimo, en donde
Heracles es mandado por Euristeo a la Península Ibérica a
matar al gigante Gerión y apoderarse de su rebaño. En el lado
izquierdo del lienzo aparece una flor de lis, insignia que
entre otras cosas, recuerda al artista el tiempo que fue boy
scout, mientras que en el derecho aparece una diana con unas
flechas, Heracles mató al gigante con sus flechas, el último
trabajo que será encargado a Heracles, será el bajar a los
infiernos y traer de vuelta a Cerbero, un monstruo que impedía
que la huída de las almas del reino de los muertos al de los
vivos, Cano representa este lienzo un muro de sangre y fuego,
quizás el muro que separa un mundo del otro, al artista esta
pieza le recuerda el episodio de su propio nacimiento, cuando
estuvo a punto de morir asfixiado por retardo en el tránsito.
    
 
 
 

Cano. Heracles y Onfale. Acrílico/tela



 
 
 
         Como todas las historias que son dignas de contarse,
tienen un principio y un final, el final de Heracles, después
de haber pasado por el esfuerzo de los trabajos realizados,
sería envenenado por la sangre de un centauro, viendo que su
vida llegaba a su fin, subió al monte Eta, levantó una enorme
pira y sin pensárselo dos veces se arrojo al fuego abrasador.
Cano cierra el círculo de la vida y la muerte, con algo tan
sencillo como un intenso fundido de color amarillo, el reloj
que recorrió su tiempo y sus hazañas, es el mismo que recorre
el nuestro, que se alza como una bandera sobre nuestros actos
que serán juzgados en el mundo de los muertos, Cano ha sido
juez y parte en esta obra, dándole al mitológico héroe griego,
un toque más humano, adoptándolo a nuestro tiempo, a través de
la propia experiencia del artista.
 
 
 
Heracles, by Cano
Galería A de Arte
22/06- 22/07/11    

Peceras, alquimias y fotosíntesis: La deriva de las
sinestesias a través de sus suburbios
 

Si quisiéramos esclarecer todos los secretos de esta arquitectura geométrica,

tendríamos todavía que examinar más de  una cuestión interesante, por ejemplo la

forma de las primeras celdas que se sujetan al techo de la colmena, y se modifican

de manera que toque este techo por el mayor número de puntos posible

 Maurice Maeterlinck, La vida de las abejas, 1901

 
Sorprendentemente, los primeros ensayos encaminados a superar el cerco
técnico, profesional y conceptual de la pintura y de la escultura en
la Historia del Arte moderno y contemporáneo, se produjo en el marco
del tardorromanticismo y del simbolismo, dentro del cual, tanto el
artista como el poeta se mostraron superiores a los incipientes medios
de comunicación de masas como la prensa, la novela y la poesía por

https://aacadigital.com/articulos/peceras-alquimias-y-fotosintesis-la-deriva-de-las-sinestesias-a-traves-de-sus-suburbios/
https://aacadigital.com/articulos/peceras-alquimias-y-fotosintesis-la-deriva-de-las-sinestesias-a-traves-de-sus-suburbios/


entregas, el oscurantismo de la fotografía y otras perversiones de la
alquimia industrial maldecida por el Mercado.
Muy a pesar de Nietzsche –o al menos así lo creemos-, desde Wagner
hasta Mallarmé, pasando antes por Monet y Redon, incluso el primer
Kupka anterior a las preocupaciones ópticas, este primer grito contra
las limitaciones de unas profesiones que quedaron vacías al perder sus
principales comitentes tras el triunfo de la Burguesía, sólo encontró
como vehículo las sólidas representaciones de las convencionalidades
plásticas, ya fuesen físicas, psíquicas, culturales, históricas o,
incluso, lingüísticas.
Para lograr este cometido que en el fondo corre por las líneas de los
grandes  tratadistas  desde  el  Renacimiento  hasta  la  actualidad,
(Cennino Cennini al haber comparado la pintura con la poesía y así con
la retórica, Alberti, Leonardo, Goethe, Signac, etc.), aunque siempre
sin poner en cuestión la propia especificidad profesional del artista,
incluso por el contrario con el ánimo de fortalecerla, al final del
camino tan sólo se encontró la opacidad de la representación y de las
convenciones que, en último término, se erigieron como sinestesias.
Este  nexo  entre  distintos  órganos  sensoriales  encuentra  en  el
Diccionario  de  la  Real  Academia  de  la  Lengua  Española  tres
definiciones: una biológica, otra psicológica y, por último, la que
más nos conviene aquí al hablar de pintura y de música, la retórica,
en tanto que “tropo consistente en unir dos imágenes o sensaciones
procedentes de diferentes dominios sensoriales”.
De  hecho,  en  diferentes  momentos  de  la  Historia  del  Arte,  la
sinestesia se ha presentado como una garantía y una aproximación a una
realidad plenamente objetiva, es decir, aquélla que queda al margen de
nuestras posibilidades cognitivas, aquélla que sólo puede ser filtrada
por uno de nuestros tamices sensoriales. De vez en cuando surge en
nosotros la esperanza de que una indagación, una introspección en los
recónditos pasadizos que conectan los cinco sentidos clásicos, puedan
ofrecernos el “milagro” de la objetividad – la obtención del misterio,
el mismo que los surrealistas creían elevarse hasta lo Maravilloso a
través de la revelación sincera de la subconsciencia.
Sin embargo todo colisiona con el grueso muro de la sensación; y es en
este momento donde el teórico, el artista o los impulsos de cada uno
de  nosotros,  una  vez  defraudados  por  las  limitaciones  de  la
sinestesia, corre hacia otra de las salidas del limitado ambulacro de
la subjetividad: el idealismo. Mismamente, la propia sinestesia es
susceptible de establecer relaciones abstractas entre los distintos
estímulos  sensoriales  a  partir  de  un  referente  irremediablemente



separado, y su objeto de conocimiento y de construcción -esto es, la
forma-, ha sido constantemente relacionado desde el siglo XIX con el
idealismo  a  través  del  formalismo,  así  como  la  subjetividad
dictatorial que somete a su juicio aquello que le es ajeno. Antes de
Kant, la sensación o el empirismo tuvo como principal oponente al
idealismo, hasta que entró en escena la objetividad independiente y el
materialismo (la Filosofía Real de Hegel), en principio tachados de
determinismos.

A pesar de todo ello, en el siglo XX se desarrolló lo que podemos
entender como un nuevo idealismo, quizás más peligroso que el anterior
dado que lo que tememos de una idea es su capacidad de abstraer y
alienar así la realidad. Y con ello me refiero al lenguaje, cuya
abstracción se presenta ya no como el ejercicio intelectual de un
individuo, una corriente de pensamiento, un procedimiento discursivo,
etc., sino como una arbitrariedad consensuada que establece los lazos
entre el significante y el significado, base necesaria para asimilar
las  enseñanzas  de  Saussure.  También  sabemos  que  todo  lo  que  se
presenta como preestablecido y válido por sí mismo resulta bastante
sospechoso de comportar la ideología. Y digo esto porque para abordar
el  problema  de  la  sinestesia,  quizás  por  nuestra  naturaleza
lingüística y comunicativa –social en último término-, lo primero que
nos preguntamos, tal y como hiciera el pionero en la materia Kandinsky
a partir de las composiciones de Schönberg (antes el divisionismo de
Signac y Seurat, como ya apuntara Dora Vailler en L’air abstrait), es
si existe un lenguaje común para lo visual y lo auditivo, para la
música y para la pintura. Para proseguir por este camino antes también
deberíamos plantearnos si existe un lenguaje visual y musical, lo que
remite  a  un  problema  mucho  más  amplio:  ¿existe  una  estructura
lingüística innata aún conformada por el diacrónico goteo de las
generaciones, algo así como la dimensión prometida por los arquetipos
jungianos? Lo cierto es que no todos hablamos el mismo idioma.    

Por suerte (para algunos por desgracia), las artes plásticas que
han trabajado formalmente la materia, escapan a este peligro gracias a
lo que para muchos constituye una imposibilidad: siendo sus objetos la
forma y la materia, la escultura y la pintura no son capaces de
proponer un lenguaje propio al no poder superar la referencia formal,
independientemente de que tenga o no la mímesis como cometido. También
conocemos la imposibilidad de crear un lenguaje visual universal,
comenzando por el hecho de que ningún autor podrá crearlo desde sus
propios parámetros sin huir de su subjetividad, lo que le impedirá ser
aceptado  al  menos  por  una  comunidad.  De  hecho,  estas  son  las



limitaciones que condicionó la “gramática de la creación” de Kandinsky
y de un predecesor suyo en materia óptica: Goethe y su teoría de los
colores. Este ilustrado alemán indagó en las interacciones entre las
cualidades intrínsecas de los cuerpos y el órgano visual, a diferencia
de la teoría cientifista, matemática y monista de Newton.   

A fin de cuentas idealismo, abstracción y subjetividad son en su
función representativa tres de las caras de un poliedro alienante
sobre el que vienen a confundirse las múltiples categorías de la
realidad. Por esta razón compartimos la opinión de Kojève de que, al
menos  en  pintura,  la  representación  es  abstracta  y  subjetiva  en
aquello que selecciona para representar, aunque el problema que resta
aún más al fondo reaparece a la hora de dictaminar qué es una pintura
representativa, dado que el mismo Kandinsky ubicó en Punto y línea
sobre el plano (1926), al arte -particularmente a la pintura- entre la
interioridad  y  la  exterioridad,  dado  que  lo  define  como  una
manifestación formal del Espíritu. Por esta misma razón, frente a la
imposibilidad del arte de constituirse como un lenguaje al carecer de
la universidad de sus signos, afirmaba su superioridad, precisamente
por la pluralidad formal de las exteriorizaciones del espíritu. La
forma todavía supera al signo (caracterizado por su arbitrariedad,
esto  es,  por  la  ausencia  de  similitud  formal)  en  esa  función
manifestante de la interioridad, al haber distinguido en la palabra su
cometido significante de su valor formal evocador. Incluso retrocede
desde el signo hasta el símbolo para proponer como ejemplo del valor
del  sonido  de  la  palabra  la  literatura  de  Maeterlink  en  De  lo
espiritual  en  el  arte  (1912),  con  lo  que  se  desvela  como  un
continuador de las inquietudes del simbolismo de finales del siglo XIX
y principios del XX, más que como se le conoce hoy en día a partir de
autores como  Jean-Clarence Lambert o el mismo Kojève, como aquel que
ha abierto las puertas del arte contemporáneo.  

Si la imagen no puede regularse como un lenguaje a partir de sus
propias categorías visuales (aquellas estudiadas por Rudolf Arnheim
tanto en su Arte y percepción visual como en El poder del centro),
Kandinsky  fue  alejándose  progresivamente  de  los  referentes
representados por lo menos desde 1909, desde lo que él mismo denominó
en  De  lo  espiritual  en  el  arte  (1912)  “impresiones”  (“impresión
directa  de  la  naturaleza  externa,  expresada  de  manera  gráfico-
pictórica”), hasta las “composiciones” –“melódicas” o “sinfónicas”,
las cuales son la versión meditada y consciente de un estadio previo
del proceso de liberación, es decir, las “improvisaciones”, las cuales
tienen como particularidad el haber sustituido el referente real por



ciertos “procesos de carácter interno”, los cuales forman parte de lo
que Kandinsky entiende por Espíritu, de una manera próxima, salvo por
ciertos matices, a la distinción que estableció poco antes Wilhelm
Worringer (Abstracción y Naturaleza, 1908) entre un arte naturalista y
otro expresivo. Mientras las improvisaciones sustituyeron el referente
exterior por los fenómenos internos en un proceso de intromisión del
arte en sí mismo (o en el artista que lo crea), la composición
solidifica los mecanismos “inconscientes” en la meditación, y es en
este  segundo  paso  donde  se  crea  un  nuevo  lenguaje  definido  por
Alexandre Kojève como “pintura no representativa”, en concordancia con
las ideas de Kandinsky (aunque recuperando en cierta manera la idea de
abstracción  cuántica  de  Tristan  Tzara  en  relación  a  la  pintura
abstracta de sus compañeros dadaístas Hans Arp, Sophie Taeuber, Marcel
Janco, Augusto Gaicometti, Arthur Segal u Otto van Rees, así como la
poesía fonética que desarrolló en compañía de Hugo Ball y Richard
Huelsenbek): “el arte de la pintura no representativa es el arte de
encarnar, en y por medio de un dibujo coloreado, una pintura dibujada
o una pintura propiamente dicha, un bello pictórico que no ha sido
encarnado, que no está encarnado y que no será encarnado en parte
alguna en ningún objeto real no artístico. Este arte puede ser llamado
el arte de Kandinsky, ya que Kandinsky fue el primero en pintar
cuadros objetivos y concretos (a partir de 1910)” (Alexandre Kojève,
Las pinturas concretas de Kandinsky, 1936).

A pesar de las apariencias, esta definición no transgrede la
función representativa y aún sigue valorando la pintura desde ella
misma.  Tan  sólo  ha  sustituido  el  referente  real  por  una  idea
–ocasionalmente vaga- de Espíritu. Las categorías pictóricas siguen
siendo intermediarias, no han alcanzado todavía una autonomía seca y
concisa. Kojève y Kandinsky aún definen este nuevo “lenguaje” a partir
de la negación de la representación y no de una manera libre, así como
la razón se erigió reina en una insistente negación de las creencias
anteriores ocultando que sus afirmaciones, frente a la fe ciega, no
aportaban  más  que  la  evanescencia  del  Perogrullo.  Casi  un  siglo
después la civilización se dio cuenta repentinamente de que Dios había
muerto, tal y como lo advirtió el propio Kandinsky en 1912 mucho
tiempo después de que Jean-Paul Richter los escenificase sobre la
colina  de  un  cementerio.  También  es  aquí  donde  el  “abstracto
espiritual”, una vez liberado del natural, se muestra en cambio preso
de la palabra –tal y como advierte George Roque- al no tener que
recurrir ya a la similitud formal, en una evolución paralela a la
seguida por Piet Mondrian y Theo van Doesburg por estos mismos años,



sólo que en su caso en base a la concreción de las formas. Por esta
razón Kandinsky representa el último eslabón de un proceso por el cual
la abstracción apareció en escena para referirse cuánticamente a un
alejamiento progresivo de la similitud del modelo natural en beneficio
de los valores propios de la pintura, tal y como lo entiende el último
historiador citado, Georges Roque, en Qu’est-ce que l’art abstrait?
(1860-1960).

La única manera de encontrar un sustituto a la similitud en el
contenido  de  la  pintura,  un  contenido  para  que  la  forma  que  lo
concretice en su existencia real sin perder su posición entre su
origen y su fin, entre su creador y su receptor, es el material, el
mismo que debe sufrir la conformación del acto artístico, para lo cual
es fundamental prestar atención a aspectos antes consensuados, como es
el desarrollo y la experimentación técnica, así como incidir en el
aspecto  procesual  del  acto  creativo.  Éste  ya  fue  anhelado  por
Kandinsky.  Incluso  puede  que  él  mismo  ya  pensase  en  una  teoría
asociativa de los colores basada en el movimiento, tal y como afirma
Philippe Sers (el blanco como inicio y el negro como final), y así lo
presentó con elementos pictóricos como la línea o el punto, esto es,
el  reposo  puesto  en  movimiento.  Sin  embargo  todo  esto  queda
restringido a una imagen en la que el material base no consta. Es más,
la pintura de Kandinsky de las décadas de 1920 y 1930 han perdido
cualquier atisbo de factura y, de hecho, tal y como señala Arnold
Schönberg en el almanaque Der Blaue Reiter (1912), la música le sirvió
de modelo en tanto que arte que no está unido a lo material (no así
para  una  posterior  generación  de  compositores  vanguardistas  como
Russolo o Varèse, quienes prestaron especial atención a los timbres
para dejar entra en sus composiciones la realidad y la vida de sus
presentes). Kandinsky resulta así un eslabón entre el arte puro de
principios  del  siglo  XX  y  la  imagen  que  acabó  ahogando  a  las
vanguardias históricas, -las mismas que combatieron un arte puro- en
un clima de circunstancias político-sociales contrarias al camino que
ellas mismas se habían construido, desde futuristas como Gaicomo Balla
o Fortunato Depero y dadaístas tan diferentes como Marcel Janco, Hans
Richter o Raoul Hausmann, hasta los constructivistas soviéticos. Tras
la  Segunda  Guerra  Mundial,  con  los  conocidos  como  “arte  otro”  y
“pintura matérica”, así como los expresionismos regenerados, desde el
expresionismo  abstracto  norteamericano  hasta  el  tachismo  y  la
abstracción lírica, la capacidad material del arte entró de nuevo
constreñida en unos redefinidos marcos que aquí no encuentran espacio
para el análisis.



Toda esta extensa introducción es necesaria para abordar el tema
que aquí nos atañe: la últimas producciones del pintor zaragozano
residente actualmente en el sur de Francia, Félix Anaut, las cuales
están  encaminadas  a  la  producción  de  lo  que  él  entiende  como
“sinfonías visuales”, sugeridas tras sus exposiciones y actividades en
Daroca en los años 1995, 1996 y 1997, respondiendo personalmente al
reto lanzado hace casi un siglo por el compositor Arnold Schönberg
desde  las  páginas  del  almanaque  Der  Blaue  Reiter  (1912),  donde
afirmaba que para Kandinsky y Oskar Kokoschka lo exterior y material
no era más que un pretexto para plasmar sus “fantasías de colores y
formas  y  expresarse  tal  como  lo  hacía  hasta  ahora  solamente  el
músico”. Sin embargo, si observamos las distintas piezas propuestas
para la sinfonía visual dedicada a Zaragoza y que muy próximamente se
expondrán en la sala de exposición de Cajalón en esta misma ciudad,
nos percatamos de que lo material, incluso en sus propiedades azarosas
y  automáticas,  juega  un  papel  fundamental.  Una  primera  capa  de
pintura, generalmente blanca o de tonalidades muy claras y pálidas, va
a ser desvelada mediante una serie de técnicas que, en la mayoría de
ellas, escapan de lo profesional del pintor para adentrarse en el
difícil mundo de la experimentación y de la experiencia, tal y como
reclamó Goethe en su Teoría de los colores frente a las matemáticas
dudosamente objetivas de la Óptica de Newton.

Es más, Félix Anaut destaca por ser un investigador de pigmentos
y técnicas, y en su periplo profesional en este terreno parece querer
traspasar aquel límite percatado por Duchamp cuando, en relación a sus
ready-mades, recordaba que los pigmentos en último término no son
fabricados por el artista sino elegidos en un establecimiento que los
distribuye una vez producidos industrialmente. Y aun si así no fuese,
siempre toparíamos con el problema de la creación a partir de la nada,
límite que tanto obsesionó a su amigo Francis Picabia y que pintores
como Kandinsky parece obviar junto con las posibilidades materiales de
la pintura. Este argumento de Duchamp es una de las razones que
permitieron  a  autores  como  Arthur  Schwarz  relacionarlo  con  la
tradición alquímica, y en este sentido podemos entender el interés de
Félix Anaut por la producción pre-industrial de los pigmentos cuyos
conocimientos ha podido recopilar a partir de fuentes como el famoso
tratado  de  Antonio  Palomino  Museo  pictórico  y  escala  óptica
(1715-1724). Anaut compra los pigmentos al por mayor en las fábricas,
los muele y los disuelve él mismo en aguarrás y aceite entre otras
sustancias dispares, abaratando el coste de la producción al tiempo
que alcanza resultados imposibles con los tubos comerciales.



Como vemos, frente a la pintura no representativa de Kandinsky,
la cual en la década de 1930 quiso ser concreta para tachar de
abstracta y subjetiva a la imitativa, Félix Anaut añade un nuevo
elemento a la hora de ensayar un lenguaje común con la música: el
material, la sustancia que va a adquirir la forma deseada. Tanto es
así que a la gramática creativa establecida a lo largo de la historia
del arte, él añade su propia experiencia, dado que por ejemplo una
nebulosa informe de óleo diluido en aguarrás, materializa mejor que
cualquier convección pictórica, la idea primigenia que va a ir ganando
forma conforme se avance en el proceso pictórico, y quizás en esto
consista el “brutalismo abstracto” con el que él se refiere a su
sinfonía visual dedicada a Zaragoza, aunque haciendo referencia a la
diversidad paisajística de la geografía aragonesa.

Este proceso responde a la gramática creativa de Kandinsky, sólo
que trasladando el protagonismo al pulso de la mano en su encuentro
con las leyes de los mismos materiales. Esta es la razón por la que
trabaja en horizontal. El punto para Kandinsky es la unidad mínima, el
reposo absoluto –el silencio- que, a su vez, contiene la sustancia del
movimiento, puesto que a partir de él se genera la línea, una vez que
es puesto en movimiento y rompe su equilibrio en busca de otros
nuevos.

La dimensión temporal de estas pinturas se amplía en signos,
letras  que  establecen  el  principio  y  el  final  de  un  proceso,
concretamente el “A” y el “B”, así como los colores que se repiten en
varias de sus pinturas hasta constituir completas series que tan sólo
se agotan cuando el pulso de la mano siente la necesidad de cambiar.
Este dinamismo es lo que hace de este pintor un autor contemporáneo
capaz de rivalizar con lo más nuevo, por ejemplo en 2007 en el
festival  Process-Space,  el  cual  celebra  anualmente  en  Balchik
(Bulgaria): crea una serie de obras que en realidad son variaciones de
un mismo tema (por ejemplo de 30 x 40 cm), sobre todo cuando se trata
de su vertiente abstracta. De ellas escoge unas ocho piezas para
abordarlas en un mayor tamaño (60 x 90 cm) y, finalmente, vuelve con
una tercera selección hasta quedarse con tres piezas de dos o incluso
tres metros. De su obra figurativa de temática anatómica y humana,
queda  la  fe  depositada  en  las  dimensiones  como  medio  de
monumentalización  o  sacralización  artística  de  las  dimensiones,
experimentado cuando en Nueva York observó la obra del fotógrafo
inglés  John  Coplans.  De  esta  manera,  Anaut  libera  su  arte  y  su
estética  de  la  belleza  para  recuperar  el  sentido  clásico  del
monumento, aunque depurado de cualquier añadido anecdótico que no



contenga  su  propia  intimidad  empírica.  Él  mismo  narra  cómo  a
principios de la década pasada hizo uso del fotomontaje para recoger
impresiones  desde  diferentes  puntos  de  vista  y  poder  así
monumentalizarlos  con  la  ayuda  del  dibujo.      

Lo importante es cómo se produce esta traslación, dado que en
este paso tampoco se produce una copia, ni siquiera una traducción.
Anaut cuenta cómo se inspira en obra suya anterior como si de un
estímulo externo se tratase. Para ello es necesario que previamente se
extrañe  ante  su  producción,  aunque  la  propia  traslación  a  otros
formatos puede servir a este extrañamiento que, en francés, podemos
entender como dépaysement, auspiciado por elementos estables como los
pentagramas que recorren el margen inferior de cada ejemplar, así como
las curvas coloreadas que casi constituyen una firma personal, para lo
que  hace  uso  junto  al  óleo  del  gouache  deshidratado.  Este
distanciamiento de sí mismo a través de su producción anterior, puede
cumplir la estética de lo “no-existente” que tanto ha estimulado a
Kojève para escribir sobre Kandinsky, aunque esta estética corra a
través de los sustratos de la Historia del Arte, mismo en el arte
conmemorativo, monumental, en el retrato y, por extensión, en todo el
arte imitativo, ya que se retrata aquello que dejará de existir,
aquello  que  perecerá.  No  es  la  presencia  lo  que  justifica  la
representación, sino la inminente ausencia. Según esta función la
pintura tiene como misión petrificar los movimientos del pintor, la
única manera de soldar las fracturas de los instantes percibidos.

Por  todo  esto  la  obra  en  tanto  que  proceso  conlleva  dos
consecuencias esenciales en la estética: se desmiente la obra de arte
acabada, surgiendo las series conectadas entre sí por piezas eslabones
y anécdotas intermedias. Superadas, Anaut amplía su ambición a una
sinfonía en la que perderse, de ahí su dimensión urbana porque, una
vez diluida la obra acabada, el pintor pasa a investigar –es decir,
observar de una manera activa, tal y como lo entendía Goethe- en su
propia  experiencia  vital,  para  dejar  constancia  en  sus  sucesivas
pinturas. Con el tiempo éstas vuelven a aparecer en los entresijos de
su taller, de su estudio o de su hogar, en lo que participan las
propias  experiencias  extra-artísticas,  vitales  y  cotidianas,
englobadas en aquellos lugares en los que se han desarrollado, ya que
además de Zaragoza el autor ya está pensando en otras ciudades como
Belfast, Londres, Madrid, etc.

La introducción de técnicas que podríamos considerar automáticas
o  “semi-automáticas”  (tal  y  como  se  refería  André  Breton  a  la
espiritualidad  de  Kandinsky  en  Le  Surréalisme  et  la  peinture),



impregnaciones de esponjas, raspados, disoluciones de pinturas que en
ocasiones recuerdan a las calcomanías de Max Ernst, Esteban Francés o
Marcel Jean, así como al frottage o al grattage surrealistas, ahí
donde la objetividad del material se caracteriza por el misterio del
azar,  no  es  anecdótica.  Dudo  que  a  Félix  Anaut  le  interese
especialmente el automatismo surrealista. Su profesionalidad se aleja
de las pretensiones de este movimiento de origen francés y, en cambio,
su obra no tiene escrúpulos a la hora de valerse de las cualidades
fortuitas de los materiales. Es más, su proceder parece consistir en
un desvelar las facturas de una primera capa de material pictórico a
través  de  estos  procedimientos.  Parecen  confirmar  que,  en  último
término, ha sabido sustituir el idealismo de una espiritualidad hoy
clásica, por un rencuentro espiritual con el material. En su obra la
forma ya no se vale por sí misma, requiere del material que lo
salvaguarda de las entelequias de la imagen. Hace ya tiempo que las
corrientes matéricas de la pintura de posguerra volcaron la anti-
artisticidad de los mecanismos surrealistas en los marcos del arte
mayúsculo,  desde  los  representantes  del  expresionismo  abstracto
americano, hasta el expresionismo lírico de un Simon Hantaï amparado
por  las  palabras  de  Charles  Estienne.  De  hecho,  antes  de  los
automatismos surrealistas debemos citar, más acordes con el transcurso
de la línea, los trazos con dedos del dadaísta ruso Serge Charchoune,
relacionados por René Passeron con los macaronis prehistóricos, el
artificialismo de los checos Styrsky y Toyen y, sobre todo, los rollos
de papel de otro dadaísta, Hans Richter, de desarrollo horizontal y
cinematográfico,  los  cuales  alcanzaron  la  magnitud  de  auténticos
murales a partir de la Segunda Guerra Mundial. 

Todos estos precedentes en el uso automático de los pigmentos y
demás materiales, comparten una entrega absoluta a la poesía antes que
a la pintura. El propio Kandinsky encontraba la poesía como nexo de
unión entre los diferentes registros expresivos, aunque sin duda se
trataba de una concepción muy diferente a la poesía que el automatismo
sustenta. La poesía de Kandinsky obedece a unas leyes que más lo
acerca a una idea clásica de lirismo. El propio Schönberg consideraba
que la poesía aún establece un mínimo peso material, siendo que la
música se sitúa por encima en este sentido. La forma liberada frota en
un mar de entelequias, mientras que bajo el peso material de las
pinturas de Félix Anaut, se esconde otro sentido de la poesía, el
mismo que ostentó el poetismo checoslovaco de Teige y Nezval junto con
el artificialismo de Toyen y Styrsky y los ejemplos anteriormente
expuestos, aquél del material y su capacidad para presentarse desnuda



y evidente, libre de añadidos narrativos y argumentales, libre de
cualquier forma de mímesis. Hay que tener en cuenta que las series
sinfónicas de Félix Anaut pertenecen a lo que él considera “poemas-
visuales”, los cuales constituyen su obra no representativa, porque
tras la aniquilación de la función mimética, tan sólo puede restar la
Poesía, ahí donde gobierna la “no-existencia” de Kojève por ser ésta
la más objetiva de todas.  

De este modo, la pintura “abstracta” de Anaut, frente a los
primeros precedentes en la materia y frente a lo que ocasionalmente ha
ocurrido a lo largo de la historia de la pintura no figurativa, es
abierta a la realidad que lo rodea. Incluso ésta subyace tras las
formas generadas en un constante duelo personal de donde surge la
sinfonía.  No  olvidemos  que  en  estos  proyectos  interactúan  tres
registros manifestantes: la música, la pintura y la ciudad, de la que
parte y vuelve a materializar en los recorridos que impone el olvido y
el reconocimiento de la experiencia. La obra pictórica de Félix Anaut
se desenvuelve en una alternancia de presencias y ausencias, de formas
y deformaciones, de afirmaciones y negaciones, así como, asintiendo
las enseñanzas de Goethe, el color no puede ser comprendido sin la
dialéctica de la luz y la sombra, hasta el punto de considerar los
colores diferentes sombras emitidas por la idiosincrasia misteriosa de
los cuerpos al ser golpeados por la luz. De esta forma se multiplica
hasta  conformar  una  nueva  ciudad.  La  luz  no  representa  sino  que
multiplica y, para ello, necesitamos poner en duda la transparencia y
afirmar la opacidad goethiana. Arnaut ya ha sido capaz de trasladar
estas inquietudes a las tres dimensiones mediante grandes platos de
barro diseñados por él mismo y decorados con una similar figuración
emitida por sus encuentros materiales, de tal modo que, al hacerlos
sonar con la ayuda de una manecilla o de una batuta, ponemos en
comunicación lo visual con lo auditivo. No obstante, se trata todavía
de una experiencia personal que debe ser compartida por cuantos más
mejor, para que, al menos, quepa la posibilidad de que algo diferente
pueda existir.

No sé si se habrá dado cuenta, lector, que aún nos queda por
mencionar la segunda de las consecuencias de la pintura en proceso, y
ésta, al hilo de nuestro último aforismo, es la de la construcción.

Baltasar Lobo o la búsqueda de la felicidad
        Si hay algo que el escultor zamorano Baltasar Lobo

https://aacadigital.com/articulos/baltasar-lobo-o-la-busqueda-de-la-felicidad/


(1910-1993)  buscó  una  y  otra  vez,  fue   la  alegría,  la
felicidad, el instante de dicha que las circunstancias le
arrebataron. La familia de Lobo, republicana y anarquista,
estuvo involucrada muy en el fondo en el contexto de las
represiones trágicas que supusieron el desarrollo de la guerra
civil, habiendo de aceptar poco después  la perdida y tomar el
camino de exilio, donde encontraría la paz y la serenidad que
desprende su trabajo. Sería en 1946 en una localidad marinera
cerca  de  Marsella,  La  Ciotat,  donde  surgieron  las  tan
características  maternidades,  eje  de  esta  exposición
antológica que podemos disfrutar por primera vez en Zaragoza.
Allí pasó horas y horas contemplando a las madres jugando con
sus hijos en la arena. El artista solía tomar bocetos a lápiz,
apuntes a tinta china y aguadas desde una torre abandonada y
cercana.  20  dibujos  preparatorios  son  los  que  cuenta  la
muestra,  cuyo  protagonismo  recae  en  la  escultura,  bien
entendidos como los primeros estudios o bosquejos desde donde
ideaba  sus  composiciones  escultóricas,  destacando  las
tituladas Momento de felicidad y Mujer joven peinándose  donde
se observa esa energía positiva  que desprenden sus obras.
 
           En lo que respecta a las esculturas, Lobo en sus
piezas, recurre a la relación madre-hijo, gesto que obedece a
un deseo de libertad. La relación madre, tierra, mujer, se
interrelacionan cuando el escultor moldea las curvas de los
cuerpos. Estos cuerpos tienen una relación muy íntima con las
diosas  prehispánicas  relacionadas  con  la  fecundidad  y  la
supervivencia, que conocería el artista en su visita al Museo
Arqueológico Nacional de Madrid. A ellas ha recurrido todo
artista que desee adentrarse en un recorrido a lo largo de la
historia  del  arte  de  lo  divino  y  de  lo  humano,  de  las
preguntas  que  el  hombre  se  ha  hecho  siempre,  ¿de  donde
venimos? ¿y hacia donde vamos? . En la estela de Lobo se
adentraron pintores como Gustav Klimt, Renoir, Miró, Picasso o
Matisse. Artistas que en los años 30 se interesaron seriamente
por la escultura,  aunque ellos la concebían directamente como
disciplina de estudio, pero el trabajo cotidiano pudo dar a
Lobo  la  ocasión  de  acceder  directamente  a  los  ejercicios
escultóricos de otros escultores importantes del movimiento
moderno del siglo XX, entre los cuales podríamos incluir a los
aragoneses Pablo Gargallo u Honorio García Condoy.



            
 
       La inteligente mirada de Lobo, queda expuesta en la
sencillez de sus piezas, que como espectadores sentimos la
tentación de tocar, dándonos una lección en los tiempos  en
que nos encontramos, donde tener más no es sinónimo de ser
más, donde el poder del dinero y de los mercados, han hecho de
esta, una sociedad totalmente alineada, donde se oculta la
sencillez y la felicidad de dar o recibir un abrazo. Es por
esto, que el escultor a través de su obra, nos enseña a mirar
hacia adentro, a buscar las raíces del arte como camino de
elevación
 
Baltasar Lobo (1910-1993)
Paraninfo Universidad de Zaragoza
18/05-17/07/11

Las joyas de la corona
        Coleccionar, y más si se trata de arte, es buscar una
pieza, guiado por la intuición, la mejor, seleccionando unas
piezas y rechazando otras, dando forma a un cosmos propio, de
este modo, el coleccionista pasa de ser un mero “recolector” a
un  creador.  Las  colecciones  importantes  de  arte  han  sido
promovidas principalmente a lo largo de la historia por el
poder político y el empresarial, a veces, ambos de la mano
para  mejorar su imagen pública. Cumpliendo así dos objetivos
claros, la rentabilidad, y el amor al arte. A lo largo de los
últimos años, las diversas entidades bancarias han tenido a
bien  enseñar  parte  de  esos  pequeños  tesoros  que  son
las colecciones artísticas, que han ido formando a lo largo de
los años. Recordaremos por ejemplo, la exposición que pudimos
ver en la temporada 2005-06 titulada “Colección CAI de arte
contemporáneo” comisariada por Ángel Azpeitia dentro de los
actos del centenario de la entidad, tampoco podemos olvidarnos
de la espléndida “Selecta. Del Greco a Picasso. Colección
Santander”  que  pudimos disfrutarla a comienzos del 2010 en
el Paraninfo de la Universidad de Zaragoza. Ibercaja, para
esta ocasión, ha dado a conocer a través de la exposición “De
Goya a nuestros días”, una pequeña selección de la pintura y

https://aacadigital.com/articulos/las-joyas-de-la-corona/


escultura de la colección patrimonial que posee la entidad
bancaria, algunas obras que forman parte de esta exposición,
pueden verse de forma gratuita en el MICAZ Museo Ibercaja
Camón Aznar Zaragoza,
              

Goya. La Gloria o La Adoración del Nombre de Dios
 
 
    La muestra se divide en tres partes, tomando como punto de
partida  a  Francisco  de  Goya,  artista  que  sobresale  en  el
panorama nacional e internacional, ya que rompe con cualquier
limitación estética. No vamos a desglosar la biografía del
artista, gente mucho más experta ya se han encargado de ello,
pero sí citaremos algunas de las piezas del de Fuendetodos,
todas ellas, se encuentran en la exposición permanente del
Museo Camón Aznar, el boceto de La Adoración del Nombre de
Dios,  o La carga de los mamelucos, son sólo algunos ejemplos.
Junto a Goya, Conrado Guiaquinto, que tanto influyó en el
desarrollo de la escuela española de la segunda mitad del
siglo XVIII, es representado en esta muestra con la obra El
sueño de San José, obra inspirada en un pasaje del Evangelio
de San Mateo relativo a la Sagrada Familia poco después del
Nacimiento de Jesús. Tres serán los artistas españoles de este
siglo que sobresaldrán: Antonio González Velázquez, con un
complejo boceto, vinculado claramente a la ciudad de Zaragoza,
La  construcción  de  la  primitiva  Santa  Capilla  del  Pilar,
primer boceto del que sería la pintura al fresco existente en
la  Santa  Capilla  del  templo  pilarista,  realizada  entre
1752-1754. Francisco Bayeu con las obras El Espíritu Santo
rodeado de ángeles y Trampantojo de retablo de la Inmaculada
Concepción,  ambas  obras,  de  indudable  estilo  eminentemente



decorativo.  Por  último,  aunque  no  menos  importante,  el
valenciano Salvador Maella, que aparece representado a través
del  boceto  Aparición  del  niño  a  San  Antonio  de  Padua,
definitivo boceto para una obra mucho mayor, para la iglesia
de San Pascual del Real Sitio de Aranjuez, destruido durante
la guerra civil española.
           
        

Pradila. Niebla de primavera en Italia
 
 
        La segunda parte de la muestra, está dedicada a la
pintura española del Romanticismo al cambio de siglo. Los
seleccionados son Pradilla, Beruete, Barbasán Muñoz Degraín y
Rusiñol. Todos ellos tienen en común varias cosas: En primer
lugar,  que  las  obras  que  se  presentan,  son  paisajes,  en
segundo lugar, son artistas que se iniciaron en España, pero
que completarían sus estudios en Roma o en París, y en tercer
y último lugar, a todos ellos les influenció de alguna manera
las enseñanzas paisajísticas de Carlos Haes, catedrático de
Pintura de Paisaje en la Real Academia de Bellas Artes de San
Fernando desde 1857; De todos los artistas, nos centraremos en
Pradilla y Barbasán, por ser los únicos artistas aragoneses
representados en este periodo. Del primero, considerado “el
segundo mejor pintor aragonés después de Goya”, autor de Juana
La Loca  o de La Rendición de Granada, por poner algunos



ejemplos, nos ofrecen la obra titulada Niebla de primavera en
Italia exquisita escena costumbrista con una atmósfera llena
de desolación y de miseria en la mirada de los habitantes. La
obra fue realizada en España en 1907, sacada de un apunte de
las lagunas pontinas, paraje de marismas ubicado al sureste de
Roma en el que malvivían de la pesca y de la agricultura
emigrantes  de  diversas  zonas  italianas.  El  lugar  era
especialmente  conocido  por  el  ambiente   insano  que  se
respiraba  y  por  la  posibilidad  de  contraer  la  malaria,
enfermedad que padecieron varios artistas españoles, que cómo
Pradilla,  estaban  becados  en  “la  ciudad  eterna”.  El  otro
artista  aragonés  becado  en  Roma,  sería  Mariano  Barbasán,
que al igual que Pradilla, también se instalaría en Roma al
concluir sus obligaciones de pensionado, en concreto, en la
pequeña población de Anticoli Corrado, especializándose en la
pintura de temática costumbrista y paisajística. La zampoña es
la obra representada del pintor en la muestra, obra de gran
tecnicismo  cromático  y  lumínico,  pues  el  autentico
protagonista, no es el pastor que está tocando la zampogna,
instrumento de viento típico de Abruzzo, sino el amplio celaje
que domina toda la obra.
       
 



Gargallo. El joven de la margarita o El aragonés
 
 
 
 
        La última parte de la muestra, cómo no podía ser menos
dentro de la cronología de la historia del arte, muestra el
arte español del siglo XX, mediante una crónica de lo que ha
sido nuestro arte de ida y vuelta. Así escultores aragoneses
como Gargallo con su pieza titulada El joven de la margarita o
El  aragonés,  primera  pieza  cronológicamente  en  esta
exposición, o Honorio García Condoy, con su Cibeles, quienes
vivieron  de  primera  mano  la  agitación  de  las  primeras
vanguardias que habían sido iniciadas por Picasso, a través
sus constantes viajes a París o Roma. La modernidad artística
de posguerra, se verá representada en las primeras tentativas
abstractas,  simbolizadas  en  las  primeras  galerías,  la
madrileña Clan, propiedad del zaragozano Tomás Serál, y la
galería-librería  de  Karl  Buchholz,  que  darían  paso  a  la
creación de grupos de artistas como “Pórtico” o “El Paso”,
artistas como Saura, Serrano o Viola, están bien representados
en la muestra. También están presentes, otros artistas como
Salvador Victoria, con su Martinete pintado en París o José
Manuel  Broto  (Les  Echos  I),  artistas  silenciosos  que
permanecen en el mundo de la representación de la imagen, uno
de los grandes retos del siglo XXI
 
 
 
De Goya a nuestros días. Colección Ibercaja
Patio de la Infanta. 5/05-13/08/11

Las artes plásticas en los pueblos de colonización
de la zona de la Violada

“Una obra de arte es buena cuando ha sido creada necesariamente.
En esta forma de originarse está comprendido su juicio: no hay ningún otro”

Rainer Maria Rilke

Introducción:

https://aacadigital.com/articulos/las-artes-plasticas-en-los-pueblos-de-colonizacion-de-la-zona-de-la-violada/
https://aacadigital.com/articulos/las-artes-plasticas-en-los-pueblos-de-colonizacion-de-la-zona-de-la-violada/


Los pueblos de colonización constituyen un importante campo de
estudio dentro del panorama de la arquitectura española de posguerra,
como demuestran los numerosos análisis que se han dedicado a este
respecto. Unos pueblos que estaban supeditados al carácter político y
religioso del régimen franquista, premisas que van a condicionar la
vida en torno a ellos.  Un ejemplo de ello es la importancia que se
concedía a las iglesias dentro de estos nuevos núcleos poblacionales,
recurriendo para su decoración a artistas de gran impronta, como
demuestra este estudio, en el que vamos a analizar las artes plásticas
aplicadas al muro en los pueblos de la zona de “La Violada”, dentro
del estudio global de los pueblos de colonización del Alto Aragón, que
serán analizados en posteriores estudios, entendiendo como necesario
el estudio unitario de la arquitectura y de las artes plásticas. Para
ello, realizamos, en primer lugar, un análisis histórico artístico de
las obras, unido al contexto religioso en el que fueron creadas,
analizando en primer lugar el panorama del arte sacro de posguerra; en
segundo lugar, centramos nuestra atención en la pintura mural y en la
escultura; en tercer lugar, abordamos la obra del artista José Baqué
Ximénez y la actividad de la empresa Arte Sacro Navarro (Zaragoza) en
relación con los pueblos de colonización; y cerramos este estudio con
el análisis individualizado de cada uno de los casos expuestos.

El Instituto Nacional de Colonización y su Delegación Regional del
Ebro (Zaragoza)

                 Para llevar a cabo la política colonizadora y
“rectificar” la reforma agraria, que había sido iniciada con la II
República, nace, por Decreto de 18 de octubre de 1939, el Instituto
Nacional  de  Colonización  (INC)[1],  una  de  las  instituciones  más
importantes y simbólicas de la política agraria franquista, y una de
las únicas que se mantiene a lo largo de toda la dictadura, y que
actuará a través de Delegaciones Regionales constituidas en cada zona,
como  analizaremos  más  adelante.  Dentro  de  un  ambiente  de
reconstrucción  del  medio  social,  entendido  este  último,  según  se
recoge en la prensa de la época, como la “esencia del pueblo español”,
siguiendo los pasos de la Dirección General de Regiones Devastadas,
desaparecida en 1957 (López Gómez, 1995)[2] y en colaboración con el
Instituto  Nacional  de  Vivienda,  uno  de  sus  objetivos  era  el
perfeccionamiento de la vida campesina y de sus condiciones higiénicas
y  estéticas,  dentro  de  la  idea  de  urbanizar  y  reconstruir  zonas
rurales como símbolos propagandísticos del Nuevo Estado. Es por ello
que se crean los pueblos de colonización, una de las acciones más
importantes llevadas a cabo por el INC.



Este Instituto contaba para su actuación con siete Delegaciones
Regionales organizadas en función de las cuencas fluviales (Álvaro
Tordesillas, 2010: 42-44)[3]. En el caso de Aragón, el INC actuaba
únicamente a través de la Delegación del Ebro, con sede en Zaragoza,
abarcando las regiones de Aragón, Cataluña y Navarra[4]. Francisco de
los Ríos Romero (1913-1995), ingeniero agrónomo, fue nombrado director
jefe de la misma el 9 de enero de 1946 (Marcuello, 1992 y Germán
Zubero,  2010:  56)[5],  cuando  el  zaragozano  José  Borobio  Ojeda
(1907-1987) ya había pasado a formar parte de este equipo tras su
nombramiento en 1943. Éste tomó el cargo de arquitecto del Instituto
Nacional de Colonización, con destino en su sede de Zaragoza, el 13 de
diciembre  de  1943  (Vázquez  Astorga,  2001:  460-463)[6],  siendo  el
encargado del diseño de los nuevos pueblos y de las ampliaciones de
algunos de ellos, en los que actuó el Instituto. A este profesional
debemos, por tanto, el diseño y la autoría de todos los pueblos que
vamos a analizar en las siguientes páginas.

Aragón fue una de las regiones españolas donde se desarrolló más
extensamente la acción colonizadora debido a la clara necesidad de
agua en buena parte de su territorio y al avanzado estado en que se
encontraban las obras hidráulicas de mayor prestancia[7]. La zona de
La Violada, que es la que nos ocupa, fue declarada de interés nacional
en 1944[8], pero no será hasta la entrada en vigor de la Ley sobre
Colonización y Distribución de la Propiedad en las Zonas Regables de
1949 cuando se pongan en marcha las obras más importantes en esta
región, al igual que en el resto de España (Aranda y Lasierra, 1977:
68).

El INC y las Artes Plásticas: pintura mural y escultura.

La iglesia desempeña un papel fundamental en el panorama español
de la posguerra, ya que desde la guerra civil había sido un firme
apoyo para el régimen. Por ello, una de las partes más importantes y
más representativas de estos nuevos pueblos de colonización van a ser
sus iglesias; unos edificios que fueron dotados de los elementos
necesarios para llevar a cabo los rituales religiosos: mobiliario
litúrgico (mesas de altar, pilas bautismales, pilas para el agua
bendita, confesionarios, lámparas, veletas, campanas, etc.) y otros
elementos donde cabía una mayor intervención de los artistas plásticos
(pinturas, esculturas o mosaicos), todo ello regido por las pautas de
funcionalidad y síntesis (Lozano y Bazán, 2010: 285).

Al tratarse de obras construidas de nueva planta, la dotación del
INC debía ser completa. Esto ayuda a la realización de la “obra de



arte total” que se buscaba recuperar en los años ’50, a lo que se une
el  interés  en  la  posguerra  por  volver  a  usar  las  técnicas
tradicionales, condicionados por la situación que se vivía, en la que
los materiales tenían que ser por necesidad los de la tierra y las
técnicas artesanales, volviendo al trabajo tradicional y permitiendo
la integración de las artes.

En la inmediata posguerra, la gran cantidad de imágenes que hubo
que  reconstruir  o  reponer  fue  de  tal  magnitud  que  proliferaron
imágenes de mala calidad, lo que hizo que pronto se hiciera necesario
un control sobre la calidad de las mismas, buscando un arte religioso
con suficiente dignidad.

En este sentido, el INC siempre defendió unos valores estéticos
avanzados,  como  la  introducción  de  la  abstracción,  gracias  a  la
dirección del Museo Nacional de Arte Contemporáneo por José Luis
Fernández  del  Amo  (1952-1958),  que  a  la  vez  era  arquitecto  del
Instituto  desde  1947,  siendo  él  mismo  el  que  recomendó  a  las
autoridades el encargo de murales y esculturas al gusto de la nueva
estética (Ureña Portero, 1982: 33 y 121-122). Una estética que no fue
entendida por todos, lo que llevó a que muchos obispos no quisieran
bendecir algunas obras, retirándolas o destruyéndolas en el peor de
los casos. Aunque la realidad es que no todo fue arte de vanguardia.

Posteriormente, en los pueblos se han adquirido imágenes por
cuenta propia, generalmente con medios bastante precarios y sin un
excesivo carácter, salvo algunas raras excepciones, pero siempre son
obras posteriores al momento fundacional, que es el que nosotros
estamos analizando[9].

El INC siempre supo valorar el patrimonio que tenía, lo que llevó
a que, en algunos casos, al ceder la titularidad de los conjuntos
religiosos a los obispados, el Estado se reservara la propiedad de las
pinturas e imágenes artísticas, siendo un modo también de preservarlo
de  su  desaparición  por  parte  de  mandatarios  más  tradicionalistas
(Lozano y Bazán, 2010: 299).

Históricamente, la imagen ha sido más eficaz que la palabra para
transmitir las enseñanzas de los evangelios, siendo más fácil su
comprensión por parte del pueblo, de ahí que la imagen sacra sea una
aliada del clero en sus pastorales, siendo la obra de arte un medio
especialmente eficaz para penetrar en el alma y actuar sobre ella,
tanto para bien como para mal (Hani, 1997: 9).

José Borobio ocupa un papel importante en este cometido, ya que,



como arquitecto encargado de la zona, actuará como mecenas de estos
artistas. Pero no son sólo los arquitectos los que juegan un papel
fundamental; hay que tener en cuenta también a los receptores de ese
arte, que son quienes lo han de difundir y salvaguardar para su futuro
legado. A este respecto, desde la Revista Nacional de Arquitectura se
hacía un llamamiento a la educación de los futuros sacerdotes:

“Nos parece incomprensible que no se dé a los seminaristas ninguna

educación artística, ya que a ellos incumbirá el día de mañana la labor de

hacer construir nuevas iglesias y nuevos templos, así como velar por la

salvaguarda de las iglesias antiguas. Por eso no es extraño que entre los

ministros del culto se encuentren tan pocos que demuestren alguna comprensión

hacia el arte moderno”[10].

Pero no hay que olvidar que es un arte funcional y que, pese a
tener que acomodarse a las necesidades y circunstancias de los tiempos
modernos, tiene sus propios fines, de los que nunca puede apartarse, y
sus propios deberes, a los que nunca puede faltar[11]. Es un arte
sagrado que, en virtud de su mismo nombre, debe contribuir de la mejor
manera posible al decoro de la casa de Dios y promover la fe de los
que se reúnen en el templo, para asistir a los divinos oficios y
participar de la gloria celestial[12], y el arte tiene que contribuir
a ello; sino el arte que no eleva el alma, ni tiene espiritualidad, ni
busca la belleza en Dios, será algo materialmente perfecto, pero
desprovisto del fin más elevado de la obra artística[13].

Por ello, en los años de posguerra, la polémica se centra en el
debate entre el arte realista o el arte abstracto como medio más
eficaz para llegar a Dios, acusándose muy pronto a la abstracción de
ser un arte elitista, no social, no comunicativo y, por lo tanto,
tampoco útil, salvo en el caso de la decoración. Por ello aparece de
nuevo la figuración. Una neofiguración que no inventaba nada, pero que
tampoco era una unión que enlazara directamente con el pasado, dando
como resultado la unión de lo figurativo a las experiencias que se
habían dado en el arte anterior a la guerra civil (Torralba Soriano,
1980: 302).

            En definitiva, lo que quedaba claro era que “el arte
religioso  no  se  puede  afrontar  sin  preparación  y  sin  fe.  De  lo
contrario, resultan verdaderos engendros heréticos y chabacanos, que
alejan al que los contempla, de toda idea de devoción”[14].

Pintura mural

En el franquismo había una primacía del Estado, y esa era la



primacía de lo arquitectónico. Ante ella, las otras artes deberían
disciplinarse para ocupar su rango de combate y ordenamiento (Cirici
Pellicer, 1977: 64). Para Fernández del Amo, si la arquitectura tomaba
conciencia de su responsabilidad en la formación de un ambiente que
mejorara  la  condición  del  medio  y  aportase  alegría  de  vivir  del
hombre, una buena parte había de corresponderle al arte (Logroño,
1974: 79), siendo el arte religioso, en palabras de José Luis Sánchez,
el único arte social aplicado que se podía hacer en España entonces
(Logroño, 1974: 32).

Una  de  estas  manifestaciones,  ligada  indisolublemente  a  la
arquitectura, era la pintura mural, entendida como superación de la
pintura  de  caballete  y  portadora,  además,  de  un  destino  social
(Llorente Hernández, 1995: 187). Desde las páginas de la Revista
Nacional  de  Arquitectura  se  insistía  en  que  había  que  romper  la
división de funciones y el arquitecto debía ser a la vez muralista,
una idea de arquitecto total que concibe toda la obra completa, desde
la arquitectura hasta su decoración y acabado final (Ureña Portero,
1981: 118).

Las bases de esta nueva pintura mural eran el realismo y la
religiosidad.  Había  que  realizar  arte  con  un  fin  espiritual,
argumentando que lasvanguardias eran las responsables de la pérdida de
la identidad nacional en el arte, por ello había que volver a un arte
espiritual, cargado de realismo y religiosidad (Llorente Hernández,
1995: 35-45).

La  decoración  mural  está,  por  esencia,  abierta  a  ese  nexo
exterior que es la arquitectura. Chueca Goitia decía que la pintura
“debe estar al servicio del muro, sin desvirtuarlo, haciendo que se
respete su integridad física, como un tapiz, que no destruye el muro,
sino que lo valora” (Chueca Goitia, 1967: 183).

El muralista José María Sert (1874-1945) va a ser recuperado por
el franquismo como uno de los grandes maestros del pasado que por el
colosalismo de sus composiciones, la virtualidad de su técnica y el
ímpetu  retórico  y  grandilocuente  de  sus  conjuntos,  ya  que  podía
engrandecer propagandísticamente al Nuevo Estado y encauzar la tarea
de  los  jóvenes  y  entusiastas  muralistas  (Ureña  Portero,  1981:
116)[15]. Con él se iniciaba una labor de muralismo que seguirían
maestros  como  Daniel  Vázquez  Díaz,  Ángel  Carretero,  Francisco
Farreras, José L. Gómez Perales, Manuel Villaseñor, Carlos Lara, Delhy
Tejero, Manuel Mampaso, Javier Clavo, etc., siendo los años ‘50 la
década más importante para el muralismo, en consonancia con la lenta



recuperación económica respecto a los años ‘40, no sólo en encargos
del Estado, sino también en obras de iniciativa privada.

Escultura

           La escultura es también un medio indispensable en el culto
religioso. Desde la segunda mitad del siglo XIX se habían producido
importantes transformaciones en esta disciplina, como por ejemplo la
disminución notable del género religioso, aunque el carácter sacro se
recuperará en la escultura de posguerra (Azpeitia Burgos, 1990: 139),
produciéndose el auge de la misma entre 1945 y 1955 (Vázquez Astorga,
2002: 359).

En  ella  se  detecta,  anticipándose  al  Concilio  Vaticano  II
(1962-1965)[16],  una  disminución  del  número  de  imágenes  y  el
establecimiento  de  una  jerarquía  dentro  de  su  ubicación,  dándose
prioridad a la presencia del Crucificado, la Virgen María, el santo
titular  y  el  vía  crucis,  siendo  muchas  de  ellas  realizadas  por
artistas de gran calidad que facilitaban los modelos (Lozano y Bazán,
2010: 295).

 Esta privación de la estatuaria en los edificios hizo que la
escultura fuera una de las bellas artes más desamparada de estos años,
ya que la arquitectura rechazaba todo ornamento que no fuera necesario
(Sepúlveda  Sauras,  2005:  433)[17].  El  ornamento  no  necesario  es
superfluo, porque la riqueza no ha sido nunca signo de religiosidad:
la monumentalidad de la iglesia no radica en su tamaño, sino en su
significación (Fernández Arenas, 1963: 93).

Paul Válery decía, refiriéndose a la arquitectura moderna, que
“la pintura y la escultura son hijas abandonadas. Ha muerto su madre,
y su madre era la arquitectura. Mientras vivía, les daba su puesto, su
empleo, sus estrecheces. La pintura y la escultura tenían su espacio y
su luz bien definidos, sus temas y sus relaciones…”[18].

Por tanto la producción escultórica religiosa fue la que triunfó
en estos años, siempre dentro de unos cánones académicos, sin salirse
demasiado  de  la  norma,  aunque  en  algunos  casos  podamos  observar
ciertas notas de modernidad en las obras.

La actividad de José Baqué Ximénez en los pueblos de colonización

El zaragozano José Baqué Ximénez (1912-1998), uno de los pintores
más sólidos de la pintura aragonesa contemporánea (Giménez Navarro,
1990: 249), fue el primero en decorar las iglesias de los pueblos de
colonización aragoneses, además de ser un perfecto conocedor de los



mismos, debido a su faceta de constructor de alguno de ellos[19]. Este
conocimiento de la arquitectura y su amistad con José Borobio llevó a
una perfecta integración de la pintura mural en la misma, creando un
conjunto que hace de estas iglesias unas obras fundamentales en la
historia del arte aragonés de los años ‘50:

“Desde  su  primera  obra,  para  los  nuevos  pueblos  creados  por

Colonización, Baqué Ximénez acertó plenamente con el estilo y la técnica que

convenía  a  la  arquitectura  de  aquellas  luminosas  y  modernas  iglesias”

(Torres, 1957: 8).

“A las modernas iglesias de estos nuevos pueblos de Colonización «les

va» la pintura de Baqué; su estructura, sus muros la piden, más, mucho más que

todas esas absurdas figuritas de yeso con los carrillos coloreados y barbas

recién arregladas” (B. M., 1957: 6).

Estas pinturas recibieron una buena aceptación y valoración desde
su origen, como demuestra además que cinco de estos murales realizados
para las iglesias de los pueblos de Colonización figuraran entre las
obras expuestas en la exposición de Baqué Ximénez inaugurada el 16 de
mayo de 1961 en la Institución “Fernando el Católico” (Sepúlveda
Sauras, 2005: 99)[20].

Baqué Ximénez, que había empezado a pintar por vocación, entró en
el  estudio  Goya  de  Zaragoza  en  1933  (García  Guatas,  1994:  19),
actividad que concluiría el 30 de julio de 1936 (Ansón Navarro, 2006:
22). Tras la guerra, compaginando su trabajo de constructor con la
pintura,  comenzó  a  realizar  los  murales  para  los  pueblos  de
Colonización,  dentro  del  ambiente  religioso  de  posguerra,  que  no
escapa a casi ningún artista (Giménez Navarro, 1990: 229).

Su forma de expresar la religiosidad no atiende a las formas
rígidas y academicistas que abogaban algunos sectores, sino que es una
interpretación  personal  (Giménez  Navarro,  1990:  207),  siempre  con
tratamiento novedoso, pero siendo respetuoso con el tema tratado, del
que el fiel puede hacer una lectura clara (Giménez Navarro, 1987: 32).
Adapta sus modos a un lenguaje figurativo reconocible en el que se
aprecia una tendencia a la síntesis formal y un acentuado geometrismo,
común a las tendencias estéticas imperantes fuera del campo religioso.

En sus composiciones hay un gusto por la simplificación, soliendo
aparecer únicamente el santo titular y pocos más elementos, eliminando
todo lo accesorio de la composición. En todas ellas introduce el
paisaje como referencia espacial, quizá influido por la práctica del
dibujo  del  paisaje  natural  en  su  paso  por  el  Estudio  Goya.  Son



paisajes  irreales,  vacíos  de  vida,  carentes  de  caminos,  con
arquitecturas de clara referencia aragonesa, compuestos por planos de
color[21]. Es la esencia de la naturaleza, con una búsqueda estética
clara.

El método que utiliza en la realización de las pinturas murales
es el siguiente:

“En primer lugar, trabaja unos pequeños bosquejos que le sirven para

fijar las ideas y a continuación pasa a realizar el boceto previo, en cartón,

y a escala, algunos de ellos en color[22]. Esto lo pasa a un dibujo general
que refleja la obra en su totalidad, a tamaño natural y sobre soporte de papel

de embalaje. Pincha el papel sobre el muro, previamente preparado, y procede

al estarcido del mismo, de modo que el silueteado de la composición quede

perfectamente fijado sobre la pared, tras lo cual empieza la ejecución del

trabajo definitivo.

(…) Comienza a pintar sus composiciones ejecutando en primer lugar la

figura central, que es la que va a encajar y entonar cromáticamente el resto

de los elementos que aparecen en la escena; a continuación, procede a trabajar

los laterales dejando para el final el fondo, para el que normalmente reserva

un paisaje o unas arquitecturas.” (Giménez Navarro, 1987: 34).

La empresa Arte Sacro Navarro y el INC

La empresa Arte Sacro Navarro, encargada de la realización de una
buena parte de las obras artísticas de los pueblos de colonización del
Alto Aragón, fue fundada en 1939 en Zaragoza por Leopoldo Navarro Orós
y Manuel Navarro López, dedicándose a la realización de todo tipo de
trabajos  relacionados  con  el  arte  religioso:  retablos,  altares,
imaginería, pintura, decoración, dorado, marcos, mosaicos, esmaltes y
restauración[23]. Una gran empresa que no sólo se limitaba al ámbito
Zaragozano,  sino  que  sus  obras  llegaron  incluso  hasta
Latinoamérica[24]. A esta oferta habrá que sumar en los años 50 la
vidriera[25], al absorber los talleres de Rogelio Quintana (Isasi-
Isasmendi, 2010), vidrieras aragonesas y la sección de vidrieras de La
Veneciana, tomando el nombre de Vidrieras de Arte Cristacolor, que es
el nombre que mantiene hoy en día[26].

El estudio-taller estaba instalado en un principio en la calle
Sepulcro nº 42, hasta que el 1 de septiembre de 1948 se trasladan a la
calle Almagro nº 3[27]. Esta empresa, que intentaba unificar las
últimas tendencias del arte de su tiempo con un modo de hacer al más
puro estilo medieval, se conformaba por un gran taller con bastantes
operarios y con sus máquinas propias, donde se realizaba todo el



proceso de ejecución de la obra, desde la redacción del boceto hasta
la colocación de la obra en su ubicación definitiva. La filosofía de
la empresa queda perfectamente recogida en uno de sus escritos:

“Nosotros pretendemos aunar las últimas tendencias y orientaciones de la

pintura más actual, que revaloriza la belleza de la línea y del color y exalta

los valores decorativos sobre los exclusivamente anecdóticos, con la técnica

acabada del arte medieval, disciplina en fervor de la obra bien hecha (…) Esta

fusión de ideales estéticos no podría lograrse con mejor fruto en ningún

género de pintura que en el de la interpretación de motivos sacros.

(…)  Hoy,  creemos  que  la  coyuntura  espiritual  de  nuestro  tiempo  se

presenta especialmente favorable para el intento que venimos propugnando desde

hace varios años: restaurar en la pintura sacra el sentido de lo decorativo,

uniéndolo a esa entrañable emoción religiosa que, si no puede estar ausente en

ningún quehacer humano, es esencial en una obra de esta naturaleza”[28]

El modo de trabajo de los mismos es el siguiente: una vez que
reciben el encargo, estudian el proyecto detenidamente, analizando
también el espacio arquitectónico que va a albergar dicha obra y las
condiciones particulares que cada caso pueda requerir, para que la
obra esté en armonía con el resto del conjunto. Tras recibir los
datos, generalmente de los arquitectos (planos, medidas, etc.) suelen
visitar los lugares donde han de colocar sus obras (si es posible) y a
partir de ahí, una vez realizados los diseños en papel, proceden a su
elaboración, de una manera meticulosa y muy perfeccionista, usando
técnicas tradicionales, realizando la obra completa. Por ejemplo, si
se trata de un retablo, realizan tanto el diseño arquitectónico (el
armazón)  como  las  tablas,  el  dorado  o  las  esculturas  que  puedan
componerlo, sin necesidad de ninguna colaboración externa al taller
propio.

Respecto a la iconografía, el tema viene dado por el comitente,
pero son ellos los que toman la decisión en cuanto a qué representar.
En  este  sentido,  eran  poseedores  de  una  ferviente  inclinación
religiosa, que complementaban con un gran estudio de las sagradas
escrituras y libros de iconografía cristiana como una herramienta
indispensable  del  taller  (Torres,  1950)[29].  Es  lo  que  Pío  XII
denominó un intercambio entre el cristianismo y el arte[30]:

“Cuando un artista pone mano en una obra destinada a despertar el fervor

y la fe de los que oran ante ella, no hará una inspirada si no es creyente y

además si no trasfunde en su obra algo de ese fervor que es patrimonio

suyo”[31].



Estos primos habían trabajado ya con los hermanos Borobio en
otros encargos, siendo por ejemplo los encargados de realizar todos
los retablos (salvo el mayor) de la nueva iglesia del Sagrado Corazón
de Jesús de Zaragoza (Regino y José Borobio, 1929-1942) [32].

 

Figura 1. Desde la izquierda, Leopoldo
Navarro (1) y Manuel Navarro (5).

Inauguracioń de las pinturas del retablo
mayor de las Carmelitas Descalzas de

Zaragoza, 1949.

        A continuación vamos a analizar cada uno de los casos que
conforman nuestro estudio, siguiendo un orden cronológico, comenzando
con las obras de José Baqué Ximénez para concluir con las realizadas
por la empresa Arte Sacro Navarro.

 

Ontinar del Salz           

           Ontinar del Salz fue el primer pueblo proyectado por el INC
en Aragón y el sexto a nivel español. El nombre del Salz lo toma por
su emplazamiento en el término donde la Santa Imagen de la Virgen del
Salz se apareció en el siglo XI y en el cual posteriormente se
construyó la ermita en su honor, con orígenes en época medieval y en
uso hasta nuestros días. Es por ello que el nuevo pueblo de La Violada
tomó como patrona a la Virgen del Salz.



Figura 2: Vista en detalle de
la pintura de Baqué Ximénez

en Ontinar.

Figura 3: Vista del grabado en el
que pudo inspirarse, publicado en

la revista  El Pilar.

La  iglesia  de  este  pueblo,  situada  al  fondo  del  paseo  del
Generalísimo, es un edificio realizado siguiendo un estilo románico
modernizado (Torres, 1949b: 5), reflejo de la arquitectura de los años
´40 en España y su búsqueda de un estilo nacional, que en Aragón se
busca sobre todo en el mudéjar y el renacimiento.

Al interior está formada por una gran nave rectangular de 20 m de
longitud cubierta por una bóveda de cañón con arcos fajones. Entre los
contrafuertes se construyen una serie de capillas a ambos lados, que
también reciben decoración, y se culmina con un ábside semicircular
cubierto con bóveda de cuarto de esfera[33]. La decoración interior de
todo el edificio es muy sobria, reservándose la decoración principal
para el ábside que cierra la nave, en el que figuraría una gran
pintura representando la aparición de la Virgen del Salz[34]; una
pintura mural para la que se presupuestaba la cantidad de 10.000
pesetas.

Así figura en el proyecto de 1947, siendo bendecida la primera
piedra de este nuevo templo el 28 de noviembre del mismo año[35]. Pero
conforme  avanzaban  las  obras,  en  1949,  y  por  orden  del  Director



General  de  Colonización,  es  necesario  realizar  una  serie  de
modificaciones. Entre ellas, la petición de peraltar el presbiterio y
darle un metro más de profundidad, con el fin de conseguir una mayor
amplitud y un mejor efecto de perspectiva, quedando la pintura como
eje principal del decorado de la iglesia.

Pero  lo  que  más  nos  interesa  es  que  Borobio  se  plantea  la
necesidad de dar un mayor presupuesto para la pintura del ábside y
además ya cuenta con un boceto aprobado del pintor zaragozano José
Baqué Ximénez[36].

La iconografía de la Virgen del Salz, como el resto que iremos
viendo en los pueblos estudiados, no se escoge tan azarosamente como
en un principio parece, y en este sentido la prensa de la época es
clarificadora[37]. Pero antes, hay que conocer la historia de esta
aparición:

“Apareció en una noche la Imagen de la Stma. Virgen del Salz cercada de

resplandores a un Caballero Templario en los términos de la Villa de Zuera el

cual estaba orando en las Orillas del Río Gállego y felizmente vio sobre un

Árbol llamado Salz la referida Imagen de Nuestra Señora con el Niño Jesús

delante de su Regazo (…)”[38].

           Los Templarios eran conocidos por su lucha contra los
enemigos de la fe católica, defendiendo la causa de la religión, y
ésta es una situación que podemos ver repetida en el alzamiento de
“nuestra gloriosa cruzada”. Eran monjes y guerreros a la vez, por lo
que unían sus virtudes del religioso con las cualidades del soldado,
conformando un tipo perfecto de caballero (Guayar, 1939: 27-30).

Baqué Ximénez, que acababa de ganar el premio de honor en el
Salón de artistas Aragoneses (Giménez Navarro, 1987: 34), fue el
pintor elegido por José Borobio para resolver este problema estético
de tanta importancia para la política franquista: conjugar tradición y
modernidad. No se podía realizar un retablo porque no encajaba en el
espacio, ni una pintura clásica, por lo que había que buscar un punto
intermedio, y Baqué lo consigue, sabiendo “situarse en su época sin
haber  perdido  el  amor  a  la  tradición”  (Torres,  1949c),  con  un
vanguardismo refinado y selecto siempre en la línea de la severa
inspiración  del  románico  y  adaptándose  perfectamente  al  espacio
arquitectónico (Torres, 1949a).

           El muro sobre el que se iba a disponer la pintura, un
espacio semicircular cóncavo de grandes dimensiones, ofrecía varios
problemas. Además de la propia forma, la calidad de la materia también



ofrecía obstáculos, y había que conjugar la pintura con la potente luz
que llegaba de las paredes de la iglesia. Por los problemas de la
materia era imposible pintarlo al fresco, por lo que tuvo que hacerlo
al óleo sobre muro. Para ello, lo primero que hizo fue revestir la
pared de una preparación estuco para aplicar después el óleo, pero no
era un óleo preparado por él sino tubos de marca, quedando así el
resultado final con un tono mate (Torres, 1949c).

Figura 4: Vista general de la pintura de
Ontinar por Baqué Ximénez.

Figura 5: Proyecto de 1947
por José Borobio. AHPZ, Exp.

166.

 

            Con una composición triangular, Baqué sitúa en el centro a
la Virgen del Salz sobre una nube posada en el sauce (salz) y con el
niño en brazos. La iconografía del sauce debajo de la Virgen se usó en
el  santuario  a  partir  de  1824,  colocando  también  a  su  lado  un
caballero templario, de la que se realizó un grabado, publicado en la
revista El Pilar en 1949, que sin duda conocería Baqué, ya que la
imagen de la Virgen y el niño es similar, aunque aquí se prescinde del
caballero (Ester Rubiera, 1949: 413). La talla de la Virgen, la imagen
más realista de este ábside, aparece cubierta por un manto, que es la
parte más colorista de la composición y la parte trabajada con más
detalle, ya que, antes del incendio que tuvo lugar en el interior  del
santuario en 1949, la Virgen del Salz siempre aparecía cubierta con un
manto. Ambos aparecen coronados, y su rostro está trabajado con sumo
detalle.  El  manto,  de  color  rojo,  presenta  unas  representaciones
florales perfectamente simétricas.



           Coronan la imagen tres ángeles, construidos por planos de
color, que son los encargados de sostener el cortinaje azul que rodea
a la virgen. Lo más detallado de estos ángeles son las alas, mientras
que las caras aparecen con el rostro sin trazar, en esa constante de
Baqué  de  dotar  únicamente  de  rostro  a  las  imágenes  principales,
dejando a las secundarias despersonificadas, quizá con la pretensión
de crear un prototipo universal y que todo el que contempla la escena
pueda identificarse con estos personajes. Lo mismo sucede con los
personajes que constituyen la base de la escena, sustituyendo al
caballero templario por campesinos en un día de trabajo en el campo,
sirviendo como espejo de todos los colonos que acudirían al amparo
espiritual de la Virgen del Salz, siendo también una forma de acercar
la imagen al pueblo: “Jesús hablaba del sembrador […] porque aquellos
que le escuchaban sólo entendían las cosas que eran de su mundo. Pues
bien, estas pinturas religiosas de Baqué Ximénez parecen hechas casi
exclusivamente para la buena tropa de la gleba […]. Son una llamada a
la tierra, pero considerándola sólo como soporte del cielo, abierto
también en colores cotidianos” (Del Río, 1953: 6).

            El fondo en la parte superior representa un celaje en
tonos amarillos y malvas, con algunas nubes intercaladas, dominando en
la parte inferior un paisaje estructurado en diferentes planos de
color; tierras de nuestro país en tonos verdes, rosados, marrones, y
amarillos, representando los diferentes cultivos de la comarca.

Fue tal el éxito de este primer mural de Baqué que llegó incluso
a considerarse que este retablo era la obra de más importancia y
responsabilidad firmada por Baqué Ximénez (Torres, 1949a: 1), y “uno
de  los  mejores  trozos  de  pintura  de  su  vida”[39].  Pero  esta
popularidad  no  sólo  se  quedó  en  Aragón  ni  en  España,  sino  que
transcendió al extranjero, ya que, en la Exposición Internacional de
Arte  Sacro  celebrada  en  Roma  en  el  año  1950[40],  Aragón  fue
representado por José Borobio y José Baqué mediante fotografías y
bocetos de esta iglesia de Ontinar del Salz.

El conjunto de arquitectura y pintura, tal como constata la
prensa la época, “ha sido exponente de la inquietud artística que en
nuestra ciudad se respira y que en esta salida al exterior ha venido a
demostrar la valía de estos elementos jóvenes e innovadores portadores
de una inquietud revolucionaria, pero sujetos a la disciplina del
estudio y del oficio”[41].

El Temple



          El Temple, proyectado en 1947, fue el segundo pueblo
realizado por el INC en Aragón, aunque no fue terminado hasta 1953
(González y Gómez, 1952: 12). Su iglesia es un edificio de nave única
de cinco tramos y con la capilla mayor destacada, todo cubierto por
bóveda de arista, inspirado en las construcciones mudéjares, igual que
el exterior de la iglesia (Delgado Orusco, 1999: 569 y Naval Mas,
1980: 116-117).

         En la capilla mayor es donde se sitúa la pintura mural
titulada “Quince de Agosto”, resultado del concurso de bocetos que a
nivel nacional se desarrolló para llevarla a cabo, siendo premiado el
11 de febrero de 1952 Baqué Ximénez.

         La muestra con los bocetos presentados al concurso abrió sus
puertas el 11 de abril de 1952 en la Sala de Exposiciones de la Casa
de la Asociación de la Prensa de Zaragoza, siendo presidida por el
presidente del INC, Alejandro Torrejón[42]. En ella se exponían una
serie de fotografías de los pueblos de Ontinar y El Temple, siendo el
grueso de la exposición los seis bocetos presentados a la convocatoria
del INC (H.A., 1952: 10). El jurado estaba integrado por el director
general de Colonización, Alejandro Torrejón, el jefe del servicio de
Arquitectura del Instituto, José Tamés, el párroco de Santa Engracia,
Mariano Carilla, el presidente de la Academia de Bellas Artes de San
Luis, José Valenzuela La Rosa, y el arquitecto de Colonización, José
Borobio[43].

El fallo del mismo tuvo lugar ese mismo día por la mañana,
adjudicando  el  premio  al  referido  boceto  titulado  “Quince  de
agosto”[44], firmado por Baqué, ya que esta pintura, junto a la de
Ontinar, “tienen el concepto moderno por el que se quiere orientar la
pintura mural de los templos en el momento actual”. El segundo premio
fue concedido a Guillaume (Giménez Navarro, 1987: 34), mereciendo una
mención  especial  los  bocetos  “Mater  Divinae  Gratiae”  y  “Oración”
(H.A., 1952: 10). Esta va a ser la única pintura de Baqué que realice
al fresco, ya que así lo requerían las condiciones del concurso.

          El dogma de la Asunción, que siempre había sido apoyado en
España, tras una larga lucha a finales de los ‘40, por fin veía su
definición el 1 de noviembre de 1950 de la mano del Papa Pío XII y la
bula “Munificentissimus Deus” (Oliván, 1952)[45], por eso parecía lo
más correcto que el primer pueblo de colonización levantado en Aragón
tras  esta  definición  se  hiciera  eco  de  este  acontecimiento  tan
importante para la Iglesia Católica y que nuestro país tanto había
luchado por sacar adelante.



En la representación aparece de la figura de la Virgen de cuerpo
entero, ya que fue subida al cielo en cuerpo y alma, como corresponde
a la Madre de Dios: “Desecha, madre, toda sensación de horror ante la
idea  de  que  tu  alma  va  a  separarse  del  cuerpo,  porque  estas
predestinada a la vida eterna, a la felicidad inacabable” (Vorágine,
2001: 493).

La Virgen, en este misterio de la Asunción, un intermedio entre
la realidad y la entelequia, no está lejos todavía de esas colinas,
los campos sembrados, el caserío con su fuente, que se sitúan en la
parte inferior de la composición, aun cuando ya está rodeada de los
ángeles  y  su  música  celestial,  que  envuelven  a  la  imagen  y  la
acompañan en su ascenso al cielo. La Virgen aparece de pie sobre una
media luna, reposada en una nube que dos ángeles se encargan de elevar
al cielo, donde le espera la paloma del Espíritu Santo, el mismo que
le había engendrado al Hijo de Dios y que ahora la recibe en el
Paraíso. Todo ello perfilado por un pequeño halo de luz que destaca
ligeramente estas figuras del conjunto de la composición, como si una
luz propia emanara de la imagen.

Figura 6: “Quince de Agosto”, por Baqué Ximénez, El
Temple

            En este sentido, la iglesia siempre se ha servido del arte
para revestir con dignidad el mundo sobrenatural, usando la belleza
visible como reflejo de la belleza invisible de Dios, como vemos en
esta  composición,  siendo  más  sencillo  comprender  el  dogma  de  la



Asunción por medio de imágenes (Montoya Alonso , 2005: 18). Es una
representación sencilla, compuesta por planos de color, en la que la
luz es su nota fundamental: “No habrá en él voluptuosidades barrocas
ni oros flamígeros que anonaden. Será luz y color, como los que a
diario el campesino contempla en su trabajo, como una parábola del
Señor […] Líneas simples que nos dan un punto de éxtasis de abandono
de nosotros mismos, pero sin alejarnos de la realidad” (Del Río, 1953:
6). Igual que en la pintura de Ontinar, sólo María tiene el rostro
personificado, apareciendo el resto de los personajes con el rostro
esbozado.

Es como si esta pintura estuviera hecha “para los hombres que se
escaparían hacia arriba, pero que el menester, el quehacer diario, les
ata al terruño de donde por fuerza – es ley de Dios – ha de sacarse el
pan nuestro de cada día” (Del Río, 1953: 6).

Un aspecto a tener en cuenta es la reacción del pueblo ante estas
imágenes tan modernas dentro de una iglesia. Para dar respuesta a esta
cuestión  contamos  con  un  testimonio  literario  de  la  época:
“Pueblonuevo”, la novela de Ildefonso-Manuel Gil (1912-2003) basada en
un pueblo de colonización de Aragón. Ha solido identificarse con el
pueblo de Ontinar del Salz[46], aunque leyendo la descripción que
realiza de la iglesia, quizá habría que identificarlo con El Temple,
ya que es su iglesia la que describe, expresando cómo ve él el uso de
estas pinturas modernas para el culto religioso:

“La señora Manuela suspiró otra vez, disgustada consigo misma. (…) No

podía seguir la misa; no conseguía enhebrar las cuentas del rosario, se le iba

la cabeza a mitad de un Avemaría, confundía y olvidaba los Misterios. (…)No

lograba acostumbrarse a esta iglesia (…) Pero ¿cómo iba a explicarle a don

Pablo[47] que era eso lo que lo le dejaba rezar? (…) En el altar mayor, una

gran pintura mural representaba la Asunción de la Virgen, con unas formas y

unos colores que no decía nada a los ojos de la señora Manuela. Y ya no había

nada más en toda la iglesia, salvo el crucifijo de hierro forjado que se

alzaba en el centro del altar. (…) ¡La iglesia de mi pueblo sí que era buena

para rezar!” (Gil López, 1960: 15-18)[48]

          Sin embargo, para otros autores esta pintura significaba
“una llama y una llamada a la creencia, un puro arrobo campesino hecho
de su propia sustancia y de su propio color y aroma” (Del Río, 1953:
6).

 

 



San Jorge

El tercer pueblo pintado por Baqué Ximénez es San Jorge. Su
iglesia es un edificio de nave única a la que se añade una capilla
mayor elevada, la entrada sotocoro y el baptisterio, siguiendo el
mismo modelo usado por Regiones Devastadas (Delgado Orusco, 1999: 39).
Aquí el pintor nos presenta al patrón de Aragón luchando contra el
dragón, aunque esta vez el presupuesto es más bajo, motivo por el que
quizá  se  cambió  de  técnica,  usando  el  óleo  sobre  tabla,  que
posteriormente sería empotrado en el muro, siguiendo la misma estética
que en las anteriores pinturas[49]. Además esta técnica permitía al
artista  trabajar  en  su  estudio,  sin  necesidad  de  que  la  iglesia
hubiese sido concluida, por lo que avanzarían más rápido los trabajos.

Figura 7: San Jorge, por Baqué
Ximénez, en el nuevo pueblo del mismo

nombre (1957)

Figura 8: San Jorge, por
Baqué Ximénez,  en la capilla
de Santa Isabel (Zaragoza,

1962)

La imagen de San Jorge como patrón de Aragón se remonta al siglo
XI, cuando el santo caballero se apareció sobre su caballo en la
batalla de Alcoraz, en la conquista de Huesca (1096), en la que,
gracias a la intervención del santo, los cristianos triunfaron sobre
los moros, aumentando desde entonces la devoción que se tenía al mismo
en  toda  la  Corona  de  Aragón[50].  En  la  crónica  de  Pedro  IV  el
Ceremonioso  se  relata  que  San  Jorge  fue  siempre  abogado  de  las
batallas de la casa de Aragón, por ello adquiere un valor simbólico,
dando un sentido transcendente a la lucha armada, formando parte de la
identidad cultural de los caballeros aragoneses.

Pero “no hay que conformarse con la ingenua pretensión de haber



oído leer la vida de un santo, o saber qué día se celebra su fiesta
(…) lo que interesa es identificarse con el santo, humillarnos con su
humildad, envalentonarlos con su valor, y sobre todo, imitarle en sus
virtudes”, por ello se propone como modelo a seguir, tal como se
constata en la prensa de la época (Granado de Pablo, 1953).

Antes de que esta pintura colgara en el muro de la iglesia del
nuevo pueblo, ya recibió alguna visita en el estudio, consiguiendo un
gran éxito:

“Su San Jorge de ahora, que aún no ha salido del estudio del pintor,

coloca  a  Baqué  Ximénez  en  la  primera  línea  de  los  pintores  españoles

figurativos  que  pueden  abandonar  las  normas  tradicionales  de  la  pintura

religiosa y ser considerados seriamente como grandes artistas del género”

(Torres, 1957: 8).

El momento elegido para la representación es la lucha con el
dragón. San Jorge, vestido como jinete y montado en un caballo gris,
atraviesa con la lanza la boca del dragón, a quien da muerte para
salvar a la princesa, ausente en esta composición. La escena tiene
lugar sobre una especie de acantilado, y al fondo se presenta un
paisaje montañoso con un pequeño pueblo a la derecha, en cuya torre
puede vislumbrarse una bandera blanca con la cruz de San Jorge.

Para esta representación hizo uso de una estética marcadamente
geométrica, dentro del neocubismo que le caracteriza[51], ya que es
una escena más violenta que las anteriores, y para él la propia
historia del santo así lo requería, dándole un toque un poco menos
humanizado que en las anteriores composiciones (Giménez Navarro, 1987:
35).

Tras realizar esta pintura, en 1961 la Diputación Provincial de
Zaragoza decide dedicar una capilla a San Jorge en la iglesia de Santa
Isabel de Portugal (Zaragoza), eligiendo, después de examinar los
bocetos, a José Baqué (B.C., 1962: 9). Este mural, que fue bendecido
el 3 de abril de 1963 (Calvo Ruata, 1991: 444), representa a San Jorge
descabalgado de su caballo para rematar al dragón y contemplarlo de
cerca, “como hace un caballero cazador después del esfuerzo con la
bestia”[52].

Su misión era suplir la falta de una capilla dedicada a San Jorge
en la antigua capital del reino: Zaragoza[53], y se trata de un
desarrollo de la imagen de San Jorge que antes había realizado para el
citado pueblo[54].

Puilato                             



El pueblo de Puilato se proyectó en diciembre de 1953; con un
trazado irregular, en el centro del mismo se situaba la capilla,
formando un edificio unitario con la escuela. Es la primera capilla de
planta  central  que  se  construye  por  el  INC  en  Aragón,  circular
concretamente y con un diámetro de 9,40 m[55]. En el eje de la puerta
de entrada sobresale del círculo la capilla mayor, rectangular, que
albergaría la pintura mural (Delgado Orusco, 1999: 657)[56].

 

Figura 9: Alzado de la iglesia y
planta baja, donde se aprecia la

apertura de la ventana en la
capilla mayor. AHPZ. Exp. 825.

Figura 10: Planta baja, donde se
aprecia la apertura de la ventana
en la capilla mayor. AHPZ. Exp.

825.

            En este caso, el retablo, en forma de tríptico, representa
a la Sagrada Familia en la casa de Nazaret, siendo el santo titular
del pueblo San José obrero. Al igual que en San Jorge, nos encontramos
con un presupuesto menor, por lo que la pintura se realiza sobre tabla
y empotrada a la pared[57].

Como tema, parece muy acertado proponer a San José como patrón y
modelo a seguir por los colonos:

“Sabe por experiencia San José lo que es ganar su sustento cotidiano con el

sudor de su frente; sabe cómo duele, después de haber estado trabajando con esmero y

diligencia todo el santo día […] [sabe] qué es echarse encima la noche o acercase el

fin de la semana sin poder llevar a casa lo necesario para comprar el sustento de la

familia, y verse obligado a pedir que le presten fiado el pedazo de pan que han de

llevarse los hijos a la boca. Todo eso y mucho más lo sabe San José como ninguno, y

natural es que a este conocimiento le siga la compasión y el amor hacia los que

padecen las mismas miserias que un día padeció. Pues por lo mismo es el más alto y

perfecto modelo […]. Lo que hizo realmente feliz a San José es, en primer lugar, la

fe y la religión” (Garzón 1955: 101-104).



Figura 11: Retablo de Puilato, hoy en Ontinar de
Salz.

 

Pío IX el 8 de diciembre de 1870 ya lo había declarado patrono de
la Iglesia Universal (M. F., 1945: 1), pero no podemos olvidar el
interés de la iglesia católica unos años antes por declarar como dogma
la Asunción de San José[58].

El conjunto, enmarcado en un fondo arquitectónico, representa el
interior  de  la  vivienda  de  la  Sagrada  Familia  en  Nazaret[59],
mostrando una escena intimista, familiar y muy humana, en la que
aparece San José ejerciendo su oficio de carpintero, mientras mira con
una leve sonrisa a la Virgen María, sentada en el otro extremo,
envolviendo  entre  sus  brazos  al  niño  Jesús[60].  La  tabla  de  la
izquierda nos presenta un vano en arco de medio punto abierto al
exterior de la vivienda, donde podemos ver un paisaje rural con un
pueblo de fondo. Este vano coincidía con la ventana que daba luz a la
capilla mayor por el lado izquierdo, siendo una perfecta muestra de la
interrelación de esta pintura con la arquitectura del edificio que la
cobijaba. Incluso el juego de luces y sombras que contiene la misma
está hecho pensando en esta iluminación natural[61].



Figura 12: Retablo de Puilato en su ubicacioń
original. (Giménez Navarro, 1994: 105).

San José, en el centro, destaca en la composición. Se presenta
descalzo, siendo su rostro la parte más trabajada, presentándonos a un
hombre joven[62], con un tratamiento del rostro similar al de San
Francisco  Javier  en  la  iglesia  del  Figarol,  en  Navarra  (Giménez
Navarro, 1987: 35). Un hombre “de vida humilde, padre de familia y
famoso por el bienestar de los suyos. Esposo leal y prudentísimo, que
no se deja llevar por los impulsos ciegos del corazón […]. Cabeza de
la Sagrada Familia, patrón de la familia cristiana, a él hay que
volver los ojos para consolidar o restaurar la familia cristiana
española”.

Podemos poner esta pintura en relación con el modo pictórico de
Julián Pérez Muñoz (1927-2009), que trabajó principalmente en los
pueblos de Colonización de Extremadura, destacando en este caso la



Sagrada Familia para la iglesia de Barbaño (Badajoz, 1963) (Lozano y
Bazán, 2010:308-313)[63].

En  los  años  ‘70  el  pueblo  de  Puilato  corría  el  riesgo  de
desaparecer, como finalmente sucedió, ya que el terreno sobre el que
estaba edificado estaba compuesto, a 50 metros de profundidad, por una
capa  de  yeso  y  arcilla,  que  con  la  llegada  del  regadío  se  iba
descomponiendo, poniendo en peligro la estabilidad de los edificios y
por supuesto la vida de los colonos (Europa Press, 1973: 37 y Ricou,
2003: 36). Tras el abandono del pueblo, la iglesia quedó desamparada
durante un tiempo, hasta que uno de los vecinos volvió con un tractor
y un remolque para recoger algo que nadie había salvado del abandono:
el mural de Baqué Ximénez[64]. Desde entonces, el mural descansa en la
antigua capilla del bautismo de la parroquial de Ontinar del Salz, con
un  gran  rasguño  en  su  superficie,  testimonio  de  su  corta  y
desafortunada vida. Esto ha llevado a su total descontextualización,
lo que hace que para conocer realmente la obra debamos recurrir a las
fotografías en su ubicación original[65].

Artasona del Llano

El pueblo de Artasona del Llano se terminó en 1956. Su iglesia
parroquial, dedicada a San Antonio de Padua, es una construcción de
una  única  nave  con  cuatro  tramos,  culminada  en  la  capilla  mayor
diferenciada y cubierta con bóveda de cañón rebajado (Delgado Orusco,
1999: 692 y Naval Mas, 1980: 366-367). Al igual que la iglesia de
Puilato,  se  presenta  unida  a  la  escuela,  para  poder  servir  de
ampliación a la iglesia en caso de necesidad de espacio.

La capilla mayor de esta iglesia, de planta rectangular, iba a
ser decorada con una pintura mural, aunque finalmente se optó por un
retablo que une escultura y pintura, realizado por el taller de los
Navarro[66]. Este retablo mayor tiene la estructura de un tríptico. En
el centro aparece la talla del titular sobre un fondo de teselas
doradas[67], y en los laterales cuatro pinturas realizadas en óleo
sobre tabla y superpuestas de dos en dos con escenas de los milagros
del santo, firmadas por Navarro en 1962.



Figura 13: Retablo de San Antonio de Padua,
por Arte Sacro Navarro. Artasona

Figura 14: Detalle de la
imagen de San Antonio.

San Antonio de Padua aparece en la prensa de la época como un
santo de gran popularidad, “cuya glorificación externa sólo tiene
rival a Cristo, la Virgen y San José. Nadie más le supera”.[68] “Es la
síntesis precisa de todo el ascetismo cristiano, ascetismo risueño que
reviste  la  austeridad  del  sacrificio  cotidiano”.  En  Zaragoza  se
acababa de construir, en su honor, la iglesia de San Antonio de Padua
en Torreo (Víctor Eusa, 1940)[69], evidenciando además las relaciones
de la política franquista con la Italia de Mussolini, y su decoración
pictórica también estuvo a cargo de los Navarro (1946), evidenciando
una  clara  relación  entre  los  temas  representados  en  estas  dos
iglesias.

Amable y sonriente, San Antonio se representa en Artasona como un
joven  imberbe,  vestido  con  el  hábito  de  la  orden  franciscana,
sosteniendo  amorosamente  al  niño  Jesús  con  el  brazo  derecho[70],
mientras éste, vestido de blanco y apoyado en su hombro, se encuentra
adormecido como si se tratase de su propio padre[71].

La imagen del titular es una talla de madera policromada en
algunas partes, como las túnicas y los cabellos, dejando en el color
natural de la madera las extremidades y el rostro, lo que, unido al
acabado imperfecto de la superficie, le da un aire de modernidad a la
escultura.

Las escenas de los lados, óleos sobre tabla, representan, de
arriba abajo y de izquierda a derecha, cuatro milagros del santo: San



Antonio entregando el pan a los pobres, la conversión del tirano
Ezzelino,  el  mulo  arrodillado  delante  de  la  Eucaristía  y  la
resurrección de un joven para que testimonie la inocencia de su padre
acusado injustamente de asesinato. Todas las escenas se sitúan delante
de  un  espacio  arquitectónico,  y  las  figuras,  dentro  de  su
academicismo, acusan un buen dibujo y cierto geometrismo, aunque sin
salirse demasiado de las normas establecidas.

Valsalada

El pueblo de Valsalada se consideró terminado en 1957. Su iglesia
parroquial, dedicada a San Lino, es un edificio que consta de una nave
única de 9 m. de ancho por 14 de longitud, con cuatro tramos y capilla
mayor  diferenciada,  rematada  esta  última  con  ábside  semicircular
(Delgado Orusco, 1999: 690)[72].

En  su  interior,  preside  la  iglesia  la  talla  del  titular,
ejecutada por Arte Sacro Navarro[73]. San Lino o Lino I fue el segundo
papa de la iglesia católica (67-76), sucesor de San Pedro, ya que éste
le había elegido para sucederle en el cargo tras su fallecimiento. La
advocación a San Lino es un homenaje, sin duda, al entonces obispo de
Huesca, Lino Rodrigo Ruesca (1935-1965), designado en este cargo el 10
de marzo de 1935, siendo el encargado de la “reconstrucción material y
espiritual  de  la  diócesis  tras  la  guerra”  (Peñart  Peñart,  2003:
83-85)[74]. Enmarcaban la pintura un conjunto de ángeles, realizados
en óleo sobre muro, que cubrían toda la superficie del presbiterio,
siendo obra del mismo taller[75].

Figura 15: Valsalada, ab́side antes de
la eliminacioń de la decoracioń

pictoŕica.

Figuras 16: Valsalada, ab́side
después de la eliminacioń de la

decoracioń pictoŕica.

En 1994 se produjeron hundimientos en el techo de la iglesia, lo



que llevó a la petición de una ayuda al Ayuntamiento de Almudévar para
reparar la cubierta[76]. Es entonces cuando quedaría, al parecer,
seriamente dañada la pintura del ábside de la iglesia, por lo que se
decidió  pintar  encima  de  la  misma,  presentando  el  aspecto  que
actualmente podemos apreciar en la iglesia

Ermita de Nuestra Señora de la Violada

Una vez que el pueblo de San Jorge fue terminado, se llevó a cabo
en su terreno la culminación de la ermita de La Violada; un pequeño
edificio de planta circular situado en las cercanías. La imagen de la
titular de la misma, bajo la advocación de Nuestra Señora de La
Violada, es obra de Leopoldo Navarro[77]. Es una Virgen entronizada,
con el niño en su regazo, bendiciendo con la diestra y portando una
bola en la mano izquierda, al igual que su madre, ataviada con un
vestido cubierto por una capa que se extiende por encima de sus
rodillas, para postrar al niño encima, completado el conjunto con una
toca.  Una  imagen  que  persigue  la  estética  de  las  vírgenes
bajomedievales, quizá siguiendo la descripción de la antigua Virgen de
La Violada que describe el padre Faci[78].



Figura 17: La Virgen de La Violada,
por Leopoldo Navarro. San Jorge.

Esta escultura fue bendecida en la plaza del pueblo de San Jorge
el 8 de septiembre de 1961[79] por Antonio Vicién, arcipreste de
Almudévar[80],  acompañado  por  el  párroco  de  San  Jorge,  siendo
trasladada posteriormente en procesión hasta la ermita, en la que
descansaba hasta su robo en 1984[81].

Conclusión

Tras  realizar  el  estudio  de  las  obras  de  artes  plásticas
pertenecientes a la zona de “La Violada”, podemos destacar, en primer
lugar, la calidad que presentan las obras artísticas estudiadas en
relación  con  la  arquitectura  que  las  cobija,  y,  por  tanto,  la



necesidad de su estudio unitario, que se abordará en la futura tesis
doctoral.

En este sentido, el arquitecto José Borobio Ojeda y el resto del
personal  del  INC  demuestran  en  estos  pueblos  una  apuesta  por  la
estética moderna (a diferencia de lo que sucede, por lo general, en la
proyección arquitectónica), arriesgando en algunos casos dentro del
ambiente poco receptivo a las innovaciones estéticas que se presentan
en el medio rural, con unos fieles acostumbrados a modos iconográficos
tradicionales y, sobre todo, un estamento eclesiástico poco proclive a
la innovación, presentándose en este caso las obras de José Baqué
Ximénez como las más novedosas en la zona que nos ocupa, aunque el
estudio de las obras pertenecientes a Leopoldo y Manuel Navarro en el
conjunto global de los pueblos aragoneses presenta cierto carácter
vanguardista.

Asimismo, podemos comprobar que la elección de los temas responde
a un proceso estudiado, por lo que poseen una clara intencionalidad
política de apoyo a la Iglesia y defensa de sus dogmas; un aspecto que
he considerado fundamental para entender estas pinturas dentro del
contexto de la época en el que fueron creadas.

Con todo lo anterior podemos concluir que el conjunto de los
pueblos de colonización de Aragón estudiado de un modo global nos dará
una muestra de su calidad en el panorama nacional de los pueblos de
colonización, entre los que, sin duda, el caso aragonés se perfila
como una pieza fundamental.

[1]«Ministerio de Agricultura. Decreto de 18 de octubre de 1939 organizando el

Instituto Nacional de Colonización.», Boletín Oficial del Estado, núm. 300, 27 de

octubre de 1939, pp. 6016-6018.

[2] La Dirección General de Regiones Devastadas y Reparaciones, creada en 1938,
desaparecerá con la publicación del Decreto ley de 25 de febrero de 1957.

[3] Delegaciones Regionales: Ebro, Noroeste, Tajo, Guadiana, Guadalquivir, Sur-

Levante y Baleares-Canarias.

[4] Esta delegación también contaba con su sede en Lérida.

[5] Su ingreso se produjo el 29 de noviembre 1941, siendo nombrado director el 9 de

enero de 1946.

[6] «Instituto Nacional de Colonización. Resolviendo el concurso de arquitectos»,

Boletín Oficial del Estado, núm. 347, 13 de diciembre de 1943, p. 11882.

[7] Me refiero al Pantano de la Sotonera, el Canal de Monegros, y la
Acequia de La Violada, tres obras que en el momento de la llegada del



INC se encontraban prácticamente finalizadas.
[8] La zona denominada “La Violada” es una comarca de la provincia de Huesca que

antaño fue importante por ser lugar de paso en el camino de Huesca a Zaragoza. El

nombre de la zona viene de la Vía Lata, vía romana que unía las ciudades de Osca y

Caesaraugusta, transformándose en la Edad Media en Vialada, nombre que llevó al

actual Violada.

«Decreto de 5 de julio de 1944 por el que se declara de interés nacional la

colonización de la zona regable de la acequia de La Violada», Boletín Oficial del

Estado, núm. 208, 26 de julio de 1944, p. 5705.

[9] Hoy en día también sucede esto. Lo normal es que una nueva parroquia entre en

funcionamiento con los ornamentos mínimos, y con el paso de los años, dependiendo

también del interés del sacerdote encargado y del presupuesto, se vaya enriqueciendo

(García, 2009).

[10]“El arte y la arquitectura moderna”, Revista Nacional de Arquitectura, núm. 178,

Madrid, Dirección General de Arquitectura. Ministerio de la Gobernación, octubre

1956, pp. 1-6, espec. p. 2.

[11] “Arte sagrado”, El Pilar, núm. 3567, Zaragoza, Cabildo Metropolitano, 26 de

julio de 1952, p. 470.
[12] Ibídem.
[13] “El Papa y los artistas”, El Pilar, núm. 3553, Zaragoza, Cabildo Metropolitano,

19 de abril de 1952, p. 242.

[14] “El arte religioso”, El Pilar, núm. 3568, Zaragoza, Cabildo Metropolitano, 2 de

agosto de 1952, p. 486.

[15] En este sentido cabe destacar que José Borobio, pese a no realizar ninguno de

los murales de las iglesias diseñadas por él, sí realizó a lo largo de su carrera el

diseño de algunas pinturas murales. (Vázquez Astorga, 2007: 89-100 y 2009: 683-699;

Bueno Ibáñez, 1985: 383-400).

[16] “Manténgase firme la práctica de exponer en la iglesias a la
veneración de los fieles imágenes sagradas; expóngase, sin embargo,
con moderación en el número y en el orden debido, para que no causen
extrañeza  al  pueblo  cristiano  ni  induzcan  a  una  devoción  menos
ortodoxa “, (Concilio Ecuménico Vaticano II., 2000: 281).
[17] En los pueblos de colonización, los únicos edificios que recibían escultura

monumental eran las iglesias y los ayuntamientos, en los que se colocaba un escudo

de Régimen, normalmente en piedra tallada.

[18] “El arte y la arquitectura moderna”, Revista Nacional de Arquitectura, núm.

178,  Madrid,  Dirección  General  de  Arquitectura.  Ministerio  de  la  Gobernación,

octubre 1956, pp. 1-6, espec. p. 1.

[19] Dentro de las 14 pinturas murales que realizó a lo largo de su carrera, 6 de

ellas se encuentran en pueblos de colonización: Ontinar, El Temple, San Jorge,

Puilato, Bardena y El Figarol. Tras su matrimonio con Flora Calvo (iglesia de Santa



Engracia, Zaragoza, 19 de octubre de 1939), Baqué, y gracias a su suegro, el

constructor José Calvo, entró en contacto con una serie de arquitectos que marcarán

su carrera pictórica, lo que por un lado lleva a que no pueda dedicarse todo el

tiempo a la pintura, aunque por el otro le permite realizar encargos como la

decoración mural de los pueblos que estamos analizando (De Diego, 1988: 11-16).

[20] Eran los murales de Ontinar, El Temple, Bardena, San Jorge y Puilato.

[21] “Para ver paisaje salga al campo, y no se ponga delante de un bodegón si no

espera comerlo” José Luis Fernández del Amo (Ureña Portero, 1982: 142).

[22] En el estudio Goya, artistas como Gazo o Torres Clavero les acostumbraron a

dibujar las figuras incluso de tamaño natural en papel de embalaje que montaban

sobre un panel (Ansón Navarro,  2006: 6).

[23] Los primos Leopoldo y Manuel  Navarro eran poseedores de una buena base de

dibujo,  como  demuestra  su  larga  estancia  en  el  Estudio  Goya  y  su  posterior

magisterio en la Escuela de Artes y Oficios de Zaragoza. Comenzaron su carrera

pictórica  en  el  citado  estudio,  ingresando  en  él  en  noviembre  de  1932,

reincorporándose en la posguerra. Manuel Navarro había obtenido en 1950 la medalla

de honor en la sección de dibujo por su obra “Ciego”. Sobre el estudio Goya: García

Guatas, 1994: 19-29; Ansón Navarro, 2006; Sepúlveda Sauras, 2005: 335-349.

[24] Podemos documentar obras de este taller en: Zaragoza, Huesca, Teruel, Lérida,

La Rioja, Navarra, Valencia, Cuenca, Santander, Bilbao, Madrid, Venezuela, etc.

[25] Será en la vidriera donde desarrollen más en profundidad la tendencia del arte

abstracto, aunque este es un tema que supera los límites del estudio que ahora nos

ocupa (García Guatas, 1999).

[26] Entrevista a Antonio Navarro Vega, Zaragoza, 20 de mayo de 2011; Archivo Arte

Sacro Navarro, Publicidad 1996.

[27] Archivo Arte Sacro Navarro, Publicidad enviada en 1948.

[28] Archivo Arte Sacro Navarro, Folleto de la Exposición de pintura religiosa.

Manuel Navarro López, Leopoldo Navarro Orós celebrada en el salón de exposiciones

del antiguo hospital de Santa María – Instituto de estudios Ilerdenses-, celebrada

del 11 al 15 de diciembre de 1949.

[29]En mi visita al actual taller de sus herederos, pude comprobar este dato, ya que

todavía conservan dichos libros como uno de esos pequeños tesoros que conforman el

taller. Entre ellos, podemos citar Ferrando Roig, 1950.
[30] Ibídem,
[31]  “El  Papa  y  los  artistas”,   El  Pilar,  núm.  3553,  Zaragoza,  Cabildo

Metropolitano,  19  de  abril  de  1952,  p.242.

[32] “El corazón de Jesús ya tiene su iglesia”, El Pilar, núm. 2143, Zaragoza,

Cabildo Metropolitano, 20 de junio de 1932, p.4.

[33] Este tipo de capillas, que veremos también en la iglesia de El Temple, dejarán

de usarse en la década siguiente.

[34] Archivo Histórico Provincial de Zaragoza (AHPZ), Exp. 166, “Pueblo de Ontinar



del Salz. Proyecto de iglesia y casa rectoral. Memoria – planos – pliego de

condiciones  –  presupuesto”,  Zaragoza,  febrero  de  1947.  En  este  proyecto  se

especifica además que el yeso para los enlucidos, sobre lo que se pintará el mural,

será perfectamente blanco y muy tamizado. Asimismo, se calcula un precio de 10.000

pesetas para la pintura mural en el ábside.

[35] “Se celebró ayer, a las once y media de la mañana, la ceremonia de la bendición

y colocación de la primera piedra de la Iglesia Parroquial y Casa Rectoral del nuevo

pueblo de Ontinar del Salz. […] Actuó en la ceremonia religiosa, en representación

del Arzobispo de Zaragoza, […] don Lorenzo Barezciartúa”, en “El nuevo poblado que

construye el Instituto Nacional de Colonización. Ayer fue bendecida la primera

piedra de la iglesia parroquial de Ontinar del Salz”, Heraldo de Aragón, Zaragoza,

sábado 29 de noviembre de 1947, pp. 1 y 8.

[36] “Otra partida que figura con muy poca importancia es la referente a la pintura

mural del ábside, pintura que por la gran superficie a cubrir -90 m2– ha de

presupuestarse en una cantidad bastante mayor. Para dicha pintura ha presentado ya

un boceto el artista José Baqué Ximénez que ha merecido la aprobación de la

Superioridad”, en  AHPZ, Exp. 382, “Obras en la iglesia y casa rectoral de Ontinar

del Salz. Informe sobre variaciones a realizar”, Zaragoza, mayo de 1949. Memoria, p.

2.

[37] Sobre el culto a la Virgen del Salz: Faci, 1979: 51-53;Torra de Arana, 1996:

148 y Celada García, 1995: 411.

[38]En el archivo Borobio se conserva un documento mecanografiado titulado «Resumen

de la aparición de Nuestra Señora del Salz», copia de un documento firmado por el

presbítero Don José San Martín, vicario párroco de la iglesia de San Felipe y

Santiago de Zaragoza en 1848, que sin duda facilitaría a Baqué para realizar la

imagen del ábside. Información facilitada por la Dra. Mónica Vázquez Astorga.

[39] “Baqué Ximénez realizó uno de los mejores trozos de pintura de su vida, porque

ha  logrado  armonizar  el  sentido  religioso  de  lo  representado  con  la  atrevida

innovación de grupos y figuras, que conservando aún una delimitación lógica y

concreta, ha sido resuelta con superficies totalmente planas, pero de una gran

plasticidad y valor decorativo”, (Del Río, 1950: 6).

[40]  Las  obras  presentadas  en  Roma  fueron  seleccionadas  por  las  direcciones

generales  de  Bellas  Artes,  de  Relaciones  Culturales,  de  Propaganda  y  de

Arquitectura, y el Ministerio de Educación. “España, en la Exposición Internacional

de Arte Sacro”, Heraldo de Aragón, Zaragoza, domingo 19 de noviembre de 1950, p. 6,

con el subtítulo “Zaragoza, representada por el pintor Baqué Ximénez”.

[41] “España, en la Exposición Internacional de Arte Sacro”, Heraldo de Aragón,

Zaragoza, domingo 19 de noviembre de 1950, p. 6.

[42] La sede de la Asociación de la Prensa Zaragozana, conocida como la “Casa de la

Prensa” estaba situada, desde 1951, en el nº 9 de la calle Requeté Aragonés (hoy

cinco de Marzo). Por aquellas fechas la Diputación Provincial y la Institución



“Fernando el Católico” todavía no contaban con un espacio expositivo propio, por lo

que en varias ocasiones esta asociación les prestó sus instalaciones. Para más

información sobre esta sala: Sepúlveda Sauras, 2005: 275-283.

[43] “Se abre una exposición de bocetos y planos de colonización en la Casa de la

Prensa”, Amanecer, Zaragoza, martes 12 de febrero de 1952, p. 6.

[44] Es San Jerónimo quien afirma que la Virgen subió al cielo un quince de agosto.

[45] “Declaramos y definimos ser dogma de revelación divina que la Inmaculada Madre

de Dios, siempre Virgen María, cumplido el curso de su vida terrena, fue Asunta en

cuerpo y alma a la gloria celeste”, en “¿Qué definió el Papa?” El Pilar, núm. 3569,

Zaragoza, Cabildo Metropolitano, 9 de agosto de 1952, pp. 502-503.

[46] Alfonso Zapater (1986) sitúa esta novela en Ontinar de Salz; Manuel Hernández

(1993),   sin  embargo  simplemente  lo  sitúa  en  los  Llanos  de  La  Violada,  sin

especificar un pueblo concreto.

[47] En Pueblonuevo, don Pablo es el sacerdote de la iglesia, al que Manuela se

acerca para expresarle su falta de concentración en la iglesia, lo que él achaca a

sus setenta y seis años de edad. “Así habría que decirlo [en confesión], porque

pensar que Dios no estaba en esta iglesia, bueno, que no estaba tanto como en las

iglesias de los pueblos viejos, eso tenía que ser por fuerza un pecado…” (Gil López,

1960: 18).

[48] Su pintura religiosa tampoco será bien vista por los hermanos Albareda, que

pedían una vuelta a la iconografía religiosa de épocas pasadas. Refiriéndose a una

“Piedad” pintada por él, dicen que el asunto religioso, si lo ha pintado así, es

porque no sabe hacerlo de otra manera (Giménez Navarro, 1991: 207).

[49] El presupuesto para la pintura mural de San Jorge era de 8640 pesetas (8000

pesetas más 640 de pluses).

[50] “San Jorge, patrono del reino de Aragón”, Aragón, nº 279, Zaragoza, SIPA, 1966,

p.2.

[51] El neocubismo fue una estética que se mantuvo en la posguerra, aunque de una

manera más apacible, más próximo a la obra de Cézanne que a los principios estéticos

del cubismo (García Guatas, 1976: 115).

[52] La capilla fue construida donde antiguamente se ubicaba la capilla de San

Pascual Bailón, conservando de la misma únicamente la reja. Es una pintura al óleo

sobre muro de 35 m2 y en un formato rectangular, firmada y fechada por el autor en

1962. El arquitecto encargado del diseño del espacio fue Antonio Chóliz. El suelo

fue recubierto con mármol negro, material con el que también se realizó el altar, y

las paredes con mármol blanco del Pirineo. Su estado de conservación, pese a su

juventud, es bastante lamentable, por el uso de esta capilla como almacén por parte

de las cofradías de la Semana Santa zaragozana, por lo que se vio necesario llevar a

cabo recientemente una restauración en la misma. “Ayer fue consagrado el altar de

San Jorge en la iglesia de Santa Isabel”, Heraldo de Aragón, jueves 4 de abril de

1963; “Nuevo altar a San Jorge, en la iglesia de Santa Isabel”, Amanecer, jueves 4



de abril de 1963, p. 2; Campo, 2010; Calvo Ruata, 1991: 444; Albacar y Rodríguez,

2007: 40-41.

[53] En 1354 Pedro IV el Ceremonioso mandó construir una capilla a San Jorge en el

palacio de la Aljafería, de la que hoy sólo se conserva un rosetón calado en yeso

que fue donado por la Comandancia de Ingenieros al Museo de Arqueológico Nacional de

Madrid en 1867. Sobre la capilla de San Jorge en la Aljafería: Borrás Gualis, 1998:

195-198 y Rincón García y Romero Santamaría, 1982: 25.

[54] En 1961 también pintó un óleo representando San Jorge sobre el caballo blanco

atacando al dragón, en la misma línea neocubista, aunque no hemos podido tener

acceso por el momento a esta obra por estar en paradero particular. (Giménez

Navarro, 1990: 274).

[55] AHPZ, Exp. 825, “Pueblo de Puilato. Proyecto. Memoria – planos – pliego de

condiciones – presupuesto”, Zaragoza, diciembre de 1953. Memoria, p. 2.

[56] “En el umbral del nuevo año”, Nueva España, Huesca, sábado, 31 de diciembre de

1960, p. 1.

[57] Para la “pintura mural artística en iglesia” se contaba con un presupuesto de

6.000 pesetas. AHPZ, Exp. 825, “Pueblo de Puilato. Proyecto. Memoria – planos –

pliego de condiciones – presupuesto”, Zaragoza, diciembre de 1953. Cuadro de precios

nº3, Unidades de obra, hoja 17.

[58] “¿Asunción de San José?”, El Pilar, núm. 3546, Zaragoza, Cabildo Metropolitano,

23 de febrero de 1952, p. 117. Este tema aparecerá en varios números de la revista

en el año 1952.

[59] “Día tras día, en el hogar y en el taller de carpintero, sus ojos contemplaban

a Jesús; le protegía contra los peligros de la infancia, le guiaba según crecía al

paso de los años, y con duro trabajo y religiosa devoción, proveía a las crecientes

necesidades de la Madre y del Hijo. ¡Qué vida familiar tan hermosa aquella de

Nazaret! Con razón la llamáis la Sagrada Familia”, en “La excelsa misión de San

José, descrita por Su Santidad Pío XII”, El Pilar, núm. 3848, Zaragoza, Cabildo

Metropolitano, 15 de marzo de 1958, p. 1.

[60] Para León XIII, la casa divina de Nazaret que José gobernó fue el germen divino

de la naciente iglesia, por ello se imploraba su patrocinio en busca de una pronta y

duradera  paz  para  España.  “El  patrocinio  de  San  José”,  El  Pilar,  núm.  2134,

Zaragoza, Cabildo Metropolitano, 18 de abril de 1942, p. 3.

[61] Este recurso compositivo de un ventanal lateral que sirviera para abrir el

espacio interior e iluminar el espacio lo había aplicado a sus pinturas desde 1940

(Giménez Navarro, 1990: 241).

[62] Siempre se suele representar a San José como anciano, ya que esa es la imagen

que nos han legado de él los Evangelios Apócrifos con el fin de considerar que era

la mejor forma de justificar una mejor salvaguarda de la virginidad de María. Pero

hay otros autores que afirman que el esposo de la Virgen apenas tendría unos ocho

años más que ella. “San José, el santo de la piedad cristiana”, El Pilar, núm.3342,



Zaragoza, Cabildo Metropolitano, 13 de marzo de 1948,p. 112;Sheen, 1958: 166-167.

[63] En este caso son cuatro paneles, representando dos de ellos los desposorios de

María y José y la Sagrada Familia, y los otros dos unos ángeles.

[64] Entrevista realizada a Mercedes Sousa Cartié, Ontinar del Salz, 12 de mayo de

2011.

[65] Estas imágenes han sido publicadas por Cristina Giménez. (Giménez Navarro,

1987: 31 y 1994: 105).

[66] AHPZ, Exp. 789, “Pueblo de Artasona del Llano. Proyecto. Memoria – planos –

pliego de condiciones – presupuesto”, Zaragoza, mayo de 1954.

[67] Estas teselas doradas actúan como reflector en espacios con poca luminosidad.

Para José María Sert, este áureo resplandor es una influencia del pueblo árabe que

perdura en España (Barberán, 1943: 363 y 401).

[68]  “Glorificación  de  San  Antonio”,  El  Pilar,  núm.  2142,  Zaragoza,  Cabildo

Metropolitano, 13 de junio de 1942, p. 1.

[69]  El  conjunto  de  iglesia  de  San  Antonio  y  Mausoleo  de  los  Italianos  fue

construido para conmemorar a los soldados italianos caídos en la Guerra Civil

española. Al interior, su decoración pictórica fue llevaba a cabo por el taller de

los Navarro, siendo talla del titular, situada en el altar mayor, de Juan Bautista

Porcar Ripollés (1889-1974), imagen que en algunos aspectos pudo servir de modelo a

esta de Artasona (Laborda Yneva, 1995: 297).

[70] La tradición franciscana afirma que el niño Jesús se apareció a San Francisco

mientras meditaba.

[71] En esta escultura se prescinde de dos atributos que suelen aparecer casi

siempre en la iconografía de San Antonio de Padua: los lirios y el libro de los

evangelios.

[72] En el proyecto original el presbiterio era de planta rectangular, aunque

posteriormente se modificó.

[73] En ninguna de las esculturas realizadas por Arte Sacro Navarro encontramos

ninguna firma, por lo que tengo que agradecer su colaboración a Antonio Navarro en

la identificación de las obras.

[74] Entre las celebraciones más solemnes de su pontificado hay que destacar la

erección de las parroquias de El Temple, Artasona, San Jorge, Valsalada, Frula,

Sodeto, Montesusín, Valfonda y San Lorenzo del Flumen, todos ellos pueblos de

colonización.

En 1961 se erigió también una parroquia en honor a San Lino en Zaragoza (Serrano

Martínez, 2003: 241).

[75] Naval Mas (1980: 425-427) atribuye la pintura de los ángeles a Baqué Ximénez.

[76] Archivo Municipal Excmo. Ayto de almudévar. Reparación de las cubiertas de la

parroquia de San Lino de Valsalada, Leg. 447, noviembre 1994.

[77] Para su realización, Leopoldo acudió a la ermita, en compañía de su hijo

Antonio Navarro, para tomar in situ las medidas de la hornacina que había de



albergar a la Virgen: “yo me acuerdo porque subimos una cuesta, que acompañé a mi

padre yo de pequeño, y entonces teníamos un balilla negro, y por poco no subimos la

cuesta. Fuimos a verlo para tomar medidas, y el hombre decía que sí, que sí que

puede…”, entrevista realizada a Antonio Navarro Vega, Zaragoza, 20-5-2011. Peñart y

Peñart, Damián, 1998: 182-183.

[78] “Ha quedado cerca del Camino de Almudévar una Iglesia, bastante capaz, donde

hoy se venera en su Retablo de pincel la Antigua Imagen de N. Sa. Esta es de bulto,

y de madera: está sentada en una silla: tiene N. Sa. a su Hijo SS. sentado en su

brazo diestro”, (Faci, 1979: 441). Este texto fue incluido en el folleto repartido

en la inauguración de la ermita en 1961.

[79] “Crónicas regionales. Bendición e inauguración de la imagen y ermita de La

Violada, construida por el I.N. de Colonización Amanecer, miércoles 11 de octubre de

1961, p.6.; “Bendición e inauguración de una ermita en la zona de La Violada”,

Heraldo de Aragón, miércoles 11 de octubre de 1961.

[80] “Bendición e inauguración, en San Jorge, de una imagen de Nuestra Señora de la

Violada y de la ermita de su nombre”, Nueva España, Huesca, martes 10 de octubre de

1961, p. 1.

[81] No es la primera vez que las obras de los Navarro eran robadas confundiéndolas

con obras de siglos pasados. En una entrevista mantenida con Antonio Navarro el 5 de

mayo  de  2011  nos  relataba  cómo  habían  encontrado  algunas  tablas  de  retablos

realizados en su taller a la venta en anticuarios.

La imagen actual imagen fue comprada en Zaragoza, en el establecimiento Belloso, por

una cantidad de unas 50.000 pesetas. En el Archivo Parroquial de San Jorge se

conserva un documento de la empresa Belloso dirigido al párroco D. Jesús Aísa,

fechado el 30-11-1984: “Nos complacemos en acusar recibo de su transferencia de

47.000.- pts (texto anotado a mano: La imagen de Ntra. Sra. de la Violada de San

Jorge) que tan amablemente nos envía, cuyo importe, dejamos anotado en su apreciable

cuenta. Después de efectuado este abono, quedan pendientes 3.900.- pesetas, que

esperamos sean de su conformidad”.

 

Especular  (de  Popova  a  Matilde  Pérez),  Enrique
Larroy.
Enrique Larroy (Zaragoza, 1954) despliega desde el pasado 12 de mayo
su “divertimento pictórico” en la Sala Juana Francés de la Casa de la
Mujer  de  Zaragoza.  De  nuevo  vuelve  a  invitarnos  a  iniciar  un
enigmático  viaje  al  otro  lado  del  espejo,  jugándonos  cada  nuevo
movimiento  a  cara  o  cruz  con  los  colores  artificiales,  con  las
geometrías electrizantes, con los fenómenos ópticos  más hipnóticos.

https://aacadigital.com/articulos/especular-de-popova-a-matilde-perez-enrique-larroy/
https://aacadigital.com/articulos/especular-de-popova-a-matilde-perez-enrique-larroy/


Pero una cosa no hemos de perder de vista: todo juego, por frívolo o
efímero que pueda parecer, tiene sus reglas. No todo en Larroy es
azar, sino también ejercicio intelectual.
Desde  56  Kilos  de  mercancías   (1973),  su  primera  exposición
individual, nunca ha dejado de experimentar con el color y la forma,
fusionados  ambos  en  composiciones  bien  estudiadas  de  geometrías
abstractas que hacen gala de una exageración cromática artificial,
tramoyas,  trampantojos  futuristas.  Las  referencias  a  destacadas
figuras de la Historia del Arte son fundamentales para entender la
gestación  de  su  obra,  a  partir  de  las  cuales  Larroy  desarrolla
constantemente  nuevas  formas  de  diálogo  con  el  pasado  y  con  sus
necesidades creadoras, revisando una y otra vez sus hallazgos. Y es
que  su  pintura  es,  ante  todo,  una  búsqueda,  una  posibilidad,  un
proceso continuo, un apasionado “especular” sin tregua.
Especular (de Popova a Matilde Pérez) nos invita sutilmente a indagar
en la pintura. Este proyecto no invade el espacio expositivo abrumando
nuestra  capacidad  de  percepción  visual,  algo  a  lo  que  nos  tiene
“malacostumbrados” Larroy, sino que desde un formato mucho menor, a
excepción de la puntual intervención en la pantalla que divide en dos
la Sala Juana Francés, una presentación seriada de sus trabajos obliga
al espectador a acercarse a sus obras, descubriendo así sus diferentes
estratos intervenidos. Proceso creativo desgranado, yuxtapuesto, en
diálogo con el espectador y con la herencia artística de los que le
precedieron. Aunque debería realizarse una puntualización: en este
caso dialoga con la herencia artística de las que le precedieron.
Y aunque nos encontremos en la Casa de la Mujer, su propuesta está
lejos de ser un “homenaje fácil y oportunista” a mujeres artistas,
como en algunas ocasiones sucede en los proyectos de género o de arte
de mujeres que proliferan en nuestros días en espacios particulares o
institucionales. Larroy comparte con Liubov Popova, Lee Krasner, Helen
Frankenthaler,  Bridget  Riley  y  Matilde  Pérez  el  interés  por  los
afilados ángulos de la forma geométrica, por la gestualidad del trazo
que parece salirse del lienzo, por la sensualidad del campo de color,
por el efecto óptico y por la línea en movimiento, experimentando sin
descanso alentados por la certeza de que la pintura es no sólo un modo
de pensamiento, sino un estilo de vida que no conoce horizontes.
En esta serie de obras Larroy ha yuxtapuesto pantallas sobre las que
ha pintado con óleo o acrílico y serigrafiado sobre metacrilato,
aluminio anodizado y papel. Como guiños reconocibles a sus compañeras
de viaje, ha seleccionado motivos o fragmentos de trabajos de las
cinco  artistas  mencionadas,  tamizados  estos  por  su  personal



tratamiento y combinación de las imágenes.
Difícilmente podemos resistirnos a indagar en las claves estéticas y
conceptuales  de  las  artistas  seleccionadas.  Como  ya  se  mencionó
anteriormente,  ellas  tienen  en  común  con  Larroy  la  constante
experimentación con la forma y el color a lo largo de toda su carrera,
sin embargo algunas de ellas tuvieron en contra el hándicap de ser
“mujer”  en  un  mundo  -el  del  arte-  dominado  por  tradicionales
estructuras  patriarcales.  Todas  ellas  recibieron  una  exquisita
formación artística, su contribución al mundo del arte fue fundamental
en el momento cultural que les tocó vivir, fundaron notables grupos y
movimientos  artísticos  y  se  codearon  con  las  grandes  figuras
intelectuales de su época, a pesar de lo cual algunas siguen aún hoy
 a la sombra de sus parejas y en contadas ocasiones leemos sus nombres
en la historiografía del arte contemporáneo.
Sin duda, Larroy debió quedar fascinado por la tenacidad de Liubov
Popova (Ivanovskoie, 1889 – Moscú, 1924)  a la hora de imaginar un
universo sin objetos de la mano del suprematismo y su búsqueda de la
sensibilidad a través de la abstracción geométrica.

De Lee Krasner (Brooklyn, Nueva York, 1908 – Nueva York, 1984)
aprendería la caligráfica pintura, controlada y disciplinada, y la
contenida potencia del trazo. Menos visceral y más distante de la obra
de arte que Pollock, su pareja, esta artista recuerda a Juana Francés,
devorada por la sombra de su colega y compañero sentimental, Pablo
Serrano. La etiqueta de “pareja de” que acompaña a muchas artistas
lastra e incluso eclipsa sus carreras y buena prueba de ello es el
término que el crítico B.H. Friedman acuñó en 1972 para referirse a
algunas de las mujeres del expresionismo abstracto: “las viudas de la
acción”,   poniendo  en  entredicho  su  valía  como  artistas
independientemente  de  sus  relaciones  sentimentales.

 
Helen Frankenthaler (Nueva York, 1928) le enseñaría a “dibujar

con el color y la forma la memoria totalmente abstracta del paisaje”,
desplegando en el soporte líricas manchas de color vibrante.

Bridget  Riley  (Londres,  1931),  destacada  figura  del  Op  Art,
primera mujer de la historia en recibir el gran premio de la Bienal de
Venecia en 1968 y cuya primera retrospectiva fue la exposición de arte
contemporáneo más visitada de los años setenta del pasado siglo, le
mostraría que las combinaciones de líneas, planos de color, ondas y
rombos en sugerentes efectos ópticos remitían a las sensaciones que
nuestra mente guarda de recuerdos como los olores, los destellos de
luz, las atmósferas y los lugares transitados.



Matilde  Pérez  (Santiago  de  Chile,  1920),  una  de  las
representantes  por  excelencia  del  arte  cinético,  tanto  desde  la
vertiente  práctica  como  desde  la  investigación  en  el  ámbito
universitario, atiende al igual que Larroy a los efectos visuales que
producen las formas abstractas, al estudio del color, del espacio, de
la línea y de los materiales empleados, haciendo un uso racional de
todos ellos.

Enrique  Larroy  sigue  buscando,  experimentando,  procesando  su
personal diario de viaje, a ambos lados del espejo de la vida y nos
brinda, además, la oportunidad de recordar, o acaso conocer, a quienes
le precedieron, a las que se “empeñaron” en tejer, esta vez con
pintura, una nueva historia del arte realizado por mujeres.

Heather  Sincavage  en  Galería  Calvo  &  Mayayo,
Zaragoza
La artista americana, Heather Sincavage, becada por Artix durante 6
semanas en el 2009 expone en la Galería Calvo & Mayayo.
La artista internacional -que además es profesora en la Universidad de
Lehigh  y  en  la  Escuela  de  artes  The  Baums  School  of  arts  en
Pennsylvania-  vino  de  la  mano  de  Artix  para  producir  y  realizar
exposiciones por España.
Ubicada  en  un  estudio  con  más  artistas  aragoneses  -Paco  Serón,
Fernando Clemente, Olga Remón, Raquel García y Esther de la Varga-
creó piezas para que sean expuestas en galerias españolas y proyectos
artísticos de gran calado -como ocurrirá en Periferias de este año-.
Heather Sincavage, artista de 37 años de edad, nacida y residente en
Allentown, Pennsylvania (EE.UU.), es licenciada en Bellas Artes por la
Universidad de Temple University de Philadelphia (Pennsylvania-1995)
Además,  adquirió  Máster  en  Bellas  Artes  en  la  Universidad  de
Washington en el 2000.
Es profesora de Arte (diseño gráfico, escultura y gemología) de la
Universidad de Lehigh y de la Escuela de Artes “Baum School of Arts”
de Alleytown en Pennsylvania. Ha conseguido diversos premios y becas y
actualmente tiene su estudio en Banana-Factory (Art Community Center
)-donde realiza su obra y le sirve de showroom- en Bethlehem.
Su obra es pura metáfora, llena de sensibilidad. Busca la identidad
femenina a través de sus autorretratos, donde mezcla diversas técnicas
(fotografía, en blanco y negro, estampada en paneles o lienzos, con
relieves –metal, madera, papel periódico, telas-  y material orgánico-

https://aacadigital.com/articulos/heather-sincavage-en-galeria-calvo-mayayo-zaragoza/
https://aacadigital.com/articulos/heather-sincavage-en-galeria-calvo-mayayo-zaragoza/


pelo, azúcar, ramas, flores-, con pintura, normalmente roja  –que hace
destacar y contrastar formas y colores-).
De una factura magistral, se percibe que ha adquirido muy bien las
técnicas tradicionales además de desarrollar sus habilidades, no sólo
manuales, sino creativas. Tamaños variados, pero que principalmente
expone de gran escala con diminutos. También genera instalaciones –su
propia obra es una intervención e instalación artística- con obras
pequeñas en cajas que componen un puzzle perfectamente visible que las
convierte en una única pieza.
El mito y folklore, así como su amor por la literatura son la base de
su simbolismo visual, que lucha hasta emerger y triunfar ante la vida,
teniendo su propia vida. Heather comenta: “Mi  trabajo se basa en
aprender de las lecciones que dan las  oportunidades que elegimos,
tomando así consciencia y responsabilidad.”
Su estilo es su idiosincrasia, tiene su propia identidad personal como
artista. A su afabilidad y simpatía como mujer se agrega delicadeza y
belleza  inefable  como  creadora.  Pocas  influencias  se  le  pueden
encontrar, y eso es muy importante, ya que ha conseguido crear su
propio camino de expresión. Aunque si percibimos esa rugosidad y
volumen característico de Anselm Kiefer, que da a las formas toques
existenciales, y del tema femenino, una de sus artistas favoritas es
Kiki  Smith,  la  artista  feminista  que  hacia  Body  Art  con  tintes
políticos y lucha social, siendo la idea fundamental el nacimiento y
la regeneración.
Paradójicamente, tenemos un caso muy similar, la artista aragonesa
Lina Vila, que tiene ciertas reminiscencias a la obra de la americana.
Y eso es lo interesante del arte –desde tiempos remotos- en diferentes
culturas,  geografías  y  grupos  se  pueden  encontrar  paralelismos,
pensamientos  y  formas  similares,  sin  ser  meras  copias,  siendo
auténticas todas las demostraciones artísticas.
Su búsqueda interior como mujer, como persona y humano, no tiene
cargas políticas o de lucha social como las Guerrila Girls, sino como
algo  más  trascendente  y  metafísico  –aunque  sin  connotaciones
religiosas,  si  espirituales-.  Su  imagen,  su  cuerpo,  su  identidad
representa esa mirada a uno mismo –no de una manera narcisista-, desde
la distancia, desde la objetividad, para encontrarse a uno mismo.
Sus piezas e imágenes sirven al espectador para que le transporte a
otros mundos, para que le evoquen mundos oníricos, para que le sugiera
la definición de lo femenino, para que se identifique con el sosiego y
tranquilidad de la belleza inefable.
 



Más  información:  http://www.heathersincavage.com/    
www.artixcreativo.com
 

Una belleza casi ‘surrealista’
La  Sala  de  Exposiciones  de  la  Cámara  de  Comercio  e
Industria de Teruel ha colgado de sus paredes entre el 19 de
mayo y el 12 de junio ”Espacios en blanco” del artista Luis
Loras (Zaragoza, 1976) quereside en Teruel, donde trabaja. Ha
quedado muestra de su buen hacer, en los últimos años, en sus
exposiciones individuales en la Escuela de Arte de Zaragoza
(2007), en la Escuela de Arte de Teruel (2008) y en Caja Rural
de Teruel (2009).
Para  “Espacios en blanco”, Luis Loras nos presenta su intenso
trabajo del último año y medio, que se concentra en veinte
piezas de distintos formatos, que van desde 30 x 24 cm. a 100
x  200  cm.,  realizadas  en  acrílico  sobre  lienzo  simulando
collages, ejecutadas con una técnica muy pulida (fotográfica),
casi mecánica, representando una belleza “casi“ surrealista.
Al igual que el surrealismo, quiere acabar con la lógica y
disolver los límites entre lo cotidiano y lo fantástico, la
realidad y los sueños, para crear un mundo mejor a través del
juego  libre  y  asociativo,  aprovechando  las  fuerzas  del
inconsciente.
Andre  Bretón  (conocido  como  el  papa  del  surrealismo  y  su
teórico)  publicó,  el  15  de  octubre  de  1924,  el  “primer
manifiesto”,  donde  decía:  “el  surrealismo  es  automatismo
psíquico,  puro,  por  cuyo  medio  se  intenta  expresar,
verbalmente,  por  escrito  o  de  cualquier  otro  modo,  el
funcionamiento  real  del  pensamiento.  Es  un  dictado  del
pensamiento, sin la intervención reguladora de la razón, ajeno
a toda preocupación estética o moral”. Esta poética de la
creación automática, sin control, de la razón llevó a los
surrealistas a una serie de innovaciones técnicas algunas de
ellas utilizadas ya en la época Dadaísta, como el uso de la
fotografía (que por su propio proceso mecánico potencia el
automatismo y ayuda a mirar al mundo de un modo mas azaroso),
del fotomontaje o del collage para crear imágenes nuevas,
inesperadas y azarosas (con un cierto control por parte del

http://www.heathersincavage.com/
http://www.artixcreativo.com/
https://aacadigital.com/articulos/una-belleza-casi-surrealista/


artista). También, al igual que hace Loras, se apropiaban de
representaciones anatómicas o grabados antiguos, de catálogos
comerciales,  que  recortaban,  combinaban  y  presentaban  en
asociaciones sorprendentes y novedosas.
Uno de los considerados grandes precursores del surrealismo,
el conde de Lautréamont, en los poemas publicados poco antes
de su muerte (París 1870), nos hace una perfecta definición de
lo que más tarde sería el irracionalismo surrealista: "bello
como el encuentro fortuito, sobre una mesa de disección, de
una máquina de coser y un paraguas".En este poema se encierra
la autentica definición de la belleza surrealista, donde la
aproximación  de  elementos  extraños  provoca  “explosiones
poéticas intensas”. Loras con un procedimiento similar al de
los pioneros del surrealismo, paraliza, congela y fija la
imagen, recortándola sobre un espacio en blanco, consiguiendo
apresar esta iconografía sobre la superficie del lienzo y
componer  su  universo  personal  con  la  brillantez  de  los
maestros de antaño y con la frescura de una mirada nueva, de
extraña significación e inquietante efecto poético.
Luis Loras en sus representaciones de carácter conceptual se
rodea de objetos a los que relaciona de manera irracional
creando unos espacios en blanco con fantasías siderales, con
asociaciones siniestras entre la inocencia y la muerte, con
insinuaciones sexuales difíciles de aclarar. Además, sondea
algunas dimensiones irracionales e instintivas de la condición
humana. No tiene una máquina de coser, pero sí una lavadora,
aerogeneradores,  platillos  volantes,  vías  de  tren,  etc.,
tampoco  aparece  en  sus  obras  ningún  paraguas,  pero  sí
exprimidores,  sillas  gigantes,  mesas  de  cristal,  bañeras,
delfines  que  vuelan,  vírgenes,  calaveras,  mitos
clásicos, paracaidistas, la máscara de Darth Vader, membrillos
con  hormigas,  luchadores  mejicanos,  mantis
religiosa,  prismáticos,  pintalabios,  etc.  y  su  mesa  de
disección son sus lienzos “sus espacios en blanco” que ya no
son tal, sino que se han llenado con materializaciones de
sueños
 
 



XII Edición de OKUPARTE
El festival Okuparte se consolida en su doceava edición como uno

de los eventos artísticos más destacados y originales de la ciudad de
Huesca, una pequeña capital de provincia aragonesa comprometida como
pocas con las manifestaciones artísticas de vanguardia.

Las  últimas  propuestas  artísticas  acaparan  la  programación
cultural de Huesca, como si la cultura pop y la vanguardia formaran
parte  consustancial  de  la  capital  altoaragonesa.  Los  festivales
Periferias y Okuparte forman parte aventajada de esta concepción casi
monográfica  de  propuestas  relacionadas  con  la  más  estricta
contemporaneidad. Uno de los responsables de esta difusión del arte
contemporáneo  en  prácticamente  cualquier  lenguaje  y/o  soporte,
defensor  a  ultranza  de  la  modernidad,  es  técnico  de  cultura  del
ayuntamiento, Luis Lles Yebra, toda una referencia en la divulgación
de  propuestas  culturales  de  vanguardia.  Especializado  en  música
popular contemporánea, las opciones de Lles se centran en ofrecer una
programación de eventos artísticos de primera línea, y casi siempre
centrados en planteamientosestéticos de última generación, que manejan
lenguajes extremos o bien que revisan posiciones clásicas con una
óptica renovada. Su labor, ampliamente reconocida[1], se manifiesta en
los dos festivales que dirige, Periferias y Okuparte, como en ningún
otro proyecto. Si bien el primero de ellos muestra materiales sonoros
de  vanguardia,  el  festival  Okuparte  se  abre  a  proposiciones
multidisciplinares  a  través  de  manifestaciones  plásticas.

En palabras de la propia organización de Okuparte (…) El arte
emergente tiene el valor de la inmediatez, de la excitación ante lo
nuevo, de la búsqueda de vías y caminos, que, aunque en ocasiones no
conduzcan a ningún puerto, sirven para explorar los confines de eso
que llamamos arte. A este arte emergente se dedica esencialmente
Okuparte, (…) que se constituye en un eficaz radar de las nuevas
formas creativas, de los nuevos lenguajes y herramientas (…).

El  concepto  anarco-punk  sobre  la  ocupación  de  edificios
desocupados, se inserta en el título del festival como declaración de
intenciones. Se refleja de esta forma el sentir de unos artistas que
quieren mostrar sus creaciones de una forma provocadora, casi como una
protesta  contra  los  planteamientos  convencionales  de  los  espacios
expositivos. En esta línea argumental, el festival se declara imbuido
en  los  polémicos  preceptos  de  Guy  Debord[2]  y  sus  meditaciones
estéticas situacionistas. Además de Debord, el festival toma como
referencia a Joseph Beuys, quien reivindica el poder del arte como
medio de denuncia social. Un epígono del Dadaismo, que con su actitud
y sus creaciones pretendía ante todo ampliar el concepto de la obra de
arte convirtiéndola en vehículo expresivo de su estética antiburguesa
y difusora de ideas de libertad, ante una realidad sociopolítica y
estética que no veía con agrado. Se trata de un arte dinámico, fluido
y corrosivo hasta el extremo de convertirse en un anti-arte, que
pretende  educar,  curar  y  redimir  al  ser  humano  y  a  la  sociedad
espiritualmente  enferma  y  perdida  en  el  caos  del  mundo[3].  La
consecuencia más importante de las ideas de Beuys es el desplazamiento
del  centro  de  interés  creativo,  no  buscaba,  por  tanto,  producir
objetos y “obras”, sino “acciones”[4].

Estas acciones son las que se van a ver reflejadas de alguna
forma en las instalaciones expuestas en Okuparte. Además, en esta

https://aacadigital.com/articulos/xii-edicion-de-okuparte/


edición se plantea, según sus organizadores, una reivindicación contra
el desmesurado precio de la vivienda la especulación inmobiliaria, y
la violencia doméstica[5].

 Por otra parte,  el arte encontrado sería el otro de los pilares
básicos de esta muestra. El llamado objet trouvé, found art o ready-
made, haría alusión al concepto acuñado por el genial Marcel Duchamp
respecto al arte realizado mediante el uso de objetos que normalmente
no se consideran artísticos, a menudo porque tienen una función no
artística, sin ocultar su origen, pero a menudo modificados.

Con estos materiales y recursos audiovisuales variados (desde la
proyección  de  imágenes  fijas,  o  en  movimiento),  se  generan
instalaciones  que  aparecen  como  un  auténtico  milagro  estético  en
espacios encontrados, es decir, arte expuesto en lugares concretos,
espacios urbanos aleatorios, muchos de ellos en el casco antiguo de la
ciudad  y  con  un  especial  encanto  que  envuelven  y,  ante  todo,
sorprenden al visitante. El factor sorpresa juega un factor esencial
en el planteamiento de los artistas que desean que el espectador
experimente el arte dentro de un proceso de descubrimiento activo.
Así, penetramos en estancias a oscuras, atravesamos vetustos pasillos
entre desvencijados muebles y escalinatas que huelen a antiguo y saben
a olvido: un itinerario hacia lo desconocido que acentúa la sensación
de impacto al hallarse frente e incluso envuelto en las creaciones
artísticas.

Lo inesperado, como hemos visto, hace interesante la visita a los
espacios  expositivos,  contenedores  orgánicos  de  estas  propuestas,
siendo una parte esencial del planteamiento estético más allá incluso
del interés objetivo de las mismas. Las instalaciones salen reforzadas
por el marco elegido para su ubicación hasta el punto que dignificar
la propuesta. La muestra se complementa tangencialmente con diversas
manifestaciones artísticas al margen la plástica, como la danza y la
música.

EL PROGRAMA DE LA 12º EDICIÓN. OKUPARTE 2011.
El ideario de la muestra continúa siendo el mismo que en las

ediciones anteriores pero se contemplan algunas novedades.
Los lugares seleccionados para la presente edición mantienen la

idea original del proyecto en la que se pretende crear un itinerario
artístico por espacios urbanos dispersos. El recorrido pasa por el
centro histórico de la ciudad de Huesca (fundamentalmente, los barrios
de la Catedral, San Pedro, Santo Domingo y San Martín, y San Lorenzo).
La ciudad exhibe suslocales y edificios abandonados, o bien poco
utilizados, algunos de ellos en malas condiciones de conservación que
acentúan la fuerza estética de las exposiciones reforzando la idea
contracultural  de  la  muestra.  En  éstos  lugares  cobran  vida  las
diferentes propuestas selecionadas.

Otra  novedad  de  esta  doceava  edición  pasa  por  desvincular
parcialmente Okuparte del Seminario de Huesca, un espacio ideal para
esta propuesta, muy utilizado en ediciones anteriores pero que en esta
ocasión acoge solamente tres instalaciones. Okuparte se extiende por
otras partes de la ciudad trascenciendo los muros de este edificio
histórico, por cierto, lleno de posibilidades[6]. Los locales de la
sociedad Osca Biella, donde se realizó la presentación de esta doceava



edición, albergan los cuadros del pintor Abel Pardo. Los locales ya
habituales en esta iniciativa cultural, son el Centro de Profesores y
Recursos (calle Sancho Ramírez) y el local de la calle de Zarandia, el
Centro Raíces, el primer piso del número 4 del Coso Bajo de Huesca y
el Taller La Maravilla, en la calle Sobrarbe.La nueva distribución de
espacios es siempre una de las novedades de la muestra. El espectador
puede  recorrer  diversos  espacios  encontrados  de  la  ciudad,
especialmente  en  el  casco  antiguo

Se recupera además el torreón de la Asociación de Vecinos del
barrio de María Auxiliadora, que ya se había abierto para en otras
ediciones.  También  este  año  se  han  sumado  al  festival  nuevos
colectivos de la ciudad, como es el caso de un mayor número de
voluntarios  jóvenes  que  se  unen  a  las  voluntarios  jubilados  que
participan habitualmente, o los alumnos del Máster de Museos de la
Universidad de Zaragoza, que los domingos 22 y 29 de mayo ofrecían por
primera vez la posibilidad de un recorrido guiado por los diferentes
espacios de Okuparte.

La edición actual presenta además, como novedad la fusión con
propuestas ya existentes de música y danza: Danza y ciudad y Música en
las plazas, que amplían el concepto de programación artística urbana
integral  y  multidisciplinar.  Esta  propuesta  recuerda  el  malogrado
certamen que por estas fechas se realizaba en la ciudad de arte urbano
organizado por la asociación El Almacén de Ideas dirigida por Themis
López, y que dejó algo más de dos intensas ediciones hace un par de
años.

Si bien la parte musical del programa se centraen las habituales
actuaciones de música clásica a cargo de alumnos del Conservatorio
Profesional  de  Música  de  Huesca,  llevadas  a  cabo  en  diferentes
espacios  de  la  ciudad,   la  parte  dedicada  a  la  danza  sorprende
sobremanera augurándole una deseable continuidad.

 
Cambiar la mirada de la población hacia su entorno a través de la

danza contemporánea es la esencia del programa de cooperación cultural
Ciudades 3.0, un programa de colaboración entre tres ciudades, dos
españolas y una francesa a ambos lados de los Pirineos (Huesca, Olot y
Tournefeuille[7]).

En el marco de este festival además, se integraun certamenque
despliega una serie de piezas breves realizadas al aire libre por
compañías  locales,  aragonesas,  nacionales  e  internacionales,  que
tendrán lugar en distintos espacios de la ciudad.

El  proyecto realizado por el escultor oscense David Rodríguez
Gimeno[8]  y  el  grupo  de  danza  Romonovo  ha  sido  una  de  las  más
interesantes  propuestas  integradas  en  Okuparte.  La  obra  de  éste
consagrado escultor, está centrada en la escultura móvil en hierro y
otros metales de grandes dimensiones, además de la videorealización y
la fotografía artística. En su intervención ha ido más allá de su
propia  creación  presentando  una  pieza  extraordinaria,  un  armazón
esférico metálico en elque habitualmente él mismo se introduce creando
una fusión entre danza y escultura en movimiento. En esta ocasión,



mostraba  su  afán  experimentador  con  la  producción  de  sonidos
amplificados, producto de la percusión en diversas de partes de la
pieza[9].

 Completan el programa la asociación Espacio Danza, y un curso de
improvisación-danza impartido por Marie Pierre Génard en el Quiosco de
la música del parque Miguel Servet, con alumnos de talleres de danza;
el proyecto P2BYM que realizaba una interesante propuesta en la Plaza
de Zaragoza; también actuó Xevi Dorca[10], conel espectáculo “Me paso
el día bailando”, en los Jardines del Palacio de Villahermosa, y
destacó especialmente el grupo D-ruses, con base en Aragón, cuyos
bailarines mostraron un extraordinario nivel técnico en un espectáculo
lleno de energía que atrajo la atención del público en la Plaza de la
Catedral.

Por la noche y en el Centro Cultural del Matadero, actuó una de
las mejores compañías de baile españolas, Provisional Danza, dirigida
por Carmen Werner[11] , que representaron el espectáculo titulado
“Irresponsables”. En el citado espacio expositivo de Okuparte situado
en el torreón de la Asociación de Vecinos María Auxiliadora se ubican
curiosos proyectos firmados por Soivi Nikula, finlandesa afincada en
el  Alto  Aragón,  Amaya  Avilés  de  Diego,  y  elvideo  realizador  y
fotógrafo Lorenzo Ordás[12].

Okuparte se convierte así en una muestra multidisciplinar que
pretende divulgar e irradiar la cultura oscense a un público que ya
asume, tras doce ediciones, la “ocupación artística” durante unos días
de su ciudad.  Un muestrario artístico que este año se ve ampliado, y
que reclama la atención del ciudadano,  que se encuentra con la
generosa invasión de los artistas y sus creaciones con su especial
emplazamiento urbano.

Se  trata  de  Una  muy  recomendable  experiencia  que,  como
decimos, parece afortunadamente definitivamente consolidada.

[1] Este año ha sido galardonado en los premios aragoneses a la música
2010, precisamente por su mérito como divulgador.
[2] Se trata de una cita un tanto reduccionista dado lo complejo del
pensamiento  de  Debord.  Sus  tesis  se  plantean  fundamentalmente  en
el Manifiesto Situacionista. También en La sociedad del espectáculo
(1967); Comentarios sobre la sociedad del espectáculo (1988).
[3]  GUASCH,  Anna  María.  El  arte  último  del  siglo  XX.  Del
posminimalismo a lo multicultural. Alianza editorial. Madrid. 2000.
[4] IERARDO, Esteban La liebre y el coyote; encuentros con lo animal y
lo secreto en la obra de Joseph Beuys. Temakel, 2005. Citado por
VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo.”Joseph Beuys -cada hombre, un artista-
Los  Documenta  de  Kassel  o  el  Arte  abandona  la  galería”.  Revista
Almiar.Margen Cero.Nº57.25 de mayo de 2011.
[5] Dossier-flyer divulgador de la muestra, edición Nº12. Ayuntamiento
de Huesca. 2011.



[6]  En  la  actualidad  es  propiedad  de  la  Universidad  de
Zaragoza.
[7] Producto de esta experiencia de intercambio, Luis LLes presentaba
el 25 de mayo una nueva muestra centrada en nuevas experiencias con el
cómic. La exposición se titula “2063, tebeo de después”.
[8] Joven escultor oscense David Rodríguez Gimeno. Formado en múltiples disciplinas.

Ha sido seleccionado en distintos festivales de la imagen (Biarritz terre d’images

en Francia, close up vallarta en Mexico, Arte Laguna en Italia, ARCO y ARTMADRID en

España) y expuesto su obra con Caja Madrid, Instituto Cervantes de Casablanca, MMAC

de Riga, Diputación de Huesca entre otros.

 Colaborador técnico en el CDAN (Centro de Arte y Naturaleza-Huesca)
[9] Parque del Pirineo. Arte y Cuidad. Tres bailarinas de la compañía
Romonovo ofrecieron un montaje experimental con ciertas reminiscencias
a  la  danza  Butoh,  con  la  esfera  de  metal  construida  por  David
Rodríguez Gimeno desarrollando el espectáculo "A tres tiempos en la
abstracción". tuvo como escenario una de las plazas interiores de la
nueva zona de edificios.
[10]Coreógrafo, bailarín y actor. Recientemente ha participado como a coreógrafo en

la creación de la ópera La italiana en Argel  de G. Rossini. Dirección artística a

cargo de Joan Font.
[11] creadora de la compañía y Premio Nacional de Danza en 2007. El año pasado, esta
prestigiosa compañía) presentó en el Matadero su espectáculo Frágil.
[12] Quien entre otros trabajos ha dedicado su tiempo y esfuerzo a
realizar videos artísticos sobre propuestas musicales diversas de la
ciudad de Huesca.

Apunte  paranóico-crítico  sobre  Dalí  y  el
rinoceronte.

A Mon por aquellos días en Sintra

 
“Mais nous savions que, dans ce

pachyderme, s’était introduite la substance

du Seigneur”

 
Lautréamont. Chant VI

 
Para  una  mejor  comprensión  de  lo  que  supuso  la  figura  del

rinoceronte en la obra daliniana, es preciso que realicemos algunas
apreciaciones. Actualmente, se sostiene la hipótesis de que el Dios

https://aacadigital.com/articulos/apunte-paranoico-critico-sobre-dali-y-el-rinoceronte/
https://aacadigital.com/articulos/apunte-paranoico-critico-sobre-dali-y-el-rinoceronte/


maldororiano se metamorfosea en tres ocasiones en la gran obra del
Conde de Lautréamont –pseudónimo de Isidore Ducasse- Les Chants de
Maldoror (1868): en dragón, serpiente, y rinoceronte. Ésta última
transformación pasará a la historia como icono surrealista. ¿Por qué?
La razón parece evidente: Dios-rinoceronte es asesinado de un disparo
por Maldoror, y con ello, la principal trama de la obra concluye. Es
lógico, pues, dada la importancia argumental, que esta escena se haya
convertido en icónica (Moure, 2010: 267).

En comparación con otros artistas surrealistas, la asimilación del
rinoceronte en la obra del pintor catalán es tardía. Por ello, es
imprescindible  hablar  de  aquellos  que  se  adelantaron  a  la  etapa
rinoceróntica  de  Dalí:  Óscar  Domínguez  y  Magritte.  El  primero
realizará  su  autorretrato  (1946)  [fig.  1]  con  la  intención  de
mimetizarse con el Dios ducassiano (Castro, 1978: 141). Se trata de un
juego de genotipos, instrumentalizado por Domínguez para convertirse
en el Creador. El segundo caso aparecerá en las ilustraciones de Les
Chants  de  Maldoror  (1948)  realizado  por  Magritte  (Lautréamont,
1948)[fig. 2]. El pintor belga inmortaliza así el desenlace final de
la novela donde, Dios-rinoceronte muere de un disparo en una calle
parisina. Especial relevancia merecerá está obra, pues, probablemente,
sea  la  desencadenante  de  la  posterior  toma  iconográfica  de  Dalí
(Torczyner,  1978:  9-20)  (Gablik,  1992:
44-48).                               
Aclarados  los  precedentes  surrealistas,  pasemos  a  dilucidar  la
relación existente entre el rinoceronte y Dalí. Gran parte de su obra
realizada en los años cincuenta, incluye al paquidermo como elemento
esencial de sus creaciones. Por lo tanto, este debe considerarse un
motivo consustancial de su producción meridiana; hecho, que le llevará
a idear un proyecto editorial titulado Rhinocéros, en colaboración con
Albert Skira y frustrado en su desarrollo inicial[1] (Descharnes,
1984: 317).
Cuatro años después de la famosa representación de Magritte para Les
Chants de Maldoror, Dalí escribía:

Yo, Dalí, que me hallo sumergido en una ininterrumpida introspección y
en  un  análisis  meticuloso  de  mis  propios  pensamientos,  acabo  de
descubrir de pronto que, sin siquiera darme cuenta, durante toda mi
vida no he pintado otra cosa que cuernos de rinocerontes. A los diez
años, niño-saltamontes, estuve ya a punto de rezar a gatas ante una
mesa en forma de cuerno de rinoceronte. ¡Sí, para mí, ya era un
rinoceronte! Así veo yo ahora todas mis pinturas y quedo estupefacto
ante la cantidad de rinocerontes que contiene mi obra. Incluso mi



famoso pan era ya un cuerno de rinoceronte, delicadamente depositado en
una cesta. Ahora me explico mi entusiasmo el día en que Arturo López
Wilshaw me obsequió con mi célebre bastón de cuerno de rinoceronte. Me
procuró, desde que pasó a mis manos, una ilusión totalmente irracional.
Me he apegado a él con inusitado fetichismo, diría casi obsesivo, hasta
el extremo de que un día, en Nueva York, llegué a golpear a un
peluquero que, por poco, y a causa de un descuido suyo, me lo rompe al
hacer bajar demasiado rápidamente el sillón basculante en el que lo
había yo delicadamente depositado. Furioso, le golpeé brutalmente en la
espalda con mi bastón para castigarle, pero, enseguida, por supuesto,
le di una buena propina para que no se lo tomara a mal. Rinoceronte,
rinoceronte, ¿quién eres tú? (Dalí, 2003: 979). 

 De este apunte, se deducen varias cuestiones. Dalí nos aclara que
todas sus obras son, de una u otra manera, rinocerónticas. Luego nos
obsequia con un episodio maldororiano al pegarle a su peluquero con el
bastón, para finalizar la estrofa con una sentencia harto familiar:
“…rinoceronte, ¿quién eres tú?”, el mismo interrogante proferido por
Maldoror ante el sapo-seráfico: “Qui es-tu donc?” (Lautréamont, 1988:
122).
Otro aspecto que no debemos pasar por alto es que, en torno a estas
fechas, Dalí pinta su Assumpta corpuscularia lapislazulina (1952). En
él aparece el Creador con rostro de Gala sobre un Cristo crucificado
rodeado de cuernos de rinoceronte. De esta suerte surgirán infinitud
de obras, en las que Cristo dialoga con el rinoceronte, o si se
quiere, donde la mística católica se entrevera de relato ducassiano.
Ejemplos  de  esta  correlación  son:  Madone  corpusculaire  (1952),
Tètenucléaire  d´un  ange  (1952),  Galatée  aux  sphères  (1952),
Deésintegration de la persistance de la mémoire (1952), o Sainte
Cécile ascensionniste (1955).

El 20 de enero de 1954, el pintor pide permiso al museo del Louvre
para realizar una copia de La encajera (1669-1670) de Vermeer de
Delft. Durante su realización, y de una manera un tanto inexplicable,
el pintor advierte sobre el lienzo una serie de conos alaveados que no
tarda en identificar como cuernos de rinoceronte: “Una mañana llegué
al Louvre pensando en los cuernos de rinoceronte. Con gran sorpresa de
mis amigos y del director del museo, yo dibujaba sobre mi tela cuernos
de rinoceronte” (Dalí, 2003: 1073).
 De  resultas  de  esto,  surgirá  la  película  inacabada  L´Histoire
prodigeuse de la Dentellière et du Rhinocéros (1954-61), filmada a
caballo entre el museo del Louvre y el Zoo de Vincennes de París
[figs. 3-6]. Una aventura cuya trama argumental merece ser explicada



por el propio artista. Esta vez en tercera persona para colmo de su
egolatría:

…no se trata de una película sobre su propia pintura, sino más bien
sobre la evolución de Dalí, desde el surrealismo hasta su pintura
actual  (y  en  consecuencia  hasta  su  actitud  frente  a  la  pintura
contemporánea). Gracias a la colaboración de Dalí, a su genialidad para
las  correspondencias  y  a  esa  extraordinaria  sistematización  de  su
delirio, la Historia prodigiosa de la encajera y el rinoceronte será la
primera película realizada sobre la actividad paranoicocrítica; Robert
Descharnes se propone mostrar su desarrollo en la vida de Dalí y
explicar  la  aplicación  de  este  método  tanto  a  su  pintura  como  a
investigaciones paralelas…#A fin de que los planos destinados a mostrar
esa  genialidad  para  las  correspondencias  y  las  imágenes  dobles
conserven toda su eficacia visual, se ha descartado sistemáticamente
toda  clase  de  trucos  y  habituales  efectos  cinematográficos  (Dalí,
2003b: 402).
Por entonces, también realizará algunos de los fotomontajes más
importantes de su carrera con Philippe Halsman -sin menoscabo de
sus Crânes– como la estupenda serie de Dalí y el rinoceronte
(Moure, 2010: 182) [figs. 7-8].
Dado el espectacular éxito de su propuesta, Dalí ofrecerá una
conferencia en la Sorbona titulada Aspects phénoménologiques de
la  méthode  paranoïaque-critique  (1955)  con  el  propósito  de
difundir su discurso al gran público. En él enrevesará, más si
cabe, la trama argumental sobre Vermeer y el rinoceronte (Moure,
2010:  183).  La  relación  paranoico-crítica  entre  estos  será
similar a la asentada en los años treinta entre El Angelus de
Millet  y  Lautréamont  (Moure,  2010b:  225-239).  Se  trata  de
asociaciones cuyo hilo conductor es el delirio autoconsciente del
propio artista; como es lógico, esto siempre derivará en una
complejidad iconográfica sumamente barroca y excesiva.
 
Volviendo a su discurso en la universidad francesa, fue el propio
autor quien recogió, cual periodista, su intervención en dicho
acto. La ponencia comienza con una regresión hacia su infancia:
“…yo estaba obsesionado de una manera realmente delirante por el
cuadro  de  La  encajera,  de  Vermeer,  de  la  que  había  una
reproducción colgada en el despacho de mi padre” (Dalí, 2003:
1073).  Una  obsesión  perdurable  a  tenor  de  las  siguientes
palabras: “De joven en París, se me extravió una reproducción de
La encajera; pues bien, me puse enfermo y no pude comer hasta que



encontré  otra”  (Dalí,  2003:  1073).  Lo  que  sigue,  trata  de
establecer una relación entre Dios, el rinoceronte, la coliflor,
los  girasoles,  y  las  espirales  logarítmicas,  a  través  de
reflexiones tan delirantes como esta: 

De nuevo a mi auditorio, pendiente de un hilo, expectante, tenía
que propinarle otras verdades tan crudas como las anteriores. Se
proyectó la foto de un culo de rinoceronte que yo había analizado
muy sutilmente hacía poco, para acabar descubriendo que no se
trataba de otra cosa que de un girasol doblado por la mitad. Al
rinoceronte no le basta con lucir una de las más bellas curvas
logarítmicas en la punta de la nariz, sino que en el trasero lleva
también una especie de galaxia de curvas logarítmicas en forma de
girasol (Dalí, 2003: 1078).

 
Por fortuna, algunas de las digresiones de su discurso parecen
ser  más  explícitas,  aportando  nueva  documentación  sobre  su
complejo imaginario. Es así como al hilo de una aguja, Dalí
tributa a Ducasse como trasunto de L´Dentellière:

Entonces  proyectamos  en  la  pantalla  una  reproducción  de  La
encajera, y pude demostrar lo que más me conmueve de este cuadro:
todo  converge  exactamente  hacia  una  aguja  que  no  se  halla
dibujada, pero sí perfectamente sugerida. He sentido en más de una
ocasión, con toda realidad, la agudeza de esta aguja en mi propia
carne cuando, por ejemplo, me despertaba sobresaltado en mitad de
una de mis paradisíacas siestas. La encajera ha sido considerada
hasta ahora como un cuadro muy sereno y tránquilo, pero, para mí,
está impregnado de una fuerza estética de lo más violenta, con la
que  solamente  puede  compararse  el  antiprotón  que  acaba  de
descubrirse  (Dalí,  2003:  1074).

Habida  cuenta  de  lo  anterior,  no  será  disparatado  traer  a
colación  la  trama  de  Moontide  (1941)de  Dalí,  realizada  años
antes, y en la cual, la aguja ducassiana se mostraba como un
espectro aniquilador, cuyo fin último, no era sino la tortura
desinteresada del hombre (Dalí, 2003c: 1189-1201). 
Más adelante, el pintor retoma el argumento original de su -ya
lejano- discurso, para reincidir en la relación entre Dios y el
rinoceronte a propósito de una tela titulada Corpus hypercubicus
(1954) [fig. 9]: 

Cuidadoso siempre de que mi auditorio no se entregara a otras
reflexiones que las mías, mandé proyectar una imagen de mi Cristo
hypercubicus, exhibiendo así un cuadro casi normal, en el cual mi



amigo Robert Descharnes, quien, en la actualidad, rueda un film
titulado Historia prodigiosa de La encajera y el rinoceronte, ha
analizado  el  semblante  de  Gala  evidentementre  formado  por
dieciocho cuernos de rinoceronte…Si se estudian ciertas formas del
Corpus hypercubicus, vuelve a encontrarse el perfil casi divino
del cuerno de rinoceronte, base esencial de toda estética casta y
violenta (Dalí, 2003: 1076).
 

Por extensión, y en base a esta hipótesis, hemos de considerar
las restantes Crucifixiones, como representativas de ese diálogo
entre Dios, su hijo y el paquidermo. Valgan como muestra algunas
de las más célebres: Cristo de San Juan de la Cruz (1951) [fig.
10], Crucifixión (1954), o Le croix de L´ange (1960). Entorno a
la primera obra, ha elaborado Fernando Butazzoni un interesante
estudio,  donde  se  lleva  a  cabo  un  análisis  del  Dios
lautreamontiano y su incidencia en la tela de Dalí. La propuesta
explica al Cristo de San Juan de la Cruz a través de algunos
pasajes de Les Chants de Maldoror; es decir, no descifra el
cuadro sirviéndose del documento daliniano o del rinoceronte -
como aquí se pretende- sino que trata de definirlo desde la obra
ducassiana.  Un  enfoque  tan  original  –aunque  antagónico  al
presente- merece ser considerado, entre otras cosas, porque el
supuesto final no dista mucho del que aquí se procura (Moure,
2010: 186). Todos los caminos conducen a Roma, y en este caso, el
artículo de Butazzoni vendría a corroborar nuestra hipótesis de
trabajo con grandes aciertos como este:

Supremo  artificio.  La  blasfemia  se  convierte  en  un  discurso
igualitario, en un reclamo de equidad entre Dios –al que no se
niega, aunque se discute- y el artista, entre el Creador y el
creador.  Dalí  (quien  después  de  todo  se  llamaba  Salvador  y
bastante que jugó con eso, atormentando a Bretón), imita a su gran
maestro  y  materializa  por  fin  esa  visión  lautreamontiana,
instalándose junto a Dios para pintar la muerte de su hijo, una
muerte en cruz que ha quedado suspendida en el espacio y en el
tiempo, al margen de los hombres que siguen con sus rutinas
insensatas (Butazzoni, 2006: 184).
 

Para  Dalí,  el  rinoceronte  representa,  al  igual  que  la  obra
lautreamontiana, la extrema irracionalidad. Ya en el introito de
su discurso en la Sorbona advertía al pueblo francés: “Francia es
el país más intelectual del mundo, el país más racional del



mundo, y yo, Salvador Dalí, procedo de España, que es el país más
irracional  y  místico  del  universo…”  (Dalí,  2003:  1071).  La
espiritualidad española, el rinoceronte y el Dios ducassiano son
conceptos  opuestos  a  toda  realidad  racional,  antes  bien,
pertenecen  al  mundo  surreal.  Quizás  por  ello,  el  pintor
consciente de este antagonismo, haya decidido echar a Voltaire -
como ilustre racionalista- a los rinocerontes:

Esta mañana me proponen ser la atracción del Baile de las Camitas
Blancas. Acepto a condición de seguir un programa que concibo
instantáneamente: un rinoceronte descenderá del techo y aplastará
un busto de Voltaire de un metro cincuenta de alto, relleno de
leche. Los organizadores me juran ejecutar todo lo que yo diga,
pero me piden que de alguna explicación a mi demostración. Les
digo  que  el  mundo  tiene  necesidad  de  esoterismo,  que  el
racionalismo lo ha devastado todo, que las verdades secretas deben
circular de nuevo y que quien debe proclamarlas es la sinrazón. En
el transcurso de ese acto, leeré un mensaje que compongo sobre la
marcha: «El ilustre señor Voltaire poseía un género particular de
pensamiento. Fue el más fino, el más claro, el más racional, el
más estéril y el más erróneo no solamente de Francia sino también
del mundo. Voltaire no creía en los ángeles, ni en los arcángeles,
ni en la alquimia, y tampoco hubiera creído en el valor de las
puertas Moderm Style del metro 1900 de París ni en la caridad».
Pero sobre todo lo que Voltaire jamás hubiera podido creer es que
el ex surrealista Dalí asistiese al Baile de las Camitas Blancas a
exaltar la unidad moral y artística del mundo con el decorado de
una puerta de metro y con un rinoceronte vivo suspendido sobre su
cabeza: precisamente porque Voltaire no lo hubiera creído, yo
estaré allí. Estaré allí para probar que lo contrario de Voltaire
es el rinoceronte… (Dalí, 2003d: 689).

Sin intención de restarle originalidad a Dalí, hemos de traer
a colación la Lettre enviada por Ducasse al banquero Darase,
donde Voltaire sale de nuevo muy mal parado: “Et c’est ainsi que
je renoue avec les Corneille et les Racine la chaîne du bon sens
et du sang-froid, brusquement interrompue depuis les poseurs
Voltaire et Jean-Jacques Rousseau” (Lautréamont, [http://www.
maldoror. org/] “Lettres”, en Maldoror: Le site. Consultado el 1
de marzo de 2011). No nos queda más remedio que entender esto
como un nuevo juego de Dalí para con el poeta; un juego que se
asemeja a un plagio lautreamontiano.

Quisiera  concluir  con  unas  palabras  de  Llucia  Ramis:



“Lautréamont sabe que hay que matar al Verbo, porque con él
simplemente  se  prolongará  la  incuestionable  palabra  de  Dios”
(Ramis, 2006: 220). Dalí asesina la realidad a través de su
pintura,  enturbiando  la  explicación  racional  sobre  su  Dios-
rinoceronte,  a  modo  de  espectro  que  se  deja  mirar  pero
difícilmente analizar. Esto dejará entreverse en algunas de sus
obras  más  representativas,  propuestas  como  cierre  de  este
artículo: Figure rhinocérontique de l´Illisos de Phidias (1954),
Jeune vierge autosodimisée par les cornes de sa prope chasteté
(1954), Dalí nu, en contemplation devant cinq corps réguliers
métamorphosés  en  corpuscules,  dans  lesquels  appararaît
soudainement la Léda de Léonard chromosomatisée par le visage de
Gala (1954), o el magnífico Etude Paranoïaque-critique de la
Dentellière de Vermeer (1955).
 

[1] Editor de Les Chants de Maldodor ilustrado por Dalí. Vid.
Lautréamont, Comte de, Les Chants de Maldoror, Paris, Albert
Skira, 1934, (dessins de Salvador Dalí).
 


