
Xavier Gosé: El gran olvidado
del modernismo ilustrado
    El desarrollo de la nueva tecnología de composición y
prensa en las últimas décadas del siglo XIX, permitió que una
nueva  generación  de  diseñadores  surgiera  en  el  siglo  XX
rechazando el gusto por los estilos históricos, dando como
resultado un nuevo arte. El modernismo, el cual incluía ideas
procedentes de todas las disciplinas del diseño y el arte,
acelerando la creación del diseño gráfico no sólo  como un
medio de comunicación de nuevas ideas, sino también para su
expresión. Recordemos por un momento algunos de los grandes
artistas que llevaron la iniciativa de la renovación gráfica
en  nuestra  comunidad  autónoma:  Bayo  Marín,  Martín  Durbán,
Ramón Acín, Sanz Lafita, Guillermo Pérez Bailo o Alberto Duce
entre otros.

   El Paraninfo de la Universidad de Zaragoza, galardonada con
el Premio al mejor espacio expositivo sobre arte contemporáneo
por esta asociación, ha tenido a bien organizar una exposición
a uno de los ilustradores españoles más internacionales en el
tránsito de los siglos XIX al XX Xavier Gosé Rovira (Alcalá de
Henares, Madrid 1876- Lérida, 1915). La labor como ilustrador
arranca hacia 1895 en Barcelona, ciudad donde se formó y tomó
contacto  con  las  ideas  sociales   y  literarias  más
progresistas. El hervidero de intelectuales y escritores en
aquella época era sin duda alguna la cervecería Els Quatre
Gats, lugar donde realizaría su primera exposición individual
en 1899. Fue sin duda la que más eco tuvo de todas, a lo largo
de los seis años de vida del local; Además de la buena acogida
no sólo por parte de la crítica, y del gran éxito popular,
llegaría  desde  el  punto  de  vista  comercial,  pues  de  los
treinta ocho dibujos expuestos, se vendieron treinta y cuatro.
Este  primer  empujón  le  abrirá  camino  para  colaborar  en
diversas  revistas  en  cuyos  trabajos  estaba  plenamente

https://aacadigital.com/articulos/xavier-gose-el-gran-olvidado-del-modernismo-ilustrado/
https://aacadigital.com/articulos/xavier-gose-el-gran-olvidado-del-modernismo-ilustrado/


identificado el nuevo modernismo conocido como Art Noveau, lo
que  le  valió  ser  considerado  como  uno  de  los  primeros
cultivadores  de  este  género  en  Cataluña.

      En 1900, como muchos de sus compañeros de generación,
Gosé se trasladará a París, epicentro creativo de la Europa
del momento. En este entorno parisino, Gosé, entabló amistad
con los artistas griegos Dragoumis y Galanis, que colaboraban
en las mismas revistas que él, los hermanos Adossides, el
francés Jacques Wely, el ilustrador inglés Arthur Michael, los
escultores finlandeses Wickstroem y Jalonen y el ilustrador
Charles  Follot.  Este  sin  embargo  será  el  eje  de  esta
exposición, el elegante y bullicioso París de la Belleépoque,
al que Gosé,triunfó muy pronto se vería reflejado tanto en los
 asuntos folclóricos denominados “españoladas”, a destacar la
témpera  “Gitanilla”,  pero  también  tan  pictóricas  como  los
pasteles de “Valenciana”, así como los prostíbulos y cabarets
de  las  zonas  más  oscuras  de  París.  Su  obra,  valorada
plenamente como la de un cronista de la modernidad propia no
sólo de un momento determinado, sino también del ambiente
artístico, que daba  una forma singular de captar la realidad.

   



 

     Y es que Gosé no se puede definir como un caricaturista,
pues  como  apunta  Eliseu  Trenc  “no  realizaba  un  arte  de
deformación, sino un arte de estilización y de síntesis de los
personajes  y  de  la  realidad  observada”.   Las  estampas
japonesas, con su contraste fuerte entre el blanco y el negro,
“asimilando muy rápidamente la composición en diagonal que ya
había  adoptado  Degas  y  los  impresionistas  y  que  permite
dinamismo y variedad en la obra” configurando las bases del
inequívoco estilo Gosé, por el que cruzan en ocasiones las
obras  de Anglada Camarasa, Klimt o el cubismo sintético de
Juan Gris. En nuestro país, y más concretamente en Cataluña,
el arte de Gosé, estaba considerado como extranjero, escribía
el crítico Folch i Torres “Gosé no es de los que podemos
considerar nuestro, la ligereza elegantísima de su arte es el
reflejo externo de las sociedades en las que vive, y si es por
cierto una gloria para nosotros que un compatricio nuestro
granjee gloria en los países más exigentes y entre los mejores
artistas, las bellas obras que Gosé expone no son gloria de
nuestro arte, como pueden serlo la de Clará. El arte de Gosé
es, pues, un arte totalmente exterior”. Una tuberculosis y el
inicio de la Gran Guerra, le hicieron volver a Lérida, donde
moriría en 1915. Entre las glosas aparecidas en diarios y
revistas a causa de su muerte, destacaremos la publicada por
el crítico Eugenio dÓrs: “Xavier Gosé fue, dentro de la locura
de su búsqueda, lúcido honrado, maravilloso. Ya lo dijimos un
día,  a  raíz  de  su  muerte:  una  parte  importante  del  arte
contemporáneo viene de él y de su imaginación. Tal vez ha
venido  de  una  parte  de  la  moda.  La  influencia  de  este
dibujante  catalán  en  las  artes  del  mundo,  únicamente  el
historiador futuro y ricamente documentado sabrá averiguarla
totalmente”.

   



 

     El medio centenar de obras procedentes en su totalidad
del Museo de Arte Jaume Morera, han servido para dar a conocer
al  gran  público  la  personalidad  de  este  creador  gráfico,
recuperado  críticamente  por  su  comisario,  el  director  del
mismo  museo,  Jesús  Navarro  Guitart,  pero  todavía  poco
conocido,  quizás  algunos  de  los  motivos  por  los  que  esto
ocurre,  sean  por  haber  desarrollado  la  mayor  parte  de  su
trayectoria en Francia, país no sólo alejado geográficamente,
sino muy distante culturalmente hablando, su temprana muerte,
acaecida a la edad de treinta y ocho años, lo que nos ha 
privado de una de las más grandes y brillantes trayectorias
creativas  de  la  ilustración  española.  El  marco  teórico  y
crítico en el que se ha movido la historiografía de nuestro
país,  hasta  hace  no  muchos  años.  El  artista  dibujante  o



ilustrador, quedaba relegado a las valoraciones propias de las
artes  plásticas,  contaminado  por  la  autentica  creación
artística, reservada exclusivamente a las Bellas Artes. No
obstante,  la  recuperación  del  personaje,  se  ha  ido
incrementando a lo largo de los últimos años, a través de
sendas exposiciones. De entre todas destacaremos dos, 1985 y
1999,  la  primera,  organizada  por  la  Fundación  LaCaixa,  a
partir de los propios fondos del museo, con una itinerancia de
su obra por Cataluña y Valencia, la segunda se realizó en
Madrid, en la Fundación Cultural Mafre Vida, no sólo se volvía
a vez obra del autor, desde el año 1909, sino que contaba por
primera vez con fondos del museo leridano y los existentes en
el Museo Nacional de Arte de Cataluña y con la participación
de importantes obras de coleccionistas privados.

    La  exposición  es  en  sí,  un  regalo  para  la  vista,
“preciosa” literalmente; Un placer sobre todo para el sentido
de  la  vista,  donde  el  visitante  dará  buena  cuenta  de  un
documento social irrepetible.

 

Xavier Gosé y el París elegante

Paraninfo de la Universidad de Zaragoza

30/03-17/06/2012

 

 

 

 

 

 

 



 

  

I Festival Miradas de Mujeres
 

             El 8 de marzo se inauguró en el Museo Reina Sofía
de Madrid el I Festival Miradas de Mujeres, encuentro de arte
contemporáneo que ha reunido en la Comunidad de Madrid, a lo
largo de todo este mes, a las principales artistas de los
panoramas  nacional  e  internacional.  Treinta  instituciones
públicas y cuarenta galerías y espacios de arte han colaborado
con MAV (Asociación Mujeres en las Artes Visuales) para acoger
la obra de unas trescientas artistas, un variado programa de
exposiciones que se ha visto complementado por seminarios,
ciclos de videoarte y de cine y la presentación del ensayo
Mujeres en el sistema del arte -una coedición de EXIT y MAV,
gracias a una subvención del Ministerio de Cultura-.

             Tanto MAV como las entidades participantes en el
Festival manifiestan de este modo su compromiso con unas artes
visuales  equitativas  y  no  discriminatorias  por  razón  de
género, haciéndose eco así de la nueva sensibilidad de la
sociedad  actual  que  reclama  la  igualdad  entre  hombres  y
mujeres.  El principal objetivo del I Festival Miradas de
Mujeres ha sido potenciar y visibilizar el papel que tiene la
mujer en todos los ámbitos profesionales de las artes visuales
contemporáneas, desde la creación al comisariado, la crítica
de arte, la investigación y la gestión cultural. Si bien es
cierto que arranca en el año 2012 con una clara vocación de
continuidad,  habiendo  recibido  una  estupenda  acogida  del
público especializado en su presentación en ARCO 2012 el 16 de

https://aacadigital.com/articulos/i-festival-miradas-de-mujeres/


febrero,el Festival pretende presentar nuevas ediciones hasta
alcanzar la tan necesaria equidad en el mundo del arte.

            Dirigido tanto al público especializado como al
general, Miradas de Mujeres ha reclamado un lugar competitivo
en el mundo de la cultura para aquellas creadoras que, a pesar
de alcanzar con su trabajo un alto nivel de calidad artística,
quedan excluidas de una visión parcial y desinformada de la
Historia del Arte, la versión oficial que nos enseñan los
libros  y  que  atesoran  los  museos.  Prescindiendo  de
consideraciones  paternalistas,  la  selección  únicamente  de
mujeres artistas para este festival responde a las alarmantes
conclusiones que podemos extraer de un rápido vistazo a los
datos estadísticos, demostrables. Y aunque pueda resultar en
ocasiones tedioso este universo de las cifras, unos cuantos
números justifican la necesidad del evento que nos ocupa.

            Si desde la década de los noventa del pasado siglo
el número de licenciadas en Bellas Artes ha ido incrementando
progresivamente  desde  un  70%,  resulta  cuanto  menos
desconcertante que la mayoría de los directivos de museos sean
hombres,  a  pesar  de  que  las  mujeres  ocupan  el  80%  del
organigrama de un museo -gestión, conservación y comunicación-
.  Según  la  encuesta  de  hábitos  y  prácticas  culturales
realizada  por  el  Ministerio  de  Cultura  en  2010-2011,  la
mayoría de los visitantes de un museo son mujeres. En la
actualidad, las exposiciones individuales de mujeres artistas
organizadas por las principales instituciones sólo representan
un 10%. Su presencia en las colecciones de museos está entre
un 10% y un 25%. La participación de artistas españolas en
ARCO 2010 fue de un 7%, cuando en la primera edición de la
feria en 1982 fue de un 4%. Poco han variado estas cifras en
las  dos  últimas  ediciones.  El  Premio  Nacional  de  Artes
Plásticas sólo ha recaído en seis mujeres desde su creación en
1980.  Ninguna  artista  ha  recibido  un  Premio  Príncipe  de
Asturias y el Premio Velázquez no ha recaído nunca en una
artista española. Sólo una creadora plástica, de una amplia



nómica, ha ingresado en la Academia de Bellas Artes de San
Fernando. Estos resultados proceden de los informes que MAV
lleva elaborando desde su constitución en 2009.

           Quizá por todo ello son las artistas españolas las
que más sufren “en carnes propias” aquel refrán de que “nadie
es profeta en su tierra”, teniendo que marchar a otros países
para alcanzar su consolidación profesional, momento en el cual
empiezan a gozar en su país de origen del reconocimiento que
ya merecían antes de emigrar. Tal es el caso de Cristina
Iglesias, Alicia Framis, Lara Almárcegui o Paloma Polo, aunque
la lista es aún más extensa.

           Como apuntábamos anteriormente, el I Festival
Miradas de Mujeres ha atendido a las más variadas disciplinas
artísticas. El videoarte, terreno de experimentación constante
de las artistas desde los años setenta del pasado siglo, ha
encontrado dos focos fundamentales en Madrid: el I Maratón MAV
en  la  Casa  Encendida,  con  el  título  de  ¿En  qué  estás?,
comisariado por Susana Blas, y el ciclo Mujeres indomables en
el Matadero, un repaso a la historia de este género artístico
de 1944 a 2009.

            Casa Asia ha rendido un homenaje a la directora de
cine Ann Hui, uno de los principales exponentes de la “Nueva
Ola” del cine de Hong Kong. La Casa Encendida también ha
proyectado películas de las directoras contemporáneas Athina
Rachel Tsangari  (Grecia) y Kelly Reichardt (EE.UU.).

            Miradas de Mujeres ha ofrecido exposiciones
individuales de figuras consolidadas de la talla de Soledad
Sevilla, Eva Lootz o Isabel Muñoz, por citar sólo algunos
ejemplos.  Escrito  en  los  cuerpos  celestes  nos  acerca  al
particular universo de Soledad Sevilla (Valencia, 1944). La
fragilidad del lenguaje y la necesidad de los seres humanos de
comunicarse se enuncian en el interior del Palacio de Cristal,
donde una estructura de aluminio y paneles de policarbonato
reproducen  la  estructura  del  pabellón.  Un  cielo  nocturno



envuelve a los visitantes, ofreciendo una estructura horadada
por signos lingüísticos a través de los cuales se filtran
sobre  nosotros  los  efectos  atmosféricos  que  obran  en  el
exterior.  Premio Nacional de Artes Plásticas en 1994, Eva
Lootz  (Viena,  1940),  afincada  en  Madrid  desde  1965,  ha
presentado en el Círculo de Bellas Artes Nudos, reflexión
sobre las conexiones ocultas en nuestro inconsciente entre lo
que  se  dice  y  lo  que  se  hace.  La  maraña  de  nuestros
pensamientos se materializa en un juego tradicional de nudos,
mostrando el interés de la artista por el psicoanálisis de
Freud  y  Lacan  y  la  subjetividad  femenina.  Isabel  Muñoz
(Barcelona, 1951), ha expuesto en la Galería Blanca Berlín su
último trabajo: Danzas y ritos. Combinando el blanco y negro
al que nos tiene acostumbrados con el color de la naturaleza
virgen de Papúa Nueva Guinea, las costumbres y rituales de sus
moradores despliegan todo su misterioso atractivo apelando,
más  allá  del  mero  estudio  antropológico,  a  la  esencia
emocional  del  ser  humano.

          También ha habido espacio para figuras emergentes
como Sheila Pazos o Paloma Polo. La Galería Rita Castellote
presentó la primera individual de la joven artista Sheila
Pazos (Ginebra, 1986) en Madrid. ¿Qué pasa ahí fuera?explora
la  relación  de  la  mujer  con  la  ciudad.  Trastocando  las
escalas, la mujer, cual gigante, invade los espacios urbanos.
Sin límites a la imaginación y con tintes surrealistas, un
paisaje de ficción se despliega ante nosotros. Habremos de
seguir de cerca su próximo proyecto, Antioquía, en el que está
investigando, en clave de fábulas sumergidas en el océano,  la
acción del cambio climático sobre las ciudades.  Paloma Polo
(Madrid, 1983) es una de las figuras del arte joven español de
mayor  proyección  internacional.  Residente  en  Ámsterdam,  le
gusta  rastrear  las  visiones  paralelas  de  un  hecho  real
registrado por la Historia, los puntos de vista de los otros.
El Espacio Uno del Museo Reina Sofía acoge Posición aparente,
proyecto en el que la artista ha trabajado más de dos años,
vaciando bibliotecas consultando con diversos expertos en las



ciencias sociales para acabar trasladándose, finalmente, a la
isla de Príncipe, en el golfo de Guinea. Su punto de partida
es la expedición del astrónomo Arthur Eddington en 1919, a la
citada  isla,  con  la  misión  de  demostrar  la  teoría  de  la
relatividad de Einstein en el transcurso de un eclipse solar.
Pero  la  presencia  de  nubes  dio  unos  resultados  pobres  al
experimento y no se conserva documentación fotográfica alguna.
Grandes esfuerzos los de Eddington para demostrar una teoría
tan compleja con medios insuficientes. A pesar de ello, se
otorgó gran éxito a la expedición. Catorce placas de vidrio,
como las que se emplearían a comienzos del siglo XX, recogen
el hipotético espacio del experimento, recreado por la propia
artista, y una filmación en vídeo muestra la colaboración de
la comunidad local en el proyecto de Paloma Polo: en agosto de
2011 les propuso trasladar un monumento conmemorativo de la
expedición, que data de 1989, al lugar exacto donde se produjo
la  observación.  La  historia  real  recupera  su  auténtico
espacio,  los  descendientes  de  los  pobladores  originales
reescriben su historia. Y es que el poder se sirve de los
medios  de  comunicación  para  crear  discursos  culturales,
realidades históricas concretas que, en muchas ocasiones, poco
tienen que ver con la verdad de los hechos.

          Y dos grandes colectivas han complementado la visión
histórico-artística  del  evento.  100  años  en  femenino,
comisariada por Oliva María Rubio e Isabel Tejeda y organizada
por  Acción  Cultural  Española  (AC/E)  y  el  Ayuntamiento  de
Madrid, ha reconstruido de modo didáctico y gracias a paneles
explicativos, fotografías, películas, documentales, obras de
arte,  música,  carteles,  registros  radiofónicos,  prensa  y
publicaciones  diversas,  moda  femenina  y  objetos  de  uso
cotidiano  la  lucha  de  la  mujer  española  por  alcanzar  la
igualdad  de  derechos  y  oportunidades  en  los  ámbitos
profesional y público. El Feminismo es una de las corrientes
de  pensamiento  y  movimiento  social  que  ha  causado  mayor
impacto en la cultura contemporánea. A lo largo del siglo XX
ha eclosionado la lucha por los derechos de la mujer. La



muestra arranca de 1911, cuando comenzó a celebrarse en España
el Día Internacional de la Mujer, pasando de los fructíferos
años de la II República, donde la mujer comenzó a intensificar
su presencia en la vida pública, a los trágicos años de la
Guerra Civil, con la traumática vuelta al orden patriarcal que
impuso la dictadura franquista, para terminar el recorrido en
el arranque de los movimientos feministas en los años 60 hasta
la actualidad. Por otra parte, Ellas. Creadoras de los siglos
XX y XXI, ofrece al público la mirada femenina en el arte de
la mano de pinturas, fotografías, esculturas y videocreaciones
de artistas como Frida Kahlo, Marina Abramovic, Cindy Sherman,
Paloma  Navares,  Concha  García,  Marina  Núñez,  Naia  del
Castillo,  Carmen  Calvo,  Concha  Jeréz,  Esther  Ferrer,  Ouka
Leele, Monserrat Soto o Diana Larrea, entre otras, hablando
del cuerpo y el alma y los simbólicos conceptos del interior y
el exterior.

            Nunca ha existido un arte “femenino” apoyado en
argumentos biológicos. Son las instituciones, la Academia, los
galeristas, críticos y gestores culturales, hombres y mujeres
sin distinción, los que siguen a día de hoy perpetuando la
diferencia y, con ella, la discriminación de la mujer en el
mundo del arte. Son los responsables de la visión sesgada de
la Historia del Arte, creadores y creadoras de los tópicos a
los que muchos se aferran para seguir alimentando y propagando
la falsa creencia de que el “techo de cristal” que impide la
promoción de la mujer en el mundo laboral es consecuencia,
casi exclusivamente, de la elección libre y voluntaria que
ésta hace en pro de la familia y en lógico perjuicio de su
carrera profesional. Qué pocos frutos parece haber dado en
nuestro país la Conciliación Familiar y Laboral.

            Las cifras han hablado. Lo llevan haciendo mucho
tiempo. Ahora sólo falta que todos y todas las queramos oír.
Por el momento, el I Festival Miradas de Mujeres ha sido buena
prueba de que la otra mitad del mundo sigue trabajando, sigue
creando, sigue aportando su particular visión de la realidad



con iguales capacidades intelectuales que los hombres, aunque
todavía no con las mismas oportunidades. Y es que ya lo decía
en el siglo XVIII Olympe de Gouges: “La mujer tiene el derecho
de subir al cadalso; debe tener también el de subir a la
tribuna”.

           

*La fotografía que acompaña este artículo es de la artista
Sheila Pazos, de su proyecto ¿Qué pasa ahí fuera?, cortesía de
la Galería Rita Castellote de Madrid.

1812-2012.  Una  mirada
contemporánea. Intervenciones
artísticas, Cristina Lucas.
 

             Acción Cultural Española (AC/E) ha querido
conmemorar el bicentenario de nuestra primera carta magna, la
Constitución de Cádiz, promulgada el 19 de marzode 1812 en
 dicha  ciudad,  con  el  proyecto  1812-2012.  Una  mirada
contemporánea.  Intervenciones  artísticas.

            Jorge Díaz, comisario del proyecto, propuso a
dieciocho artistas trascender el mero aporte conmemorativo y
reflexionar acerca de los conceptos de derechos, libertades,
ciudadanía y participación que proponía la Constitución de
Cádiz.  Partiendo  cada  uno  de  los  artistas  de  un  artículo
concreto de “La Pepa”, diecisiete ciudades españolas han sido
testigo, del 29 de noviembre de 2011 al 25 de marzo de 2012 de
diferentes  propuestas  artísticas:  ilustración,  música,

https://aacadigital.com/articulos/1812-2012-una-mirada-contemporanea-intervenciones-artisticas-cristina-lucas/
https://aacadigital.com/articulos/1812-2012-una-mirada-contemporanea-intervenciones-artisticas-cristina-lucas/
https://aacadigital.com/articulos/1812-2012-una-mirada-contemporanea-intervenciones-artisticas-cristina-lucas/
http://es.wikipedia.org/wiki/19_de_marzo


audiovisual e internet.

            Cristina Lucas (Jaén, 1973) ha escogido el IAACC
Pablo  Serrano  de  Zaragoza  para  presentarnos  su
videoinstalación Hacia lo salvaje (10 de diciembre de 2011-25
de marzo de 2012), trabajo en el que han cristalizado las
investigaciones que la artista lleva realizando desde hace
casi  una  década  en  torno  a  los  conceptos  de  nación,
Ilustración, ciudadanía y condición animal de la mujer.

            Licenciada en Bellas Artes por la Universidad
Complutense de Madrid (1993-1998), Cristina Lucas completó su
formación entre Ámsterdam, Nueva York, Madrid y California.
Merecedora de numerosos premios y becas, el trabajo de esta
consolidada artista ha podido verse dentro y fuera de nuestro
país.

           Las acciones, la instalación, la fotografía, el
vídeo o el dibujo le sirven a la artista como elementos de
análisis  de  las  estructuras  de  poder,  siempre  desde  la
perspectiva  de  la  crítica  de  género.  Con  una  estética
literaria de sutil belleza, aborda con ironía, la manera más
inteligente y eficaz que conoce el arte, temas socialmente
comprometidos como la supremacía en la civilización occidental
del discurso patriarcal o el deseo del hombre de dominar la
naturaleza. Nótese que cuando decimos “hombre” no nos estamos
refiriendo a “ser humano”, sino a una de las mitades de la
humanidad, sin incluir a la otra, a la de las mujeres. Y es
que  la  tan  aclamada  Ilustración  pretendió  salvar  a  la
humanidad de la tradición, la ignorancia, la superstición y la
tiranía arrojando las luces de la razón sobre aquellos que
podían transformar el mundo gracias al Antropocentrismo, el
Racionalismo, el Pragmatismo y el Universalismo. Estas luces
habrían de iluminar a aquellos que podían “empaparse” del
Emilio de Rousseau creyendo a pies juntillas que la mujer sólo
era  la  otra  parte  inevitablemente  necesaria  del  contrato
social -léase matrimonio para los más románticos- en el que
culminaba el proyecto del individuo como ciudadano ideal. Y,



por  desgracia,  el  primer  tratado  filosófico  de  educación
eclipsó a muchos. Así que aún hoy en día, la otra mitad
relegada  a  la  categoría  de  “ángel  del  hogar”  seguimos
intentando disipar las tinieblas que unos cuantos, eso sí,
bien influyentes, se afanaron en hacer espesar sobre nuestras
cabezas.

          Si bien Hacia lo salvaje fue concebido expresamente
para la conmemoración del bicentenario de la Constitución de
Cádiz en el marco de 1812-2012. Una mirada contemporánea.
Intervenciones  artísticas,  un  largo  camino  de  interesantes
trabajos  artísticos  le  ha  conducido  a  esta  brillante
reflexión, como bien explicó la propia Cristina Lucas en la
charla que dio el jueves 23 de febrero en el Auditorio del
IAACC Pablo Serrano, broche de oro de la videoinstalación que
presentaba en Zaragoza.

            En Pantone (2007) el concepto clásico de nación
sirve para ir tiñendo de color el mapa del mundo. El reloj de
la historia se pone en marcha en el 500 a.C. y transcurre,
otorgándole a cada año el valor de un segundo, hasta el 2007
d.C. Si el mundo se nos presenta en un principio como una
abstracción, guerras y matrimonios transformarán los límites
territoriales a modo de variaciones cromáticas, para llegar a
una  representación del  mundo cada vez más cercana a como lo
conocemos hoy día.

           Light Years (2009) registra en variaciones
lumínicas las incursiones de los individuos en el complejo
terreno de la participación ciudadana. Una caja oscura y, en
su interior, un reloj que inicia su marcha en el año 1789. La
luz parpadea lentamente en aquel país en el que todavía votan
sólo los hombres. El parpadeo acelera su ritmo cuando también
pueden votar las mujeres, para quedar la iluminación fija en
un país cuando en éste ha conseguido votar el total de la
ciudadanía. Así pues, la ciudadanía se nos presenta como un
concepto que se va exportando al mundo entero, apareciendo y
desapareciendo, iluminando a todos o a unos cuantos.



          La Revolución Francesa pretendió exportar al mundo
los principios de la Libertad, la Igualdad y la Fraternidad.
La Libertad es un principio fundamental del ser humano que
debe lucharse, defenderse. Se trata de un concepto activo de
enorme complejidad, porque aunque se nos presente como derecho
inalienable de todos y todas, también se convierte en una
verdad  incómoda.  La  Liberté  raisonée  (2009)  da  vida  a  La
Libertad guiando al pueblo (1830) de Delacroix. El movimiento
ralentizado de la acción nos permite fijar la atención hasta
en el más mínimo detalle. La Historia del Arte registró en
dicha pintura lo que la artista ahora pretende culminar con el
vídeo. Pero el final de esa historia no es lo que siempre
imaginamos: la Libertad acaba siendo derribada y apaleada por
aquellos que la seguían. Personificada la Libertad por una
mujer joven, bella y semidesnuda, es acallada por hombres de
los diferentes estamentos sociales. Históricamente, conceptos
como “nación”, “República”, “justicia”, “fe”, “patria” y un
largo etcétera siempre se han representado de la misma forma,
como una joven de presencia imponente, con mucho que decir, a
pesar de que en la realidad la mujer estuviera relegada al
ámbito de lo privado. Paradojas de la vida. No olvidemos que
esta feminización también tuvo que “sufrirla”  la Constitución
española  de  1812,  conocida  como  “La  Pepa”,  detalle
irrespetuoso  por  lo  familiar  del  apodo.

           El discriminatorio “tú no” encontró legitimación en
el primer tratado filosófico sobre la educación del hombre
ideal:  el  Emilio  (1762).  Su  autor,  el  filósofo  ilustrado
Rousseau, proponía un sistema educativo para que el “hombre
natural”  pudiera  vivir  en  una  sociedad  corrupta.  Bien  lo
recalcaba: el hombre. La mujer era dueña del terreno del amor,
no de la naturaleza, ya que sus capacidades se reducían al
terreno  del  hogar.  La  compañera  de  Emilio,  irónicamente,
recibía el nombre de Sofía (Sabiduría). Las enseñanzas de
Rousseau han causado muchas víctimas intelectuales. Pero como
desde la tragedia es imposible avanzar, Cristina Lucas hace
uso  del  humor  en  Rousseau  y  Sophie  (2007).  Esta



videoproyección registra una performance en la que un grupo de
mujeres de diferentes edades ajusta cuentas con el ilustrado.
Un busto de Rousseau preside la Plaza de las Salesas, en
Madrid. In situ, la Orquesta Botosani ofrece acompañamiento
musical a las palabras del Emilio, telón de fondo de una
animada reprimenda, capones incluidos, a uno de los padres del
Siglo de las Luces.

         Virginia Woolf reclamaba para la mujer que se quería
dedicar a la creación literaria una habitación propia y una
independencia económica. Frente a sus demandas, muchos han
sido  los  intelectuales  que  han  comparado  a  una  mujer  que
escribe  con  un  perro  que  intenta  caminar  sobre  sus  patas
traseras: no lo hace bien, pero lo intenta. Véjer (Cádiz) se
convierte en el escenario de Tú también puedes caminar (2006),
filmación de la amable historia, al menos en apariencia, de
unos perros que se emancipan y comienzan a caminar juntos,
aunque sea sin un rumbo concreto. Este primer contacto con la
idea de “animalizar” a la mujer madurará en Hacia lo salvaje.

         Investigando para este proyecto conmemorativo,
Cristina Lucas tuvo acceso a varios documentos que registraban
el castigo medieval de “emplumar”. Presente en Europa desde el
siglo XII, esta medida punitiva se extendió a las colonias. En
los años de nuestra primera carta magna, en Venezuela, la
joven Teresa Heredia fue acusada y condenada por insurgente.
El  imaginativo  castigo,  impuesto  principalmente  a  mujeres,
consistía en cortar el pelo a la condenada, desnudarle de
cintura para arriba, bañarle en alquitrán, pegarle plumas y
pasearle por el pueblo para su pública humillación. Tras esto,
se le llevaba al campo y quedaba desterrada de por vida.
Incluso  en  el  contexto  de  la  Segunda  Guerra  Mundial,  las
mujeres  que  habían  mantenido  relaciones  íntimas  con  los
alemanes sufrieron la misma vejación. Convertida en un animal,
la mujer quedaba fuera de toda consideración de ciudadana. Sin
embargo, la artista convierte el castigo en una fábula, el
escarnio  en  una  decisión  personal.  Cristina  Lucas  acude



voluntariamente a la institución -en este trabajo el Palacio
del  Infantado  de  Guadalajara-.  En  un  ambiente  de  onírico
ensimismamiento, la acción de “emplumar” se convierte sobre el
cuerpo de la artista en auténtica poesía visual. Fuera de la
norma, porque ella misma lo ha decidido así, puede al fin
escapar  de  la  supuesta  civilización,  de  la  convención,  y
empezar de nuevo en el entorno natural, aquel mundo que nunca
debió abandonar el “buen salvaje”.

           Cristina Lucas es de esas artistas que se sienten
firmemente comprometidas con la historia y con el momento
presente.  Consciente  de  que  la  mujer  no  ha  alcanzado
plenamente los derechos que la Ilustración reclamó para la
humanidad  en  el  mundo  occidental,  pretende  arrancarle  una
palabra al patriarca de las tres religiones monoteístas. El
Moisés de Miguel Ángel aguarda indefenso el mazo que empuña la
artista. Tras la caída de las Torres Gemelas, Cristina Lucas
entiende que el siglo XXI es el siglo de la iconoclastia. Pero
en Habla (2008), Moisés no es fiel a la anécdota protagonizada
por su autor, Miguel Ángel. No habla. Asiste impasible a su
destrucción.  Ocupa  un  inmenso  espacio  blanco,  sin  mácula.
Aséptica sala, impenetrable frialdad la de Moisés. ¿Denuncia
así Cristina Lucas la invisibilización de la mujer artista,
las dificultades que encuentra para entrar en la institución
del Museo, en la Academia, a tenor de las cifras por todos
conocidas? ¿O lanza un llamamiento valiente a las mujeres de
que la única forma de superar esos obstáculos es rompiendo los
esquemas  que  nos  ha  impuesto  la  sociedad  patriarcal?  Si
Nietzsche  proponía  “filosofar  a  martillazos”,  ¿por  qué  no
intentarlo ahora nosotras?.

           Empiezan a disiparse las tinieblas que sumergieron
en el olvido a madres del feminismo como Olympe de Gouges y
Mary  Wollstonecraft.  Es  el  momento  de  que  los  patriarcas
escuchen a la otra mitad. Y es que, si el Feminismo es el
único movimiento social que sigue activo desde su nacimiento
en el siglo XVIII, por algo será. Quizá el presente siglo sea,



ahora de verdad, el Siglo de las Luces, para todos los seres
humanos.

 

*Agradecemos la cesión de la imagen que ilustra este artículo
a su autor, Raúl Belinchón.

Infinito Goya
Hablar de Goya es hablar de uno de los artistas españoles que
ha sido objeto de más biografías y monografías en las últimas
décadas, tanto en España como en el extranjero. Aunque no
consiguió el estatus social elevado de algunos pintores del
pasado, como Tiziano o Rubens, ni las riquezas de las que
disfrutarían muchos artistas del siglo XX, sin embargo, ha
superado  con  creces  la  fama  histórica,  no  ya  entre  los
especialistas, sino por el interés que despierta en un público
muy amplio, esa especie de misterio y de leyendas populares
que le han hecho doblemente atractivo y cercano solo lo han
conseguido unos pocos artistas que han cruzado esa línea sutil
que  trasciende  el  consenso  académico  sobre  lo  que  es  la
grandeza en el arte.

    

https://aacadigital.com/articulos/infinito-goya/


 

    Para comprender al artista, es necesario situarlo en el
escenario de redes políticas, sociales y culturales en las que
se desarrollo su vida y se formó su propia visión del mundo
que le rodeaba, que sería trascrito al lenguaje de su obra. La
acumulación de los estudios sobre su figura, han llegado a
configurar  una  multiplicidad  de  yoes  que  han  dado  a  la
creación  de  tópicos  en  la  figura  del  artista,  tales  como
 anticlericalismo e incluso agnosticismo sobre todo las series
de aguafuertes de los Caprichos, los últimos Desastres de la
guerra,  conocidos  como  Caprichos  enfáticos,  y  los
Disparates.Goya,  en  los  álbumes  desarrollará  una  visión
absolutamente personal del género humano sin equivalente en el
arte coetáneo, pero al mismo tiempo conectada con las grandes



corrientes de pensamiento de su época. Despreció la pintura de
asunto religioso, Se le puede estudiar en esta faceta de su
arte con la misma profundidad con que se ha estudiado la
pintura religiosa de Delacroix o la de algunos pocos artistas
del  siglo  XX,  como  Chagall,  cuando  la  pintura  religiosa
desapareció como motivo principal del arte de los grandes
creadores  contemporáneos.  Supuesta  capacidad  de  Goya  para
saltarse  las  estrictas  barreras  entre  clases  sociales  que
existían en la España de su tiempo. A partir de la década de
1790, Goya, nombrado pintor de cámara en abril de 1789, se
centró  en  la  expresión  psicológica  de  sus  retratados.
Políticos, militares, académicos y amigos íntimos que Goya
pintó en esa década son, en general, retratos austeros, con
fondos  mayoritariamente  neutros  o  interiores  escasamente
descritos o vagamente sugeridos. Una carta a su amigo Martín
Zapater (1747-1803), fechada en agosto de 1786 y escrita con
motivo de su nombramiento como pintor del rey, era testimonio
de su actividad, y resulta de interés para estudiar la faceta
de las relaciones de Goya, sociales y profesionales: «Me abia
ya  establecido  un  modo  de  vida  envidiable,  ya  no  hacia
antesala ninguna, el que queria algo mio me buscaba, yo me
acia desear mas y si no era personage muy elebado o con empeño
de algun amigo no trabajaba nada para nadie». Los retratos de
mujeres  de  esta  época  destacan  por  la  sensibilidad  y  la
emoción que emanan de sus rostros, como el retrato de la
duquesa de Alba vestida de blanco, cuyos supuestos amores,
fomentados a principios del siglo XX a partir de un guión de
1919, nunca llevado al cine, de Luís Buñuel , no responde a
otra realidad que al deseo vulgar de querer ennoblecer a un
artista supremo y genial por su unión con la reverenciada
aristocracia, lo que se ha hecho ya innecesario en el mundo
actual.



    Con motivo del décimo aniversario  de la creación del
Caixa Forum Barcelona, se ha decidido crear la exposición
“Goya, luces y sombras”. Noventa y seis obras entre óleos,
dibujos,  estampas  y  cartas,  que  a  través  de  15  ámbitos
autónomos,   relatan  de  forma  visual,  buena  parte  de  los
principales temas desarrollados por el artista a lo largo de
su vida. Uno de los objetivos de la muestra, es mostrar a Goya
como ser humano, más allá de su virtuosismo, y por ello se han
incluido dos cartas que el pintor escribió a su amigo de
Zaragoza Martín Zapater contándole sus andanzas en Madrid, así
como dos autorretratos, de joven y de viejo, que ejercen de
prólogo  y  epílogo  del   recorrido.  La  muestra  ha  sido
comisariaza por la jefa de conservación de Goya del Prado,
Manuela Mena, y el jefe del departamento de Dibujos y estampas
del museo José Manuel Mantilla. La selección que se ha hecho
 de la colección que del maestro atesora el Museo del Prado,
es incompleta, pues faltan muchas cosas provenientes de otras
zonas  tanto  de  nuestro  país  como  del  resto  de  entidades
extranjeras que poseen Goyas, aunque como bien ha advertido el
director  de  la  pinacoteca  madrileña,  Miguel  Zugaza:  “la
exposición no es una antológica, sí es una antológica de Goya
en el Prado”. En la muestra que aún no siendo exhaustiva, si
destaca  por  su  calidad,  nos  encontramos  con  un  Goya
comprometido, sensible, y de una lucidez increíble. Un artista
que denuncia sin miedo las injusticias y los vicios de la vida



cotidiana.

    

 

   La admiración de sus contemporáneos está efectivamente en
toda la obra de Goya y su base se asienta en la palabra
«mágico» en relación a su técnica o a las relaciones del
colorido ya en el siglo XIX, pero sobre todo en el XX. Goya ha
sido redefinido como un precursor de movimientos sociales, y
con ello un surrealista adelantado a su tiempo; Precursor
también de la justicia moderna, como evidencian  los Desastres
de  la  guerra,  que  anticiparon  el  concepto  de  crímenes  de
guerra y de crímenes contra la humanidad, inédito en sus días.
Toda  esta  exposición,  incluso  todo  este  mundo  de  magia  y



misterio que rodean la vida y obra de Goya, se podría definir
con una sola y a la vez sorprendente frase que escribió como
título del primero de los dibujos preparatorios para El sueño
de la razón, el «testimonio sólido de la verdad», verdadero
motor de la obra de Goya.

 

Goya. Luces y sombras

Del 16 de marzo al 24 de junio de 2012

CaixaForum Barcelona

Av. de Francesc Ferrer i Guàrdia, 6-8

08038 Barcelona

Horario:

De lunes a viernes, de 10 a 20 h

Sábados, domingos y festivos, de

10 a21 h

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

Situs  inversus:  La
profundidad  de  la  piel,
Hospital Real, Granada
“Es una alteración física muy extraña que hace que mis órganos

estén cambiados de sitio. Me lo descubrieron cuando tenía 7
años porque me ingresaron en el hospital a causa de una

neumonía y se dieron cuenta.”[1]

– ¿Es muy mayor la artista? –pregunta una de las señoras del
grupo que asiste el video.

– Es ésta que ves salir por ahí  –contesto después de estar un
rato hablando con Ángeles.

– Qué joven… dale el enhorabuena y que siga con esta fuerza y
ánimo en su trabajo…

– Bueno, en verdad el video es una mezcla de realidad y
ficción…

– Sí, ¡siempre de la gente más sufrida es que brota una gran
creatividad! ¿De cuál país es ella?

– Es española, como te decía el video…

–  ¡Igual!  Dale  la  enhorabuena  y  ¡que  siga  haciendo  estas
maravillas!

Esta  fue  la  única  vez  que  intenté  explicar  que  la

https://aacadigital.com/articulos/situs-inversus-la-profundidad-de-la-piel-hospital-real-granada/
https://aacadigital.com/articulos/situs-inversus-la-profundidad-de-la-piel-hospital-real-granada/
https://aacadigital.com/articulos/situs-inversus-la-profundidad-de-la-piel-hospital-real-granada/


Entrevista/video de Ángeles Agrela no contaba solo la verdad.
El conjunto de reconocidos clichés de vida de artista estaban
casi  todos  ahí:  la  enfermedad,  la  vida  rara,  el  abandono
familiar, la vivencia en rincones exóticos, la pasión última
por el arte (al punto de abandonar la promisora carrera de
medicina). Más de una vez mis compañeros en la Faculta de
Bellas Artes me han dicho que deberían inventarse una loca
vida  para  ser  creíbles  y  reconocidos  como  “verdaderos
artistas”. Ahora les digo: “si las inventa bien, funciona”.

En el caso de Ángeles y sus Lecciones de anatomía  la gente se
sitúa en un espacio más cómodo para entenderlos después de
visto el video. Es mejor creerla, aunque en algunos momentos
incluso se contradice en la entrevista (pero ahí tenemos la
tele. Ah… la tele que nos cuenta siempre la verdad). En el
caso  de  creerla,  entienden  los  dibujos:  estas  láminas  de
anatomía, que mientras estudiaba obligada por padre, se veían
completadas por los dibujos) su verdadera y gran pasión).

Volvemos al mito romántico del artista, del bohemio y de vida
conturbada.  Así  es  más  fácil  entenderlos.  Volvemos  a  la
victoria del arte como expresión personal, de manera última y
única.  En  un  gran  simulacro,  Ángeles  quita  significativas
mascarillas  de  importantes  cuestiones  relacionadas  al  arte
contemporáneo. Creo que la más contundente es la percepción de
la distancia que separa esta producción del público. Al gran
público, digo. A los que les gustan los paisajes idílicos que
quedan relucientes en el salón. Pero, es el mismo público que
consigue acercarse a objetos contemporáneos si a estos les
añade una narrativa coherente. Como expresión personal, digo.
Entenderlos como parte de un proceso histórico y social lleva
tiempo, conocimiento, educación y voluntad. Todo esto que nos
permite  manejar  una  serie  de  herramientas  adecuadas  al
entendimiento  y  comprensión  de  estos  nuevísimos  procesos
poéticos.  Sin  adentrar  aquí  en  quienes  cargan  esta
culpabilidad, lo que el trabajo de Ángeles hace es dejar de
manifiesto todo esto enmarañado. No obstante, y lo mejor, es



que los que hacen esta relación (la de la sufrida vida con la
producción) salen contentos, felices y satisfechos.

Felices también se sienten los niños, adentro y al salir. En
palabras de Ricardo Anguita[2] “todavía no tienen los ojos
viciados”. Viciados sí, en una concepción de la pintura como
transposición de lo real. La tremenda fuerza del mimetismo.

– ¿Quién ha seleccionado esto? – indaga otro visitante.

– ¿Cómo así? – no entiendo bien que es lo que me pregunta.

– Para exponer esto aquí…

– Pero ¿por qué?

– ¿Tú tendrías uno de estos en tu casa?

– ¿Yo? Incluso dos. ¿Y tú?

– Vale, ya está…         

      

¿Será que casi un siglo después de Ceci n'est pas une pipe
seguimos viendo la pintura como lo real? Puede ser que no
exactamente, pero la vigencia de gusto del público (del gran
público, me explico otra vez) por la pintura académica, dado y
sumado a la ausencia de una serie de presupuestos necesarios
para entender otras proposiciones, como citamos anteriormente,
pueden ocasionar estas confusiones. Por esto Ángeles también
nos habla de la profundidad de la pintura, no solamente de La
profundida de la piel. Siguiendo sus palabras:

“Para involucrar el espectador en mi proposición es necesario
hacer patente que se trata de pintura, que toda la ilusión
visual  a  la  que  nos  entregamos  cuando  miramos  un  cuadro
procede de unas capas muy finas de pigmentos y aceites, que
allí donde la materia rebota la luz y hay transparencias, y
que todo eso sucede en menos de un milímetro de grosor. Quería



relacionar la profundidad de la pintura con la de la piel
humana.”[3]

Es caso de preguntarnos: ¿por qué una factura tan rica y
preciosista podría causarnos tanto incómodo? Lo que podemos
pensar es que además de pintura, se trata de imagen, y nos
demuestra  la  credibilidad  (¿ciega?)  que  tenemos  hacia  las
imágenes.

Para más que esto, la acción de la pintora vuelve a encender
todas estas cuestiones al quitar no cualquier piel. Quita la
piel y mueve los órganos de los íconos de la historia del
arte. Haciendo cirugías internas en los personajes y formales
con imponentes recuadros maqueteando retratos. De esta forma
revuelve lo más concreto y establecido que concebimos de la
pintura.

Ahora, volviendo a los niños, el vestido de calavera del otro
día, no estaba preocupado por los cuentos de Ángeles en la
entrevista. Le preocupaba más estar tirado al piso entretenido
repitiendo  los  movimientos  de  la  acróbata.  No  le  eran
desagradables los cuadros, lo que le intrigaba era el carácter
narrativo de ellas: “Pero, ¿qué hizo para que le cortaran la
lengua? ¿Tiene las costillas en la cabeza? ¿A que sí?”.

En determinado momento de la entrevista dice Ángeles “… y por
eso a veces el arte hace algo parecido; es como darle la
vuelta a todo tu cuerpo, a la piel, a las tripas, a los
músculos, para hacer algo simple, algo que la gente dotada
hace como se si pusiera una camisa…” Al final Ángeles, debo
darle las gracias por el diagnóstico. Creo que también padezco
de situs inversus.

 

[1]Fragmento  de  Agrela,  Ángeles,   Entrevista,  Video



instalación en dos pantallas, 5’50”, 2007. En la muestra en
Granada la pieza fue presentada en monocanal.

[2]Ricardo  Anguita  es  director  del  Centro  de  Arte
Contemporáneo  de  la  Universidad  de  Granada  y  divide  con
Inmaculada López Vilchez el comisariado de la exposición.

[3]Agrela,  Ángeles.  “Conversaciones  entre  Ángeles  Agrela  y
Henry Gerfen. En: AA.VV. La profundidad de la piel. Granada:
Colección Centro de Cultura Contemporánea, 2012.

La  crítica  de  arte  en  los
orígenes de AECA
La prensa de Madrid y la crítica de arte.

Durante  el  régimen  franquista  coexistieron  dos  tipos
fundamentales de prensa: la Prensa del Movimiento de fines más
ideológicos que mercantiles, y la prensa de propiedad privada,
en general periódicos que ya existían antes de la guerra y de
ideología conservadora. Al desaparecer todos los periódicos de
cariz liberal, radical, republicano, socialista o anarquista
tras  la  victoria  nacional,  se  mantuvieron  únicamente  tres
diarios privados: el monárquico ABC, Informaciones, con Víctor
de la Serna al frente de la dirección y el católico Ya.

Arriba, creado como semanario en 1935 por José Antonio Primo
de Rivera, reapareció como diario el 28 de marzo de 1939. Fue
el ejemplo más significativo dentro de la llamada Prensa del
Movimiento.  Instrumento  para  la  orientación  ideológica  del
régimen y para el adoctrinamiento popular. En sus páginas se
hacía eco de las premisas fundamentales: unidad de hombres y
tierras de España, universalidad de destino, desprecio del

https://aacadigital.com/articulos/la-critica-de-arte-en-los-origenes-de-aeca/
https://aacadigital.com/articulos/la-critica-de-arte-en-los-origenes-de-aeca/


comunismo ateo y de las democracias divisoras y defensa del
nacional-sindicalismo. En este último aspecto Pueblo realizó
un papel fundamental en los primeros años de la posguerra.
Había nacido como Prensa del Movimiento en julio de 1940,
limitándose  prácticamente  a  ser  portavoz  oficial  del
sindicalismo del régimen. Pocos años después su propiedad pasó
a la Delegación Nacional de Sindicatos. La relativa autonomía
que esto podía suponer, unida a la dirección ejercida por
Emilio Romero desde 1952 -salvo la breve interrupción de 1954
a 1956- cambió el carácter del periódico al que dio cierto
aire de populismo y "aperturismo" crítico e informativo.

El panorama de la prensa madrileña se completa con otros dos
periódicos  significativos.Madrid,  vespertino  cuyo  primer
ejemplar se publicó el 8 de abril de 1939, fue el único diario
de propiedad particular y de nueva creación en la capital de
España, permitido por el Gobierno. Esto se debió posiblemente
a los méritos de Juan Pujol -experto periodista que asumió la
dirección- al servicio de la causa franquista y que fue jefe
del primer gabinete de prensa de la Junta de Defensa Nacional
en  1936.  Si  la  formación  política  de  los  ciudadanos
correspondía  fundamentalmente  a  la  prensa  del  Movimiento,
Madrid atendería sobre todo a la educación y afianzamiento de
las costumbres siempre con un cariz tremendamente conservador
que se mantuvo al menos hasta 1962 en que la familia Pujol
decidió vender el periódico iniciándose para éste una nueva
etapa. Y el Alcázar que surgió en 1936 durante el asedio de la
fortaleza toledana. Pasó a editarse en Toledo y finalmente en
Madrid  al  terminar  la  guerra.  Su  vida  periodística  fue
bastante lánguida hasta los primeros años sesenta cuando José
Luis Cebrián asumió la dirección.

Si añadimos el resumen semanal ofrecido por La Hoja del Lunes
y el diario deportivo Marca, se puede contemplar el panorama
que dominó la prensa diaria madrileña desde el final de la
guerra hasta 1966. A esto habría que añadir el conjunto de
revistas,  radio  y  televisión  cuya  programación  regular  se



inauguró  en  octubre  de  1956.  En  primer  lugar  centraremos
nuestra atención en la prensa escrita y diaria que contaba con
una  sección  fija  de  arte  y  profesionales  permanentes
responsables  de  la  misma.

 

El control informativo y la creación de una nueva cultura.

Finalizada  la  guerra  civil,  el  periodismo  debía  estar  al
servicio del Estado. Entre 1939 y 1966 la información estuvo
totalmente controlada dando lugar a una prensa cada vez más
uniforme  y  monótona.  Los  medios  establecidos  para  esta
rigurosa vigilancia tenían como punto de partida la mencionada
Ley de Prensa de 1938 y se concretaban en la ley de censura
previa y sus "hojas de inspección", las consignas, las medidas
de  control  sobre  los  periodistas  y  la  revisión  de  la
información  internacional  a  través  de  la  Agencia  EFE.  El
control estatal fue menor en algunos casos tales como las
publicaciones oficiales de la Iglesia que quedaron exentas de
la censura previa desde 1945 por acuerdo entre la Iglesia y el
Estado.

El terreno cultural estuvo quizás menos controlado que el
político al considerarse menos comprometido, posiblemente por
no contar con una clara definición cultural del régimen. Con
estas premisas, finalizada la guerra se inició la elaboración
de una teoría sobre lo que debía ser el arte de cara a lograr
la deseada nueva sociedad. Esta teoría se construyó sobre
pilares falangistas con la colaboración de algunos críticos.

El corpus doctrinal tomó de Ortega y Gasset su pensamiento
definido en La deshumanización del arte. De  D'Ors tomaron la
concepción de arte y cultura como un servicio a la sociedad.
Su dimensión trascendente contribuiría a una mayor riqueza
espiritual. Giménez Caballero y su explicación de la relación
directa entre arte y política, fue probablemente el precedente
más importante de las pautas que se iban a seguir. Con estas



directrices  se  establecieron  las  líneas  por  las  que  va  a
discurrir en el futuro el arte  oficialmente admitido, y que
luego, al iniciarse el cambio de actitud oficial en los años
cincuenta, seguirán siendo los cauces de valoración de los
sectores más conservadores de la crítica.

 

La figura del crítico en la prensa cotidiana.

La  crítica  de  arte  la  ejercían  personajes  procedentes  de
distintos  campos  de  la  cultura  y  de  fidelidad  ideológica
garantizada. Camón Aznar era catedrático de Historia del Arte
Medieval en Madrid desde 1948 y decano de la Facultad de
Filosofía y Letras desde 1958, académico de la Real Academia
de Bellas Artes de San Fernando y de la Real Academia de la
Historia donde cubrió la vacante de Gregorio Marañón. Dirigía
la Revista de ideas estéticas que publicaba el CSIC del que
era consejero, y la revista Goya, publicación del museo Lázaro
Galdiano del que también era director. El diario Arriba el 24-
IX-1954 publicaba: " Goya, una revista dirigida por Camón
Aznar. (…) La garantía representada por la dirección de Camón
Aznar, docta y mesurada, capaz de conseguir el equilibrio
entre  los  aspectos  más  variados  del  arte…"  (Figuerola-
Ferretti). Esta revista combinaba la publicación de artículos
de Historia del Arte Antiguo con otros de mayor actualidad.
Así, en un mismo número podía encontrarse un trabajo dedicado
a los inicios de la pintura gótica  junto a otro titulado
"Ángel Ferrant en la escuela contemporánea" de Luis Felipe
Vivanco. Era frecuente que representase oficialmente a España
en  las  escasas  pero  crecientes  ocasiones  en  que  ésta  era
requerida.  EnInformaciones  el  19-VII-1954  aparece,  por
ejemplo, la noticia de que Camón Aznar representó a España en
un  acto  oficial  en  París  junto  a  García  Sanchiz,  donde
pronunció una conferencia.

Camón Aznar fue autor de numerosas obras a caballo entre la
historia  del  arte  y  la  filosofía.  Fue  quizás  quién  más



claramente desarrolló entre los críticos del momento lo que
podría llamarse "una filosofía del arte". El tiempo en el arte
es un claro ejemplo de este tipo de actividad, El ser en el
espíritu o El arte desde su esencia. Fue presidente de la
sección española de AICA como publica el periódicoArriba el 2-
XI-1954: " Ha quedado constituida la sección española de la
Asociación Internacional de Críticos de Arte, dependiente de
la  UNESCO.  Está  presidida  por  don  José  Camón  Aznar  (…).
Figuran como miembros de la misma los señores Ainaud Lasarte,
Gudiol  Ricart,  Lafuente  Ferrari,  José  Gaya  Nuño,  Manuel
Sánchez  Camargo  y  Luis  Figuerola-Ferretti.  Como  domicilio
provisional el señor Camón Aznar ha ofrecido una dependencia
del museo que dirige".

En 1960 se creó la AECA -Asociación Española de Críticos de
Arte- cuya directiva coincidía con la de AICA a la que en esa
fecha  avanzada  pertenecían  ya  figuras  como  Carlos  Antonio
Areán, Cirici Pellicer, Moreno Galván o Cirilo Popovici, que
constituirían la base de la renovadora crítica de los sesenta
(GAYA NUÑO, 1975).

En una entrevista publicada por el diario Arriba el 16 de
septiembre de 1972, Camón Aznar calificaba la pintura moderna
como "un gigantesco avance en el mundo del arte" y la crítica
de arte española "sencillamente maravillosa. Yo conozco la
crítica mundial y, desde luego, no se puede comparar. No hay
duda de que tenemos la mejor crítica del mundo. Se escriben
páginas  admirables,  páginas  que  sin  duda  quedarán".  En
1962Venancio  Sánchez  Marín,  en  esa  misma  línea  de
reconocimiento del valor de la crítica de arte española, se
refería a él “por los muchos motivos de gratitud que los
críticos de arte debemos al magisterio del profesor Camón
Aznar, a los que se une ahora el que nos proporciona su
reivindicación de la crítica artística también como género
literario  de  difícil  creación.  Por  ello  la  gratitud  del
cronista -que nunca se ha exteriorizado por otras deudas con
él  contraídas-  se  manifiesta  cordialmente  ahora  ante  sus



generosas y certeras palabras, aún sabiéndose el último y el
menos dotado de los críticos de arte españoles”.

Esta  opinión  era  corroborada  por  el  también
crítico del diario Informaciones, José de Castro
Arines,  sustituto  de  Cecilio  Barberán  en  la
sección  de  artes  del  diario  Informaciones  a
partir de febrero de 1954, quien al referirse a
la citada entrevista no solo expresó su acuerdo
con  Camón  Aznar  sino  que  añadió  sus  propios
argumentos  de  apoyo:  "La  crítica  de  arte
española  es  buena  por  múltiples  razones  y

circunstancias. Primeramente porque tiene para ello la firmeza
de su honestidad (…), porque no distingue a los artistas por
las maneras de su hacer, sino por la bondad exclusiva de sus
invenciones. Es buena en tercer lugar, porque se activa en la
relación continua con el arte (…) y es que ella es buena en
razón de que también el arte español actual es bueno. (…) Pero
aún  hay  más,  y  es  la  labor  educativa  de  la  crítica,  de
enseñanza y orientación pública. Y la obra de investigación,
de vigilancia, de exposición de los problemas vitales del arte
actual" en Informaciones del 18 de septiembre de 1962.

Respecto  a  su  trabajo  en  la  prensa  cotidiana,  su  primer
artículo  que  aparece  en  la  página  cinco  del  diario
Informaciones, el 3 de febrero de 1953. Trata sobre "Pintura
asturiana del medievo". Arines sería, dentro de la prensa
cotidiana uno de los más claros defensores de la tendencia
renovadora del arte, lo que le supuso en ocasiones ataques de
críticos divergentes. Prados López, al referirse a su libro
sobre Lucio Muñoz, en la crítica del diario Madrid, definía la
actitud de Castro Arines tal como él la percibía: "Castro
Arines en su libro trata de explicar lo que para nosotros no
tiene explicación, y lo hace de manera tal, con argumentos tan
inteligentes  y  tan  concretos  desde  su  vértice,  que  casi
convence a los dubitativos y deseosos (…). Hace esfuerzos
sobrehumanos por lograr adeptos… Aplauso más sincero, no por



lo que dice en un afán catequista, sino por cómo lo dice"
(PRADOS LÓPEZ, 1961, p.14).

Otro personaje de la crítica cotidiana procedente de las filas
de los historiadores fue Enrique Lafuente Ferrari, nacido en
Madrid en 1898. Catedrático en la Escuela de Bellas Artes de
San Fernando y miembro de Real Academia de Bellas Artes de San
Fernando,  pertenecía  también  al  cuerpo  de  Archivos,
Bibliotecas y Museos y era director del Tesoro Artístico del
Patrimonio Nacional. Hacía compatible por tanto su actividad
profesional con otras múltiples actividades de carácter más o
menos oficial y didáctico como la dirección del Museo de Arte
Moderno. En 1952 impartía un curso de pintura contemporánea,
"Del modernismo a Dalí" cuyo título parece indicarnos los
límites del conocimiento de la vanguardia que entonces se
tenía en España. El diario Pueblo del 26 de marzo de 1952,
p.9, decía: "En la Asociación de Diplomados del Instituto
Internacional, el profesor Lafuente Ferrari ha explicado un
cursillo sobre pintura contemporánea con el título general
"Del modernismo a Dalí", cuatro conferencias correspondientes
a los distintos movimientos estéticos desde la aparición del
impresionismo:  "Introducción:  Premisas  del  impresionismo",
"Picasso y la revolución cubista", "Entre dos guerras", "Los
dos polos del Surrealismo”.

La crítica cotidiana la ejerció en el diario Ya especialmente
entre 1953 y 1955. Fue siempre un acérrimo defensor de la
“grandeza del arte español” se desarrollase éste al margen o
no del arte abstracto. En 1958, como catedrático y Director
del Museo de Arte Moderno realizó un viaje por los Estados
Unidos en el que “recibe homenaje de estudiantes y profesores…
(y  pronuncia) una conferencia en la Universidad de Maryland
sobre Goya. Aprovecha para defensa de la grandeza de arte
español”. En su obra De Trajano a Picasso, publicada en 1963,
se corrobora ese convencimiento suyo respecto al arte español.

En el diario Ya se combinaba la actividad de Lafuente Ferrari
con la desarrollada por Antonio Cobos y Ramón D. Faraldo. En



1953 aparece Antonio Cobos como único crítico de arte del
periódico.  Su  línea  de  comentario  era  conservadora,
contrastando con la simultánea mucho más abierta de Castro
Arines en Informaciones. A partir de 1956 se simultanean Cobos
y Ramón D. Faraldo. Aún escribiendo en el mismo periódico y a
veces en la misma página, los puntos de vista respecto a Cobos
eran bastante diferentes. Así, en 1954 mientras Lafuente se
lamentaba  del  apartamiento  español  "de  la  gran  rueda  de
exposiciones  internacionales"  y  afirmaba  la  existencia  "de
gentes deseosas de entrar en contacto con el arte, de estar al
día y de alcanzar una actitud justa y comprensiva frente a los
problemas de la expresión actual", Antonio Cobos decía: "En
los años que precedieron a nuestra Cruzada, cuando en el mundo
entero triunfaba el concepto pictórico de los Matisse, Braque,
Picasso y De Chirico, en nuestra patria se cerraba a cal y
canto el acceso a los certámenes nacionales de los jóvenes
seguidores de esa pintura. Transcurrieron los primeros años
después de la Liberación, y (…) se olvidan de que en el mundo
comienzan a pasarse los "ismos" y nos ofrecen un verdadero
sarampión  de  lienzos  surrealistas,  abstractos  y
expresionistas". Ramón D. Faraldo fue de los tres, el que
prestó mayor atención a las corrientes más modernas de la
pintura.

En los años siguientes estas posturas se mantuvieron e incluso
se radicalizaron y así mientras Faraldo escribía artículos
como "Otro arte y un pintor verdadero" o "En pleno furor
abstracto"  y  analizaba  las  exposiciones  de  las  salas  del
Ateneo que contaba con la sala Prado y en 1956 inauguró la
sala Santa Catalina para las nuevas tendencias. O comentaba
las muestras de la Sala Negra del Museo de Arte Contemporáneo
de cuya apertura daba noticia el diario Madrid, 7-V-1957, con
una crítica que refleja la postura del periódico respecto a
las  nuevas  tendencias:  "Se  ha  abierto  otra  sala  de
exposiciones dependiente de la Dirección del Museo de Arte
Contemporáneo  -cuyos  Director  y  Subdirector  eran
respectivamente Chueca Goitia y Sánchez Camargo-. Se titula



Sala Negra y está situada en la calle de Recoletos número 2.
La primera exposición que hemos visto está compuesta por telas
y arpilleras sobre las cuales se ha pasado una brocha gorda.
(…) No comprendemos que estas cosas se puedan colocar en un
muro como adorno, cuando el mismo muro produce una sensación
idéntica…".

Cobos, iniciados los sesenta, seguía centrado en los Salones
de  Otoño  o  en  la  Antológica  organizada  por  la  Asociación
Española de Críticos de Arte que "pone al desnudo el error que
cometieron  los  que  llevaron  nuestro  arte  actual  hacia  el
exterior por motivos más o menos "bienales".

Respecto a Ramón Faraldo, el rasgo que mejor podría definirlo,
en lo que al arte abstracto se refiere, es la ambigüedad. Si
en 1954 parecía hacer una defensa de su calidad y envergadura,
cuando, como autor de Espectáculo de la pintura española, fue
entrevistado por Figuerola-Ferretti, comentaba en Arribael 16
de marzo de 1953: "Cuando se oye decir a señoras ante ciertas
divagaciones  a  lo  Matisse  o  a  lo  Braque,  "¡Qué  bonito
cuadro!", es que piensan en lo guapas  estarían vestidas con
el cuadro". Y pienso yo que más de una vez algún grueso señor
de empresa habrá pensado en la estupenda publicidad que algún
cuadro  podría  ser,  si  a  su  lado  no  viera  la  explicación
recordándole que aquello es muchísimo más que publicidad y
muchísimo  más  que  un  posible  traje  para  una  entusiasta
señora". O, en mayo 1958 afirmaba en Ya: "Personalmente no
creo en el estilo abstracto como escuela normal de arte, pero
sí debo rendirme ante la veracidad de algunos casos. Ellos
vendrán a ser los Bosco, los Leonardo, los Brake de nuestro
siglo. Klee, Kandinsky, Miró, poseen esta legitimidad y este
derecho,  que  no  tendrán  muchos  de  sus  sucesores.  Un  arte
"general" puede salvarse por su simple esfuerzo técnico; un
arte personal solo puede salvarse por las facultades genuinas
del hombre que lo desarrolla…".

Mariano Tomás en el diario Madrid realizó una crítica de arte
tremendamente  conservadora  dedicando  a  los  abstractos  los



comentarios  más  duros  y  cargados  de  acritud  de  la  prensa
cotidiana. Había nacido en Hellín en 1890. Poeta, novelista,
dramaturgo, biógrafo. Colaboró en La Esfera, Blanco y Negro y
ABC. Fue cronista y crítico de arte único del diario Madrid
hasta 1957 en que falleció. Su actitud ante el arte abstracto
se identifica con la del diario Madrid para el que trabaja:
"La belleza es el único fin a que debe tender el arte", frase
que define la línea general de la crítica ejercida desde este
periódico, a favor de la estética académica y en contra de
toda tendencia abstracta. El modo de entender la belleza es
por tanto figurativo-renacentista, dentro de un modo limitado
y peculiar de interpretar la filosofía aristotélica y las
propiedades trascendentales del ser. "No hay tema sin belleza
en ninguna de las artes si el que lo trata es un verdadero
artista" (TOMÁS, M. 1953). Pero, la obra bella, ha de ir
impregnada  de  un  "realismo  extremado,  oficio  que  no  se
consigue sino al cabo de mucho aprendizaje, para venir al fin
de este arte exquisito".

José de Prados López-Secretario Perpetuo de la Asociación de
Pintores y Escultores y arduo organizador de los Salones de
Otoño- siguió totalmente la línea iniciada por su predecesor
Mariano  Tomás,  tras  cuya  muerte  inicia  su  labor  en  este
periódico el 11 de octubre de 1957. En el artículo con que
inició su andadura crítica en Madrid afirmaba: "Con la emoción
que produce tomar en las manos la antorcha (…) que Mariano
Tomás dejó al caer, comienzo yo mi labor, (…) prendido ya el
corazón por las grandes verdades del espíritu que dicta Dios y
no las mentiras de los hombres". En conjunto la postura tanto
del diario como de sus críticos se resume en un claro rechazo
de  las  tendencias  abstractas  cuyos  acontecimientos  son
frecuentemente silenciados o si se citan es únicamente para
criticarlos. No se suele dar información sobre exposiciones y
nuevas  galerías  de  arte  en  las  que  se  exponen  estas
tendencias. Así el diarioMadrid el 11-VI-1953 definía "…la
grotesca  homogeneidad,  el  disparate  repelente  que  se  nos
ofrece en la rotonda del Círculo de Bellas Artes. (…) Lo que



hoy se exhibe en la Rotonda no merece otro comentario; ni
siquiera escribir el nombre de la entidad que mancilla la
gloria  más  pura  de  la  pintura  española  al  exponer  tales
engendros bajo su patronazgo".

También la misma crítica de arte es enjuiciada. Mariano Tomás
había  expresado  su  añoranza  por  una  crítica  de  las
características  de  la  realizada  por  José  Francés:  "¡Qué
lástima  que  a  José  Francés  no  le  permitan  sus  muchas
obligaciones deleitarnos con aquellos serenos y bien meditados
resúmenes de cada ciclo de Exposiciones y que titulaba de ese
modo!  (…)  Ahora  quienes  intenten  acarrear  materiales  para
estudiar  la  evolución,  a  veces  revolución  subversiva  con
gritos y alharacas, de nuestras artes plásticas, han de acudir
a juicios más dispares y de menor fundamento".

En  estas  circunstancias,  Prados  López  en  su  obra  Ética  y
estética del periodismo español, publicada en Madrid en 1943,
afirmaba:  “La  consigna  es  para  los  periódicos  luz  en  el
horizonte, señal de seguridad, guía oportuna. (…) La censura
de ahora no está inspirada por un criterio particular más o
menos respetable, sino por el interés de España. Luego, la
prensa española es hoy más libre que nunca (…). La consigna,
repartida simultáneamente a los periódicos, los unifica, los
dignifica y los orienta hacia un solo amor esforzado” (PRADOS
LÓPEZ, 1943).

El diario El Alcázar a pesar de su origen heroico en los
inicios de la guerra civil, tuvo una vida bastante lánguida
hasta después de su traslado a Madrid y hasta el inicio de los
años sesenta. La Hermandad de Nuestra Señora Santa María del
Alcázar, editora del periódico entonces matutino, a la vista
de  la  mala  evolución  del  mismo,  decidió  arrendarlo  a  una
empresa  particular  constituida  para  este  fin:  Prensa  y
Ediciones S.A.. Se firmó un contrato en 1949 y el diario
pasaba a ser vespertino. Este contrato fue prorrogado en 1959
por treinta y cinco años más. En los años sesenta el diario
experimentó una meteórica ascensión dirigido por José Luis



Cebrián  a  partir  de  1963.  Aumentaron  la  publicidad  y  las
ventas aunque esta carrera sufrió un parón en 1966 debido a la
intervención del Ministerio de Información y Turismo.

Las figuras críticas más destacadas aparecen al final de la
década. García-Viñó empieza a combinarse con José Hierro en
1959 y 1960 pero finalmente, ya entrados los años sesenta,
será Hierro el crítico principal.

José Hierro (Madrid, 1922-2002) destaca especialmente en su
labor como poeta. Fue importante también su colaboración en la
prensa. Primero en la revista Corcel fundada en 1942 y después
en la santanderina Proel de 1944 en cuyas ediciones publicó el
que sería su primer libro de poesía Tierra sin nosotros.

El 6 de noviembre de 1960 publicaba en El Alcázar un editorial
titulado "Vísperas de crítico" que iniciaba de la siguiente
manera: "Sirvan estas líneas como de despedida de soltero.
Dentro de tres días comienzo mi tarea de crítico de arte en
este  periódico.  A  partir  de  ese  momento  habré  perdido  la
libertad de bostezar o entusiasmarme en un exposición sin
preocuparme de razonar las causas de lo uno o de lo otro".
Tratándose de un crítico que partía de las filas de la poesía
no resulta sorprendente su consideración de la existencia de
una relación estrecha entre las distintas manifestaciones del
arte.

En  su  concepción  del  arte  mantiene  la  permanencia  de  las
propiedades trascendentales de belleza-verdad, a la vez que se
abre a las manifestaciones de vanguardia: "La alta misión del
artista es ser útil a los que le rodean, poner belleza en las
cosas". A la vez que al comentar la obra de Millares afirma
que "la novedad en arte existe cuando materiales preexistentes
"dicen" cosas distintas en manos de un creador… Los zapatos o
las  latas  incorporadas  al  cuadro  no  son,  por  tanto,  para
asustar a nadie. Tampoco sirven como índice de originalidad.
El  artista  está  por  encima  de  esas  pequeñeces  mecánicas,
aunque, gracias a ellas, pueda revelar su propio ser. Pero



cabría  preguntarse  una  vez  más  cuál  es  el  camino  de  una
pintura que es, cada vez, menos pintura" (HIERRO, 1962).

José Hierro Manuel Sánchez Camargo
Manuel  Sánchez  Camargo  era  subdirector  del  Museo  de  Arte
Contemporáneo y estaba vinculado a la Falange. Nació y murió
en Madrid en 1911 y 1967 respectivamente. Estaba licenciado en
Derecho y era Doctor en Filosofía y Letras por la Universidad
de Madrid. Fue catedrático de instituto y profesor de Historia
del Arte en la Escuela de Artes y Oficios de Madrid. Antes que
en Pueblo, ejerció la crítica de arte en Radio Nacional de
España y en El Alcázar. Logró gran prestigio en 1947 con su
monografía sobre Solana.

Sánchez Camargo fue uno de los críticos que siguiendo las
pautas oficiales prestó su apoyo a las nuevas tendencias. En
el diario Madrid del 2 de febrero de 1961 afirmaba:

"Si de algo podemos estar satisfechos, en relación con los
valores espirituales, es el estado feliz de nuestra pintura,
tanto en las resurrecciones espirituales del ayer (…) como en
la  primacía  universal:  Miró-Picasso-Dalí,  y  en  las
generaciones  siguientes:  desde  Clavé  a  Tapies.  Si  a  esto
añadimos los premios internacionales de Sao Paulo, Pittsburg,
Venecia: Oteyza, Ferrant, etc, el paisaje es para sentirse
orgullosos como españoles… Además no faltan tampoco, para que
el concierto sea perfecto, los ojos pueblerinos que miran el



arte por una rendija… ¿Qué más?”.

También  Figuerola-Ferretti  se  puede  clasificar  entre  los
críticos  de  la  corriente  renovadora  que  a  partir  de  los
cincuenta propició el régimen -"Creo haber demostrado en más
de una ocasión mi simpatía por todo intento que pretende abrir
nuevos oteros a la pintura", afirmaba en Arriba el 14 de
febrero  de  1953-  y  más  aún  si  tenemos  en  cuenta  que
desarrollaba  su  labor  en  Arriba,  el  periódico  más
representativo  de  la  llamada  prensa  del  Movimiento:  "No
estamos en momentos de dar signos absolutamente positivos o
negativos al arte; tampoco en circunstancias de procurar un
agrado popular o acre censura por cuanto se nos presenta como
sincera muestra de creación, aunque ésta sea muy relativa. Por
eso estimo improcedente una calificación radical", diría en
1952, cuando, recién clausurada la I Bienal Hispanoamericana
de Arte se empezaban a abrir de manera oficial las puertas
españolas al arte abstracto.

Reconocía asimismo la necesidad de un nuevo enfoque de la
labor crítica. El lenguaje tradicional así como el modo de
valorar la obra de arte debían cambiar. Si entre el arte y su
tiempo existe una estrecha vinculación, ésta se da también
lógicamente  en  la  relación  con  la  crítica:  "En  una
reproducción naturalista el crítico podía limitarse a glosar
el resultado de una percepción en la fácil pintura puesta ante
sus ojos (…). Ahora el crítico se enfrenta con una labor mucho
más  ardua  porque  prácticamente  no  existe  "jurisprudencia",
canon o receta práctica sobre la que cimentar su juicio si
pretendemos valorar las nuevas manifestaciones del arte con
independencia y justicia".



En 1953 Carlos Antonio Areán leía
su tesis Doctoral sobre Basterra.
En  esos  momentos  este  dato  no
pasaba de ser una breve nota en la
prensa  cotidiana.  Pero  años  más
tarde  reaparecía  este  nombre  con
otras publicaciones y como autor de
distintos artículos. Pueblo el 28-
XI-1961  publicaba  sobre  "Veinte
años de pintura de vanguardia en

España,  C.  A.  Areán  ha  escrito  un  libro    necesario  y
preciso…". En Pueblo del 12-VI-1962 y 6-VII-1962 se citan
otros trabajos suyos de crítica de arte.

En  realidad  en  los  últimos  años  cincuenta,  junto  a  los
críticos habituales y a las secciones fijas, tiene lugar en la
prensa  diaria  la  intervención  esporádica  de  figuras  como
Aguilera Cerni, Moreno Galván o Cirici Pellicer. Se puede
hablar  de  ellos  como  una  "nueva  crítica"  que  se  va  a
manifestar  sobre  todo  en  revistas  especializadas:  Acento,
Artes,  Estafeta  Literaria,  Aulas  63…  Representan  un  nuevo
planteamiento. No proceden de las filas de la Falange ni del
genuino franquismo de posguerra. Su formación artística es
mucho más sólida y está basada en un profundo conocimiento de
las vanguardias internacionales y en el acontecer artístico
exterior de su tiempo. En este sentido es significativo citar
la serie de artículos de fondo sobre arte contemporáneo de
Cirilo Popovici publicados en Arriba especialmente a lo largo
de 1961 (POPOVICI, 1961). En su mayoría apostarán por las
nuevas tendencias y por la evolución natural del arte. Unos a
la  sombra  de  la  oficialidad,  otros,  sin  embargo,  serán
incluso,  clandestinos  colaboradores  antifranquistas  como
Moreno Galván o Aguilera Cerni (BOZAL, 1995). Se abre una
nueva etapa con un  panorama de la crítica mucho más complejo.

 

 



Las revistas especializadas. Una nueva crítica.

En el panorama de la prensa española del franquismo otro campo
importante  lo  constituyó  el  formado  por  las  publicaciones
periódicas no diarias, muestra de opiniones y escenario de
polémicas y enfrentamientos tanto políticos como culturales.
En 1951 entraba en el Gobierno como Ministro de Educación
Nacional Joaquín Ruiz Giménez que mantenía una postura próxima
a  un  falangismo  liberalizante  representado  intelectualmente
por Dionisio Ridruejo, Pedro Laín y Antonio Tovar. Intentaban
una asimilación de los valores positivos de la heterodoxia
cultural de figuras como Ortega, Unamuno u otros miembros del
98. Frente a este grupo el formado por intelectuales como
Rafael Calvo Serer, Jorge Vigón o Florentino Pérez Embid, se
proponían crear una nueva España sobre la base de su gran
tradición  católica.  Monárquicos  en  lo  político  y
tradicionalistas desde el punto de vista cultural. Entre ambos
sectores se desarrollaron arduas polémicas mediatizadas por la
acción de la censura. Arbor y Ateneo fueron la tribuna de los
segundos en tanto que los primeros se expresaron  a través de
Alcalá, Revista o Alférez yHaz. Si Calvo Serer “cayó” en 1953
víctima  de  su  explosivo  artículo  criticando  la  alianza
democristiano-falangista,  desvirtuadora  de  los  ideales  del
Movimiento, Ruiz Giménez lo haría en 1956 como consecuencia de
los  disturbios  universitarios  de  febrero  que  supusieron
también  el  cese  de  Raimundo  Fernández  Cuesta,  ministro
secretario general del Movimiento.

   En  el  ámbito  del  pensamiento  cultural  en  general  se
desarrollaron polémicas importantes. Lo mismo cabe decir del
terreno  artístico.  La  primera  y  quizás  por  ello  más
significativa,  al  dar  el  pistoletazo  de  salida,  fue  el
enfrentamiento desarrollado durante la celebración de la I
Bienal Hispanoamericana de Arte. España -para ello contaba con
el  recién  nombrado  Ministro  de  Educación  Nacional,  Ruiz
Giménez  como  una  de  las  figuras  impulsoras-  intentaba
transformar su imagen internacional, también desde el punto de



vista  cultural,  abriendo  sus  puertas  a  las  corrientes
abstractas o no figurativas del arte. Críticos y artistas se
dividieron  y  la  prensa  fue  escenario  de  un  arduo
enfrentamiento que, por otra parte, también contribuyó a la
difusión de esta nueva orientación dentro del arte español. A
lo largo de la década nuevos enfrentamientos se sucederían si
bien teniendo como escenario más las revistas especializadas
que la prensa cotidiana, como veremos.

 

La crítica desde la crítica.

En la segunda mitad de los cincuenta surge un nuevo "tipo" de
crítico más joven, de formación universitaria reciente durante
la cual había entrado ya en contacto con las corrientes de
vanguardia, con artistas y críticos -otro sector de más edad
pero también más abierto- próximos a las nuevas tendencias. En
conjunto,  eran  aquellos  que  desarrollaba  su  trabajo  y
expresaban sus opiniones a través de revistas especializadas
muchas  de  ellas  de  reciente  creación,  donde  el  campo  de
expresión  era,  si  no  más  abierto,  sí  más  amplio.  El
enfrentamiento entre la abstracción y esa figuración de corte
decimonónico se consideraba ya superado.

Ahora se debatía el verdadero sentido y fundamento del arte
abstracto  y,  dentro  de  éste  se  establecían  campos  de
diferenciación  -abstracción  formal  y  aformal;  abstracción
geométrica-informalismo,  o,  incluso  dentro  del  informalismo
hay autores que se refieren a variantes nacidas dentro de esta
corriente  a  las  que  denominan  neodadaísmo-  que  originaban
nuevas polémicas. José Mª Moreno Galván, por ejemplo, en su
artículo "La verdad de manolo Millares" publicado en Artes nº
19 del 8 de mayo de 1962, afirma que "Millares no puede ser
considerado  en  el  sentido  radical  de  la  palabra  "un
aformalista".  Alguien,  dadas  ciertas  evidentes  similitudes
podría llegar a clasificarlo como un "neodadaísta". Igualmente
Víctor Manuel Nieto Alcaide en su "Resumen de la temporada



1962-1963" publicado en el nº 5 de Aulas 63 en junio de 1963
hablaba de una nueva tendencia que "supone una intención de
romper  con  la  rutina  aformal  y  de  adscribirse  a  un
neodadaísmo".

También la propia crítica empieza a ser sometida a revisión:
necesidad  o  no  de  su  existencia,  función,  influencia,
características  de  una  buena  crítica,  posibles  métodos  de
trabajo y consecuentes modos diferentes de valorar el arte…
son  algunos  de  los  aspectos  de  esta  tarea  analizados  y
expresados por la misma crítica. El arte abstracto no solo
estaba admitido sino que era claramente un triunfador dentro y
fuera de España. Las cuestiones sobre su valoración surgían
inevitablemente.  

García Viñó en su sección “La verdad y la máscara del arte
nuevo”, en La Estafeta Literaria del 15 de noviembre de 1958,
planteaba: “¿Quién nos saca de este confusionismo?, ¿Quién
delimita la frontera de lo auténtico y lo falso?

La revista Artes presentaba al inicio de cada uno de sus
ejemplares  una  breve  introducción  que  en  1962  y  1963  se
refería frecuentemente a problemas relacionados con la crítica
y la comunicación del arte en general. En su número 26 del 23
de  noviembre  de  1962  se  dirigía  a  la  Prensa  en  general
reclamando mayor atención para las manifestaciones artísticas:
"Si la Prensa dedicase mayor atención al arte, éste, además de
dar a los españoles un motivo más de orgullo, lograría una
mayor popularidad. Si el hombre de la calle, el que no visita
habitualmente  las  exposiciones  ni  lee  las  revistas
especializadas estuviese informado por la Prensa, llegaría a
entender cuál es la razón que mueve a nuestros artistas a
realizar el arte de acuerdo con su tiempo. Pero a la Prensa no
le interesa el arte, y si es verdad que algunos periódicos -
más bien algunos hombres excepcionales que trabajan en ellos-
ofrecen a sus lectores alguna que otra noticia y escriben
regularmente  críticas  y  artículos,  también  es  verdad  que
éstos,  por  su  carácter,  no  de  vulgarización,  sino  de



especialización, son leídos por un sector de público bastante
reducido".

¿Cuál es la propuesta que para la tarea crítica plantean sus
mismos  profesionales?  En  los  primeros  años  sesenta  los
críticos ya no solo analizan la obra de arte o los parámetros
que  condicionan  para  ésta  el  que  tenga  unas  u  otras
características.  La  crítica  es  sometida  a  crítica  por  la
crítica. Se analiza su misión, el papel que juega respecto al
espectador, el "lugar" -pensamiento, método…- desde el que
realiza su trabajo, su necesidad: "La crítica debe ocuparse de
la razón por la cual el pintor realiza el paisaje de cierta
manera (explicación del poder genesíaco) y de la razón por la
cual el espectador se conmueve (descripción de las formas). Y
luego  situar  aquel  fenómeno  artístico  dentro  del  panorama
general de la cultura, esto es, vivificarlo (recordemos a
Hegel) dentro de un sistema ÁLVAREZ, C. L. 1962).

En este sector de la crítica se incluye a figuras como Moreno
Galván, Aguilera Cerni o Rodríguez Aguilera, nacidos alrededor
de 1920 en tanto que, junto a ellos, aparecían nuevas figuras
como  Nieto  Alcaide  o  Valeriano  Bozal,ya  de  1940  pero,  en
conjunto, todos ellos realizaban un tipo diferente de crítica
que tenía su escenario principal en revistas especializadas
nacidas a partir de la segunda mitad de los cincuenta. Estos
críticos en sus comentarios incluyen análisis de la propia
crítica de la que forman parte que permite establecer, con la
perspectiva del tiempo que ha pasado, una comparación entre
sus planteamientos.        

José Mª Moreno Galván fue un crítico que empezó a aparecer en
la  prensa  española  ya  al  inicio  de  los  años  cincuenta
realizando certeros análisis sobre hechos  destacados de la
vida  artística  española,  documentos  a  los  que  nos  hemos
referido en distintos apartados de este trabajo. Avanzada la
década  se  percibe  en  sus  trabajos  una  consolidación
intelectual donde conceptos y planteamientos parten ya de una
madurez importante en su pensamiento y en sus posturas. En



1961, dentro del conjunto de Epístolas Morales que más tarde
se  publicarían  en  su  Autocrítica  del  arte  se  incluye  una
"Carta a quien proceda sobre el sentido de la crítica" a la
que respondería Lucio Muñoz a través de la "Carta a un crítico
de la penúltima promoción", también incluida en las citadas
Epístolas Morales.

La misión del crítico para Moreno Galván no es modificar el
arte sino ayudar a su comprensión. La valoración del arte se
complica como lo hacen todas las apreciaciones asimilables al
mundo de la cultura si se compara con las llamadas ciencias de
la naturaleza: "Las ciencias naturales operan con conceptos de
ley  y  de  número,  mientras  que  las  culturales  operan  con
juicios  de  valor,  difícilmente  objetivables.  El  problema
estriba,  pues,  en  transferir  a  posibilidades  de  ley  y  de
número los conceptos del arte".

Entre  la  características  que  señala  en  la  tarea  crítica,
deseada por muchos y que él considera casi imposible, está  la
imparcialidad, la objetividad, rasgo ante el que plantea la
postura adoptada por muchos sectores que, al analizar las
obras "a partir de un dogma", en función del dogma adoptado
permiten establecer un clasificación: "Aquí mismo, en España,
algunos de mis compañeros edifican su crítica a partir de un
dogma. Los hay que consideran que el destino del arte es la
abstracción y que todo arte no abstracto realizado hasta ahora
está fuera de tiempo. Los hay que piensan lo contrario, que la
abstracción es un estado morboso del arte y que éste no puede
liberarse sino restaurando la figuración. Los hay, en fin, que
lo  que  le  importa  es  lo  que  sea  bueno,  sea  abstracto  o
figurativo".

El punto de partida que apunta en su método para hacer crítica
es el concepto de “arte”: "Yo comienzo preguntándome cuál es
el arte verdadero y cuál es el falso… Un arte verdadero es
aquel que está hecho con problemas; un arte falso -esto es,
académico- el que está montado sobre soluciones".



Del mismo modo que en los críticos españoles que han hecho un
análisis sobre la crítica misma se encuentra alguna postura
filosófica que sirve como base explicativa, en Moreno Galván
el soporte en este sentido lo constituye la consideración de
la  realidad  como  referente.  Todo  verdadero  arte  es  una
convocatoria la realidad. Todo academicismo es una dimisión de
la realidad en el procedimiento.

Partiendo de esta consideración de la realidad como centro
fundamental de su tarea, se desprenden otros rasgos como que
la crítica debe ser ecléctica "porque todo el arte, nos guste
o no, tiene importancia. Cualquier arte es el arte de una hora
y de un lugar donde los hombres están al mismo tiempo que los
artistas. En realidad, de verdad, a mí no me interesa tanto el
arte como el hombre que a través de él se manifiesta. Quiero
descubrir  a  los  hombres  siguiendo  sus  huellas,  y  ninguna
huella me parece tan significativa como la del arte (MORENO
GALVÁN, 1964)".

Para Cirilo Popovici (POPOVICI, 1961) el arte "es un acto de
creación" del que no se da un conocimiento suficientemente
claro. La crítica de arte es una tarea que define como "hablar
arte", no "hablar de o sobre o acerca de", sino "hablar arte
que supone advertir que "el discurrir artístico implica -como
todo discurso que quiere captar lo que hay "debajo" de las
cosas y no solo el ropaje exterior que las envuelve- una
cierta  perspectiva  que  no  se  limita  tan  solo  a  esta
apariencia. Con otras palabras, el razonamiento en cuestión
debe ostentar algunas ideas o verdades esenciales acerca del
tema,  en  nuestro  caso  el  arte".  En  esta  línea,  considera
"hablar  arte  sub  spacie  philosophiae"  como  el  método  más
apropiado para acercarse a lo que está velado, oculto en la
obra: "Hablar arte es un quehacer que mucho se parece a una
creación; diríamos más, es una creación. El re-velar o el des-
velar lo que está oculto en la obra, o sea, su razón de ser;
mejor dicho, su ser, no es asunto ni de psicología ni de
"ciencia cierta". Este menester "des-velador" es algo así como



un  análisis  espectral  de  la  obra.  Así  pues,  el  quehacer
específico del filósofo, -es decir, del esteta- es llegar más
allá de donde llega la simple vista y extraer así el ser de la
obra".

Cirilo Popovici Víctor Nieto Alcaide
Del  análisis  de  los  escritos  de  Víctor  Nieto  Alcaide
publicados en esos años se desprende su consideración del arte
como un fenómeno vivo que se ve afectado por una estética
diferente en etapas diferentes: "Cada época, cada sociedad,
cada  momento,  histórico,  tiene  su  propia  estética.  Una
estética que ha de proceder de la dinámica del arte vivo, ha
de transformarse constantemente, paralelamente a cambio del
arte  y  del  mundo  real.  El  arte  del  siglo  XX  puede
caracterizarse  por  una  manifestación  destacada  de  diversos
postulados o estéticas (NIETO ALCAIDE, 1963)".

En sus planteamientos de esta etapa se observan conexiones con
José Mª Moreno Galván, tanto en la definición del papel del
arte como en la importancia concedida a la realidad como punto
de partida. En su valoración del arte abstracto, lo define
dentro  de  corrientes  filosóficas  concretas.  La  abstracción
formal se mueve en una línea racionalista más superficial y
limitadora  (…).  El  aformalismo  entiende  la  materia  como
sinónimo de cambio, movimiento, transformación. De ahí deduce
su carácter existencial, negador de todo aquello que suponga
inmutabilidad, de toda la metafísica. Pero no es ninguno de



estos  aspectos  lo  que  caracteriza  su  análisis  que  está
planteado  desde  una  concepción  de  la  realidad:  "El  arte
aformal complica su desarrollo con situaciones que afectan al
mundo real directamente. El mundo de la forma cambia y altera
su fisonomía siguiendo las transformaciones de la realidad".

Desde este punto de vista se entiende el método que plantea
para  la  realización  de  una  crítica:  "Ha  de  recurrirse  al
contraste con la realidad para explicar toda la evolución y
transformación del arte. El método a seguir es una crítica
desde la realidad, entendiendo el arte como un contraste con
lo real a la vez que como un componente de la misma".

Cesáreo Rodríguez-Aguilera representa dentro de la crítica de
arte española una figura particular lo que puede deberse tanto
a su formación como a sus experiencias y relaciones dentro del
mundo del arte y la cultura.

Como  ya  hemos  señalado  en  otros  momentos,  sus  estudios  y
primeros  pasos  profesionales  se  desarrollaron  en  el  campo
jurídico lo que no deja de reflejarse en sus planteamientos
intelectuales incluso cuando es preguntado desde el ámbito de
la crítica de arte. Cuando el 23 de noviembre de 1963 la
revista Artes publicaba una entrevista titulada "El criterio
del  crítico",  Rodríguez-Aguilera,  presentado  como  escritor,
crítico  de  arte  y  miembro  de  la  Comunidad  Europea  de
Escritores y de la Asociación Internacional de Críticos de
Arte, manifestaba sobre las condiciones requeridas para llevar
a  cabo  su  tarea:  "En  primer  término,  la  libertad  y  la
seguridad  jurídicas,  sin  las  cuales  no  es  posible  una
verdadera actividad de creación intelectual. En segundo lugar,
una comunidad con un mínimo nivel de vida, indispensable para
atender y recibir aquella actividad de creación intelectual.
Y, por último, unos poderes públicos que estimulen y distingan
tales actividades".

Otro  aspecto  configurador  de  su  tarea  lo  constituye  su
temprana relación con Eugenio D'Ors y la Academia Breve de



Crítica de Arte. A D'Ors dedicó su discurso de ingreso en la
Academia del Faro de San Cristóbal el 23 de febrero de 1968 a
través del que define también sus propios puntos de vista
sobre el arte y sobre la misma crítica. Años más tarde sería
miembro activo en la fundación de la Asociación de Artistas
Actuales (AAA) de 1956, con carácter diferente pero con puntos
en común con los fines de la Academia Breve -fomentar la
renovación cultural e impulsar el desarrollo del arte moderno
en  nuestro  país-  y  con  sus  actividades.  La  Academia
desarrollaba anualmente dos exposiciones, los "Salones de los
Once" y la "Antológica de Primavera". La AAA, de modo similar,
celebraba los "Salones de Mayo" y "Salones de Noviembre". A
pesar  de  todo,  Rodríguez-Aguilera  intentaba  marcar  las
diferencias  existentes  respecto  a  Eugenio  D'Ors  cuando
afirmaba, a raíz de una conversación sobre el problema social
del campo andaluz: "Conociendo el ideal político de D'Ors, que
era,  ante  todo,  un  Estado  aristocrático  y  reformador,
gobernado desde la inteligencia y para la cultura, no podía
extrañarme  que,  frente  a  mis  ideas  renovadoras  y
socializantes,  Eugenio  D'Ors  opusiera  un  neofeudalismo
paternalista, aunque actualizado. Como es obvio, yo no traté
de convencer al maestro -significativa consideración y muestra
de reconocimiento- pero la verdad es que tampoco él insistió
demasiado  para  tratar  de  convencerme  a  mí.  Nuestras
discrepantes  opiniones  se  mantuvieron"  (RODRÍGUEZ  AGUILERA,
1968).

Al definir su planteamiento del arte reincide en la valoración
dorsiana que partía de la firme convicción de que "el único y
verdadero arte de nuestro tiempo es el arte vivo, el llamado
arte moderno". Pero es cierto que esta afirmación no adquiere
en  Rodríguez-Aguilera  la  amplitud  que  en  otros  críticos
contemporáneos. En sus escritos se advierte una actitud de
apertura pero, más hacia una modernidad un tanto moderada que
hacia sus expresiones más radicales. Llegó a afirmar, hablando
de "la abstracción en sentido estricto, es decir, aquel tipo
de  pintura  (que)  con  la  pretensión  de  alcanzar  la  máxima



pureza… más que pintura de ideas, era una pintura carente de
ellas" (RODRÍGUEZ AGUILERA, 1963).

Joaquín de la Puente considera que el arte -el arte de su
tiempo-  debe  ser  ecléctico  hasta  en  sus  posiciones  más
extremadas igual que lo son incluso los grupos más extremados
del momento. "La crítica debe dar testimonio del instante
total en que vive". El crítico tiene el deber de penetrar en
toda situación. Debe saber calificar sin fanatismo aunque con
calor y con cierto grado de pasión. No puede ser fragmentario
en  un  terreno  como  el  intelectual  en  el  que  tiene  el
inteligente deber de la comprensión. En el nº 51 de la revista
Artes señala las características que debe tener la crítica:

a) Sincera sin reservas. Ostensiblemente veraz.

b) Sin pensar jamás en que puede ser un excelente medio para
ganarse amigos y cierta notoriedad pública.

c) Incapaz de confundir ciertos deberes "sociales" (amistad
etc.) con los estrictos de la función crítica.

d)  Consciente  de  que  nuestras  valoraciones  de  hoy  serán
implacablemente revisadas en el futuro. Consciente de que sólo
somos testigos y, en alguna medida, motores del presente.

e)  Clara  a  más  no  poder.  La  oscuridad  de  expresión  es
impotencia.  Naturalmente,  a  veces,  hay  cosas  difíciles  de
exponer, pero, aunque sean difíciles de entender, no tienen
por qué identificarse con la palabrería.

f) Más para el lector que para los artistas y compañeros de la
crítica. Sin obsesionarse con lo que éstos puedan pensar de la
tarea propia.

g)  Uniendo  a  la  claridad  la  seguridad  de  nuestras
convicciones. Tal seguridad no es enemiga de la modestia, ni
mucho menos quiere decir que haya que pontificar.

h) Si puede, debe poner contribución a las mejores virtudes



literarias. Es necio, pedante e inútil imaginarse que se puede
tomar el arte como pretexto para hacer creación literaria…,
planteada a priori. En quienes tienen facultades literarias
auténticas, se da por añadidura tal creación.

La  crítica,  entre  otras  cuantas  cosas  más,  es  una  tarea
docente. Mejor es no sacarla de quicio. Con que sea lo que
debe ser ya tiene bastantes y arduos problemas que resolver.
Bastantes motivos de satisfacción si los resuelve.

Además de la cuestión del posible eclecticismo en la crítica
de arte, frecuentemente discutida en la prensa del momento,
otro  rasgo  tratado  a  menudo  es  el  hecho  de  la  abundante
"literatura" elaborada en este género. En este aspecto, el
término es peyorativo y designa al gran número de páginas
cubiertas con elogios poco fundamentados y de pobre aportación
al pensamiento artístico. En contrapartida se aboga por una
crítica inteligente. En este sentido se expresaba Venancio
Sánchez Marín cuando decía que "la crítica, sin renunciar a
ser  inteligente,  debe  ser  inteligente.  A  lo  que  debe
renunciar, si puede, es a ser literaria. Aunque convengo que
hay  a  quienes  esa  renuncia  compromete  mucho.  Pone
excesivamente  de  manifiesto  la  indigencia  argumentadora"
(SÁNCHEZ MARÍN, 1964). Arte y crítica se influyen mutuamente,
pero ambos reciben una influencia de la sociedad, de las ideas
que ésta configura, mucho más que de las que arte y crítica se
comunican mutuamente.

En  una  línea  similar  se  manifestaba  Ángel  Crespo  en  el
conjunto  de  las  citas  de  este  apartado   extraídas  de  la
sección titulada "La crítica en Artes", publicada en el número
50 de dicha revista el 23 de febrero de 1964, p.4.

 Al definir al crítico como un "intermediario" entre los que
producen  la  obra  de  arte  y  la  sociedad:  "He  tratado  de
considerar a críticos y artistas como gentes empeñadas en un
quehacer común y no como a dos facciones opuestas". De ahí que
para él, las muestras de arte sean lugares en los que "nuestra



sociedad se está jugando muchas cosas; entre otras, el derecho
a  confiar  en  sí  misma,  sus  posibilidades  de  entender  un
acontecer  histórico  al  que  debe  adaptarse  o  perder  toda
esperanza… Cada artista puede y debe sumarse al trabajo de
interpretación  de  nuestro  tiempo".  El  arte  debe  estar
claramente definido. No puede estar en dos posturas diferentes
a la vez. "Como cada tiempo es distinto y susceptible de
muchos enfoques válidos, lo importante es acertar con alguno
de ellos. Quién acierte será, aún sin proponérselo, original
porque estará en el origen del fenómeno captado, que será
siempre nuevo por ser nueva la relación de las coordenadas de
tiempo y espacio”.

Juan Antonio Gaya Nuño es una de
las figuras que se ha manifestado
más  frecuentemente  sobre  la
crítica. Autor de obras como El
arte  en  su  intimidad  (1957)  o
Entendimiento del arte, libro que
se publicaba en ediciones Taurus,
en Madrid, García-Viñó se refería
a él como un “escritor de arte”
al afirmar de la crítica de arte
que “es una de tantas funestas
instituciones del mundo moderno…
Respecto a su obra Entendimiento

del arte lo define como un autor que está tan lejos “del
crítico gacetillero que repite tópicos y pretende enseñar lo
que no sabe, como del imponente y sesudo escritor de minorías
muy iniciadas -casi terminadas de puro iniciadas- que inventa
raros términos y pseudofilosóficas honduras para revestir de
extrañas salsas lo que podía ser no más que un sencillo pan
cotidiano” (GARCÍA VIÑÓ, 1959).

En un trabajo publicado en 1960 en Cuadernos Hispanoamericanos
nº 125 -"Claves íntimas de la crítica de arte"- señalaba unas
curiosas  características  de  lo  que  él  consideraba  rasgos



fundamentales para realizar una buena tarea crítica en el
campo del arte. "Para aprender con alguna precisión el inglés
o el noruego no son necesarios días, sino años, y otro tanto
ocurre con la crítica de arte o con la química inorgánica,
pero como hay tantísima gente ansiosa de actuar con urgente
improvisación en cualquier materia, sería bueno adoptar el
aire de facilitar sus modestos sueños… Yo voy a exponer los
caminos de llegar a ser pero no respondo de la duración de
esos caminos". A continuación con estilo bastante retórico va
citando las características necesarias desde su punto de vista
para realizar un buen trabajo en este terreno.

1. Es importante un buen conocimiento de la lengua latina y, a
través  de  ésta,  de  la  cultura  clásica:  "Para  mí  ha  sido
indispensable haberme creado un fondo inicial de humanismo y
un primer regazo en que acunar bellezas".

2. Claridad en el modo de exponer: “Entendí siempre que para
escribir  sobre  cualquier  materia,  y  máxime  en  una  tan
desinteresadamente informadora y calibradora de verdad, cual
es la crítica, importaba ser, antes que cualquier otra cosa,
claro”.

3. Profundo conocimiento de la Historia del arte:”Toda una
turbamulta  de  críticos  ha  nacido  a  la  nueva  profesión
partiendo del surrealismo o de la abstracción, sin que les
importase  un  ochavo  toda  la  creación  artística  desplegada
durante siglos (…). Con ello se ha puesto de moda cierto
bárbaro idioma, entre pseudofilosófico y esquizofrénico, que
no dará poco que hacer a los eruditos de los siglos XXIII o
XXIV… ¡Con lo elocuente que es la sencillez (…) ante estas
desventuradas no-explicaciones de lo abstracto!”.

4. Considera la crítica de arte como un género literario que
no tiene nada que ver con una ciencia: “Si estoy lejos de
creer que la Historia, así, con mayúscula, sea una ciencia,
¿Cómo he de admitir la temida denominación para un ejercicio y
divertimento de sensibilidad como es la crítica de arte?… Más



que historia ni filosofía, esa crítica debe contener un algo y
aún  un  mucha  de  lírica,  y  ello  basta  para  divorciarla,
completa y afortunadamente de la ciencia”.

5. La sencillez: “Es curiosa esta constante de que el mal
crítico suela enamorarse de lo declamatorio, oscuro y exento
de facilidad (…) porque de las muchas gentecillas que escriben
para no ser comprendidas es proporción agobiadora la de los
críticos de arte, y precisamente del arte actual”.

6. El crítico de arte debe tener algo de artista y de poeta:
“El crítico debe ser un poquito artista, vagamente artista,
una chispita de artista. Sin practicar ese arte, claro está”,
También ese crítico debiera ser bastante poeta. Incluso no hay
nada que se oponga a que sea totalmente poeta, y poeta mayor.
¡Ojalá todos los críticos de arte fueran poetas!” Dotado de
sensibilidad  que  debe  aprender  “fuera  de  las  aulas
universitarias mediante un ver e interesarse por todo. La
sensibilidad solo puede educarse mediante el ejercicio de la
atención,  viendo  y  reviendo  todo,  desde  lo  óptimo  a  lo
pésimo”, salvando la intención del ejecutante y “suponiendo
siempre que el autor de lo juzgado ha tenido alguna decisión
de  lograr  belleza,  de  procurar  interés”.  Aunque  en  otro
momento llega a afirmar que no es imprescindible al crítico
una formación universitaria, sin embargo la necesidad de ésta
se deduce de muchas de las características que debe presentar
y que hemos ido señalando.

7. Gaya Nuño considera además que uno de los grandes defectos
de la crítica de arte del momento es su escasa dedicación a la
arquitectura:  “Como  quiera  que  la  arquitectura  funcional
carece  de  tales  entretenimientos  (motivos  decorativos,
escultura),  puede  decirse  que  carece  de  crítica  y  de
comentario”.

8. El crítico de arte debe realizar una tarea de intermediario
entre  el  creador  y  sus  espectadores:  En  momentos  tan
pavorosamente peligrosos para la cultura y la sensibilidad es



cuando  la  tarea  del  crítico  debiera  obrar  prodigios  de
comprensión y transacción (…). Lo prohibido es equivocar al
espectador, planteándole continuamente el dilema de estar con
unos o con otros, de ser fiel a la tradición o de unirse a los
rebeldes.  Toda  rebeldía  se  convertirá  en  tradición,  y  lo
exigible en el crítico es la predicción a antologizar aquella
parte de la novedad o de la rebeldía que pasará a integrar la
tradición. Y, al mismo tiempo, descartar de la tradición y de
la historia todo aquello que se les incorporó de matute, por
su única calidad de vejez o antigüedad”.

En cualquier caso, definida la función y características de la
crítica, concluye que se trata de una tarea completamente
superflua y señala la “conveniencia de que se extinga este
oficio de mediador, de intermediario entre el creador y sus
espectadores o gustadores… Lo ideal sería un tal ensanche de
los grupos minoritarios como para hacer inútil el trabajo del
crítico y del glosador. Cada uno debe ser su propio crítico”.

Es curioso comprobar el cambio de actitud producido en Gaya
Nuño  cuando,  años  más  tarde,  el  14  de  junio  de  1996  se
manifestaba en el diario ABC respecto a ambas cuestiones, el
arte  abstracto  y  la  crítica.  Sobre  el  arte  contemporáneo
afirmaba:  “A  mí,  para  qué  engañarnos,  la  pintura  llamada
moderna  no  me  interesa.  Creo  que  desde  la  Primera  Guerra
Mundial  viene  dando  tumbos,  y  que  ni  siquiera  tiene  un
programa claro. Todo es buscar algo que no se haya hecho”. En
tanto  que  a  la  crítica  le  reprocha  “que  sea  artificio  y
mentira. El crítico “entiende” de una cosa que no comprende.
El suyo es un oficio raro y extraño, insensato, un oficio que
no responde a una verdadera necesidad, sino a una necesidad
artificial,  a  una  pseudonecesidad.  La  decisión  de  hacerse
crítico de arte es una decisión disparatada, pues parte de un
error de principio, el de creer que la obra de arte es una
demostración de talento de su autor que exige un especialista,
un entendido, en lugar de comprenderla y aceptarla como un ser
vivo, como una manifestación de vida. Sobran los estudiadores,



los examinadores, los enjuiciadores del arte. Sin esa clase de
“entendidos”, la Historia del Arte podría ser otra cosa. No el
canal de desagüe, la cloaca máxima que conocemos, sino un río
cristalino, libre del peso muerto de las cosas inanimadas y de
la mera historia”.

José Hierro, procedente de las filas de la poesía, iniciaba su
andadura oficial como crítico de arte el 9 de noviembre de
1960 en el diario El Alcázar. En un artículo publicado tres
días antes por este motivo -”Vísperas de crítico”- señalaba
los que consideraba rasgos definitorios de un crítico de arte
y de la tarea desarrollada por el mismo: “Ahora mi obligación
será  investigar  los  porqués,  juzgar,  erigirme  en  dómine,
perdida ya esa soltería ante el arte (…). Como crítico deberé
de  preferir  la  injusticia  al  desorden.  Porque  misión  del
crítico es ordenar, jerarquizar. Son las molestas obligaciones
de quien se casa con la crítica”. Define a continuación sus
ideas en cuanto a la forma de actuar y actitud que debe
mantener un crítico:

En primer lugar destaca la importancia de la veracidad: “Es
decir, exponer al futuro lector, con toda sinceridad, cuál es
mi bagaje artístico. Después, ser veraz significa que no ha de
ocultarse que se tiene tomado partido”. En esta línea añade
más adelante: “Me importa decir qué conocimientos me asisten a
fin de que nadie se llame a engaño. Bien poco es lo que puedo
alegar en mi favor. No paso de ser un mediano aficionado que
ha leído un poco acerca de la historia del arte, que sigue con
relativa  atención  lo  que  en  el  mundo  se  hace.  Añadan  un
contacto  bastante  estrecho  con  artistas  y  sus  talleres,
exposiciones y polémicas, contacto que comenzó a los catorce
años. Creo que es significativo señalar mi vocación frustrada
de pintor (magnífico argumento para aquellos a quienes pueda
agraviar con mis juicios, pues podrán sacar a relucir aquello
de que un crítico es un artista fracasado)”.

La honestidad que “exige que se hable bien de un artista, de
un tipo de arte, aunque al crítico no le guste, siempre que en



ese artista o en ese tipo de arte haya valores encomiables. Y,
por el contrario, el crítico deberá atacar aquello de baja
calidad artística por muy dentro de sus gustos o amistades
personales que se halle lo juzgado”.

Esta actitud tendrá como consecuencia que el lector pueda
relacionar “ a) Lo  que el crítico sabe. b) Lo que al crítico
le  gusta.  c)  Lo  que  opina  de  una  obra  concreta  que,
naturalmente, estará interferido y deformado por a) y b).

Respecto a la estructura de sus críticas señala un esquema
previo  a  seguir:  al  comienzo  una  digresión  de  carácter
teórico,  “un  comentario  aparentemente  marginal  a  aquellos
nombres de que me ocupe a continuación… No obstante, trataré
de diferenciar cambiando el tipo de letra, la digresión de la
crítica”.  Un  estilo  breve  y  directo:  “Intentaré  que  mis
comentarios sean escuetos, ciñéndome a la cuestión en vez de
perderme en digresiones y florituras” y una información viva,
próxima  a  las  exposiciones  y  acontecimientos  comentados:
“Trataré de que las crónicas aparezcan cuando aún está abierta
la exposición”.

El  arte  válido  desde  su  punto  de  vista,  tal  como  se  va
reflejando en sus escritos del momento, debe estar impregnado
de belleza y verdad y esa será la obra de arte que realmente
permanecerá: “La cantidad de obras y artistas que cada época
legará a la historia es sumamente escasa… El espectador de hoy
ha de realizar, con su intuición, la labor depuradora que el
tiempo  hizo.  Ha  de  cribar  el  presente,  pensarlo  desde  el
futuro” (HIERRO, 1961).

Respecto al arte de su tiempo, considera que es consecuencia
de  un  proceso  de  desrealización  iniciado  con  Goya.  “La
realidad comenzó a ser soporte y pretexto para la obra. Unas
veces -romanticismo- la realidad fue olvidada en beneficio de
la fantasía. Se crearon mundos posibles en el sueño, mundos
cargados de literatura que, modernamente, desembocarían en el
surrealismo.  Otras  veces  la  realidad  fue  vencida  por  la



pintura misma -impresionismo, cubismo, abstractismo-. El mundo
real  desfigurado  por  la  poesía  podía  ser  concebido  por
cualquier soñador, aunque no realizado. El mundo real como
punto de partida para experiencias de color y de forma, dio
origen a un arte sólo concebible por los pintores”(HIERRO,
1960b). Desde su consideración del arte del momento intenta
explicar la posible aparición en sus crónicas de comentarios
en  aparente  oposición  pues  “ciertas  tendencias  me  parecen
válidas en nuestros días aceptándolas yo por auténticas aunque
abominando de ellas por insuficientes” (HIERRO, 1960a).

Amparo Martí, 1958-2011
En el día de hoy cuando todo el mundo del arte parece volcado
únicamente  hacia  las  vanguardias  más  reciente,  resulta
extrañamente  difuminada  la  atención  hacia  cuantos,  con  su
trabajo y entrega, pusieron los cimientos de la consideración
que actualmente goza ese mismo mundo del arte. Entre estos me
ha parecido de justicia recordar la figura de Amparo Martí,
actualmente  casi  retirada  de  toda  actividad,  que  fue
Cofundadora de la Asociación Profesional de Críticos de Arte y
que, juntamente con Leoncio García Anguita, fue comisionada
por AECA para redactar sus primeros Estatutos. Además como
directora de la Galería Neblí entre 1958 y 1965 contribuyó
grandemente al auge de las vanguardias españolas de los años
60

Tras la guerra civil, que había barrido todo fermento cultural
y artístico anterior, ya en 1939, nada más instaurarse una
dramática paz se empezaron a convocar los primeros certámenes
de arte. Pero se tuvo que esperar todavía unos cuantos años
para que el mundo del arte madrileño viera brotar en su seño
los estímulos de esa renovación que cuajaría firmemente en las

https://aacadigital.com/articulos/amparo-marti-1958-2011/


vanguardias de los años 60.

Varios fueron los factores que lo hicieron posible. Igual a lo
que  ocurriera  en  los  Estados  Unidos  cuyo  arte  se  renovó
gracias a los refugiados políticos, principalmente judíos, que
huían de la Alemania nazista, también Madrid vio llegar, por
el mismo motivo, a interesantes personajes entre los cuales
recordaremos a Eduardo Chicharro, huyendo de los intensísimos
bombardeos  de  Roma,  y  cuyas  clases  de  Estética  en  la
Universidad Complutense tanto influirían en la formación de
jóvenes artistas como, entre otros, Lucio Muñoz.

En 1945 finalizando ya la II Guerra Mundial, vemos llegar a
Madrid  a  Karl  Buchholz  que  fundaría  su  famosa  Librería
Galería, así como a Mathias Goëritz o Juana Mordó. No menos
importante fue, a partir de 1955, la presencia muy frecuente
de  Fernando  Zóbel,  quien,  además,  en  1961  fijaría  su
residencia  definitivamente  en  España.  

Un tercer factor que tuvo también una parte importante en
consolidar el arte naciente fue la presencia de importantes
mecenas y los círculos que gravitaban alrededor de ellos,
círculos  que  más  tarde  tanto  influirían  hasta  en  el  gran
movimiento  nacional  que  impulsaría  la  Transición  como  el
abogado Armada o a Juan Lledó desde la presidencia del Banco
de Urquijo.

Bien  es  cierto  que  en  ese  momento  Madrid  contaba  ya  con
algunas galerías:  Fernando Fé en la Puerta del Sol, la sala
Abril regentada por Carmina Abril en la calle Arenal, Estilo,
Toisón asimismo en la calle Arenal y San Jorge en la calle
López  de  Hoyos.  Animado  por  el  momento  favorable  Aurelio
Biosca, ya en los años 40, había abierto al arte su tienda de
decoración destinándole un importante espacio donde exponían
sobre todo los miembros de la Escuela de Madrid y que, bajo
los auspicios de Eugenio d`Ors, acogía también a la Academia
Breve de la Crítica de Arte y su Salón de los Once.



Los años cincuenta vieron nuevos conatos de modernidad, el más
interesante e importante de los cuales fue indudablemente el
Grupo El Paso que tan grande proyección internacional asumiría
a través de la labor de González Robles presentándoles primero
en Bélgica y luego en la XXIX Bienal de Venezia como un grupo
de perseguidos del régimen franquista.

Tras El Paso se vio la proliferación de los grupos artísticos:
el Grupo Crónica, Castilla 63, Estampa Popular y hasta los
escultores formaron el único grupo escultórico de los Seis
Escultores uno de los más interesantes a la vez que el más
olvidado de tales grupos.

Estimulados por todo el interés que bullía alrededor del arte
los  propietarios  de  la  Librería  Neblí  en  1958  deciden
destinarle ciertas salas cuya remodelación sería encargada a
un jovencísimo arquitecto, Jaime López Asiaín, que a la sazón
estaba todavía cursando sus estudios de arquitectura y que
luego sería su primer director.

Sin embargo, conscientes los propietarios de la galería que
López Asiaín algún día habría debido dejar de dirigirla (cosa
que efectivamente ocurrió en 1962 al ganar éste una cátedra en
Valencia) se pensó poner a su lado a quien algún día habría
debido sustituirle y, para ello, se pensó en Amparo Martí.

Licenciada  en  la  Faculta  de  Filosofía  y  Letras  de  la
Universidad  de  Valencia,  fue  precisamente  desde  ese
nombramiento en Neblí que iniciaría su amplísima trayectoria
artística. Sin embargo no es mi propósito, y además me parece
imposible abarcar en tan breve espacio de tiempo todas sus
muchas  actividades  en  el  campo  del  arte  así  como  vienen
recogidas  en  su  vasto  curriculum,  por  lo  tanto  pienso
limitarme  a  los  que  en  mi  opinión  han  sido  los  hitos
principales de su actividad: su gestión como directora de la
Galería Neblí, su amistad e interés por Pancho Cossío y su
obra y sus desvelos por promocionar el naïf.



Amparo Martí confiesa que hasta aquel momento no había tenido
contacto alguno con el mundo artístico. Bien es cierto que ya
había desarrollado importantes funciones culturales y sociales
en  el  País  Vasco  pero  directamente,  como  reconoce  en  sus
mismas palabras, hasta entonces no había visto todavía un
artista en carne y hueso.

Esto no nos debe sorprender en cuanto es bien sabido que
también Juana Mordó que, tras haber trabajado con Biosca 
desde 1958 en 1964 inauguraría su conocidísima galería que
tanta  importancia  tuvo  en  la  proyección  nacional  e
internacional  del  arte  español,  en  sus  inicios  estaba
exactamente  en  las  mismas  circunstancias.

Recuerda con qué desconfianza fue acogida por los primeros
artistas a los que debía organizar una exposición, Néstor
Bastarrechea, Nadia Verba, María Droc (mujer de Popovichi),
etc.  y  con  qué  estudiada  intencionalidad,  justamente  para
ponerla en apuros, la invitaron a seleccionar los cuadros que
figurarían en la exposición. Todavía no se cómo lo hice, pero
tuve  que  acertar,  me  dice,  pues  me  les  gané  enseguida;
seguramente  mostrando  una  seguridad  que  distaba  mucho  de
tener.

En aquel tiempo le resultó de gran importancia la amistad con
Fernando Zóbel que, a la sazón estaba reuniendo su importante
colección de arte español, y que solía frecuentar Neblí, tanto
como artista como en calidad de coleccionista. A él le debe
tanto la idea de apostar decida y fuertemente por el arte más
joven y vanguardista como esa pasión por el naïf, por el que
todavía sigue trabajando y luchando.

Ya directora de la Galería tiene un recuerdo muy especial para
el primer cuadro de Pancho Cossío, vendido a Samuel Bronston
que por aquel entonces estaba rodando en Madrid la película de
55 días en Pekín.

Al poco tiempo gracias a la línea marcada por Amparo Martí la



galería Neblí estaba a la cabeza del arte madrileño. Al  mismo
tiempo se había ampliado el número de sus artistas entre los
que recordaremos primeramente a Pancho Cossío, al informalismo
de Isabel Pons, a Enrique Brinkmann (que expuso en 1960), al
Equipo Crónica, a Manolo Valdés que en Neblí celebraría su
primera exposición madrileña, a Trinidad Fernández (en 1962),
a Ramón Soto, a José Planes, a Lucio Muñoz que fue ganador del
primer premio Neblí y luego pasaría a trabajar preferentemente
con la galería de Juana Mordó- a Juan José Gómez Molina, a
Venancio Blanco, a José Hernández, a Elvira Alfageme, Ángel
Orcajo, etc.

Muy interesante fue la exposición que organizó en Santillana
del Mar con las participaciones de Cuixart, Castillo, Ferrant,
Gabino, Genovés, Jardiel, Lapayese, Lorenzo, Mompó, Oteiza,
Perdikidis, Santaló, Vento y Zóbel.

Muy importante fue su interés por Pancho Cossío con el que
tuvo una óptima relación y del que, según afirma la misma
Amparo Martí, aprendió mucho, tanto que considera que a él le
debe el haber conseguido ser una profesional. Estaba empeñada
en hacerle una monografía por lo que cuando él llegaba a Neblí
siempre le decía: – Pues vamos a hacer el libro aunque al
final se no consiguió hacer nada.

Su relación con Cossío fue tan profunda que en los últimos
cuatro  años  de  su  vida  la  nombró  su  única  y  exclusiva
representante y además cuando el entonces, entonces Director
General de Bellas Artes Gratiniano Nietoorganizó en el Retiro
una  exposición  antológica  de  Pancho  Cossío  que  sería
inaugurada por Franco tuvo que ser la misma Amparo Martí en
acompañarle.  Más  tarde  hasta  le  asistiría  en  su  lecho  de
muerte. Una vez fallecido Cossío fue albacea testamentaria de
sus obras (así como lo fue también en su momento  de Benjamín
Palencia). 

Gracias a su temperamento positivo así como al gran éxito
cosechado por la galería gracias a su gestión, a los clientes



que  había  conseguido  interesar  y  los  buenos  resultados
económicos, como directora de Neblí, a Amparo Martí no le
resultó difícil superar prontamente todos los problemas que
pudieron surgirle con los propietarios de la galería así como
a hacer aprobar su línea que apuntaba directamente hacia la
vanguardia.

Desde  entonces  fue  cuando  consiguió  finalmente  dominar  la
galería Neblí en todas sus actividades. Prontamente se le
presentó otra batalla que también pudo ganar. Ello surgió
hacia 1964 cuando, habiendo visto la necesidad que la galería
contara  con  la  colaboración  estable  de  un  crítico  que  se
encargara de la selección y presentación de las exposiciones y
de los artistas, pudo contar directamente para ello con Víctor
Nieto Alcaide.

El éxito de Neblí le permitió a Amparo Martí ampliar el ámbito
de los intereses de la galería transformándole paulatinamente
en un centro de cultura. Se empezaron a dar conferencias y
celebrar Mesas Redondas contando con la colaboración de los
jóvenes críticos del momento tales como Juan Antonio Gaya
Nuño, José de Castro Arines, Simón Marchán, José María Moreno
Galván,  Sánchez  Marín,  José  Ayllón,  Pepe  Hierro,  Antonio
Bonet, etc.

Prontamente les propuso a los propietarios de la galería la
reanudación de los premios Neblí, convocados una única vez
cuando aún  la galería estaba dirigida por Jaime López Asiaín
(premio entonces ganado por Lucio Muñoz). Para la composición
del primer jurado contó con Gaya Nuño, Pancho Cossío, José
Planes,  Gratiniano  Nieto,  formando  parte  del  jurado  ella
misma. El segundo año contó con Alberto Gallarín, Juan Manuel
Ruiz  de  la  Prada  (el  padre  de  Ágata  Ruiz  de  la  Prada),
Santiago  Castro  Cardús,  Fermín  de  la  Sierra,  participando
también ella misma. Entre los primeros ganadores del renovado
Premio neblí figuraron Ángel Orcajo, Gloria Alcahud, Elvira
Alfageme, Vicenta Pons, etc.



Poco más tarde todas las mañanas de los domingos, alrededor de
unas  patatas  fritas  y  unas  copas  de  vino,  organizó  unos
seminarios de arte sobre el tema de la integración de las
artes que atrajeron una amplísima participación de jóvenes
artistas, críticos, músicos, actores, arquitectos, estudiantes
universitarios y toda persona interesada que discutían sobre
todo con la máxima libertad, siendo también muy frecuente la
presencia de Gregorio López Bravo, Lucía Bosé, José María
Gallardón y varios de los críticos y artistas ya mencionados.
Enseguida  desde  esa  idea  integradora  de  todas  las  artes:
pintura,  escultura,  filosofía,  música,  vida,  letras,  etc.
surgió la Revista-boletín Integración de las Artes, impresa a
ciclostilo. Entre sus participantes además de muchos de los ya
mencionados  estuvo  también  Pablo  Escandela,  Ramón  Soto
acompañado por Elisa, Gómez Molina al que acompañaba Malena,
Pedro Antonio de Urbina, etc.

Los veranos de 1966 y 1967 vieron la presencia de Neblí en
Torremolinos al mismo tiempo que se organizaba un curso en la
sala  de  exposiciones  del  ferry  que  unía  Bilbao  con
Southampton. Viaje que a Amparo Martí le dio la ocasión de
promocionar el arte español  a Inglaterra.

Tras ser nombrada por el Ministerio de Información y Turismo
comisaria  de  una  exposición  en  la  Cámara  de  Comercio  de
Frankfurt estableció nuevas relaciones para sus artistas con
Alemania y con Holanda.

La exposición quizás más importante que realizó en ese período
fue  la  de  Jasper  Johns.  Su  apuesta  tan  decidida  por  la
vanguardia sin embargo no le impidió interesarse también por
el arte naïf, entonces completamente desconocido en Madrid y
al que desde su posición en Neblí se ocuparía promocionar.

Ya se ha dicho que también su primer acercamiento al arte naïf
había surgido a raíz de su amistad con Fernando Zóbel.

Fue unos años más tarde que, precisamente en Neblí, conoció



casualmente al entonces presidente de la Diputación de Madrid
muy interesado en enseñarle unos dibujos de cierto dependiente
de  la  Diputación,  un  albañil  de  sobrenombre  Boliche,  que
pintaba unas cosas muy raras. Para Amparo Martí fue todo un
descubrimiento. Aquellos dibujos, de  llenos de fantasía, de
ingenuidad  y  frescura  llegaron  a  fascinarla.  Poco  tiempo
después Boliche exponía sus dibujos en Neblí. Fue un éxito. Y
pensar, decía al ver que se pagaban a 2.000.- pesetas cada
uno, todos los bocadillos que mi mujer ha envuelto con mis
dibujos.

Poco después a Amparo se le habló del alfarero Fernando Roche
de Navalcarnero quien además de los tradicionales cacharros
destinados  a  la  venta  realizaba  unas  pequeñas  piezas  de
extrañas formas y gran originalidad frecuentemente inspiradas
en la época y la vida de Séneca.

Fue así que en 19.. pudieron verse en Neblí también las piezas
de Fernando Roche que posteriormente donde Amparo difundiría
más allá de nuestras fronteras: en New York, en Caracas y
Panamá.

Pero  fue  quizás  tanta  libertad,  algunas  presencias  quizás
controvertidas, lo que posiblemente terminó asustando a los
propietarios  de  la  galería  que  improvisamente  en  1969
decidieron  cerrarla.   

El cierre de Neblí fue un golpe mortal para ella. Sin embargo
tras un primer período de inseguridades en 1969 es llamada por
la Sociedad ERTI S.A. como asesora de compras, desde donde
siguió interesándose por la obra de Pancho Cossío así como por
José Hernández, Brinkmann, Francisco Peinado, Vicente Ameztoy
y en general todos sus artistas.

Activísima como siempre en 1970 la vemos ay dirigir la Galería
Durán de la calle Serrano al mismo tiempo que hasta 1971 la
hacía también de la sala Althogar de Bilbao. Activísima como
siempre la vemos asesorar y montar sus exposiciones en la sala



Camarote Granados del Hotel Manila de Barcelona. Más tarde, en
1975, cuando la Galería Durán se traslada a un nuevo local
reemprende los ciclos de conferencias de arte, de filosofía,
literatura, pedagogía, música y danza, retomando su leit motif
de la integración de las artes igual a lo que había hecho ya
en Neblí.

Pero  el  nuevo  espacio  bastante  más  grande  le  sugiere  la
oportunidad de dedicarle permanentemente al arte naíf una de
sus tres salas de exposición. Es en ese período que conoce a
un importante artista naïf: Miguel García Vivancos, ya jefe
militar del Ejército Republicano en la Guerra Civil, refugiado
desde entonces a Francia, cuyas obras habían alcanzado gran
notoriedad tanto en Francia como en ámbitos internacionales.
Enseguida  le  organiza  una  exposición  en  la  Galería  Ramón
Durán, que sin embargo tuvo escasa resonancia, pues el arte
naïf entonces resultaba aún demasiado extraño y por lo tanto
difícil e incomprendido.

Desde entonces la actividad de Amparo Martí a favor del arte
naïf siguió en línea ascendente. Descubrió y expuso a María
Pepa  Estrada,  a  Rosario  Areces,  a  Isidoro  Carrascal,  a
Mercedes Barba, etc., con lo que el interés por el arte naïf
en Madrid iba aumentando muy favorablemente.

En  1979,  en  colaboración  con  Vallejo  Nájera,  escribe  dos
libros sobre el naïf y en 1979 lleva a la Casa de España de
París la exposición de Nueve pintores naïf españoles que tuvo
gran éxito y contribuyó a abrirle las puertas de Suiza.

En aquellos años AECA le encargó redactar, juntamente con
Leoncio Anguita, los Estatutos de la Asociación Profesional de
Galerías  y  Críticos  de  Arte  de  la  que  asimismo  fue
cofundadora.

Tras dejar la dirección de la Galería de Ramón Durán en 1984
siguió incansable en la promoción de esta peculiar faceta de
arte contando con la colaboración tanto de la Comunidad como



de la Caja de Madrid.

Juntamente a Nuno Lima de Carvalho creó en 1979 el Salón
Ibérico de Arte Naïf donde en 1981, 1982 y 1983 organizó
sendas muestras de pintores portugueses bajo ese denominación
en el casino de Estoril. Estimuladas por el nuevo auge de los
naïfs españoles también la Casa de España de París, así como
varias ciudades francesas, empezaron a presentar sus obras en
Francia.

En 1990 intervino en la creación del Museo de Arte Naïf de
Jaén.

Tras  el  creciente  interés  que,  gracias  a  ella,  se  iba
despertando en España hacia el naïf, en el año 2000 empieza a
organizar el Certamen de Arte Naïf Español que tuvo lugar en
el centro Cultural Galileo, certámenes que tras ser de ámbito
nación en 2005 se trasformaron en Certámenes Internacionales.

En su primer año el Certamen Internacional de Arte Naïf contó
con la presencia de 45 obras, siendo 35 en 2006, 41 en 2007.
Sin embargo ya en 2008,  interrumpió su convocatoria. Pero lo
que con ello no se ha interrumpido es la actividad de Amparo
Martí que sigue preparando exposiciones naïf casi regularmente
cada año aprovechando el gran conocimiento adquirido a lo
largo de toda su trayectoria artística.

Sin embargo sin dejar de la mano a sus artistas naïfs, tampoco
dejó de ocuparse completamente del arte que podríamos definir
más formal, pero  sería creo que excesivo seguir mencionando
todo  su  riquísimo  curriculum  pues  como  dije  al  principio
únicamente quise centrar mi intervención en esas tres facetas
de sus intereses artísticos: su actividad en Neblí, su amistad
con Pancho Cossío y sus desvelos para promocionar el arte
naïf. Propósitos con los que creo haber cumplido.



Un  tsunami  de  materia  y
expresión
Jaulas de pájaro, espuma de poliuretano, tinta china y papel,
son  los  ingredientes  de  una  vertiginosa  pero  exquisita
exposición  titulada  Arquitectural  Tsunami,  del  artista
Alexandre  Montourcy,  que  pudo  visitarse  en  la  galería
zaragozana Zamorano Espacio, entre el 24 de febrero y el 5 de
abril del 2012.

Cuando  pensábamos  que  ya  lo  habíamos  visto  todo,  el  arte
actual nos sorprende con una nueva propuesta de este artista
francés, que rescata el uso de la tinta china para impregnar
de fuerza una obra que habla por sí sola. En ella, esculturas
suspendidas y dibujos vienen de la mano para explicarnos cómo
se  atraen  los  opuestos,  generando  un  diálogo  entre  ambas
formas de expresión: expansiones congeladas en la escultura, y
movimientos que se propulsan en el papel.

Una  nueva  arquitectura  delata  una  pasión  desmedida  pero
controlada; espuma de poliuretano con tinta china contenida
entre jaulas de pájaro generando opresiones, y que finalmente
empuja con fuerza para escapar de entre las rejas. Así mismo,
los espacios blancos son invadidos por una marea de tinta
expresiva;  dibujos  que  revolucionan  las  formas  de  las
esculturas  en  estados  de  flujo  variables.  El  rigor  de  la
geometría habla con el expresionismo apasionado del artista:
la  bilis  negra,  intensa  pero  cálida,  quiere  salir  de  los
adentros  del  organismo.  Un  exorcismo  de  los  estados
melancólicos del ser, que evolucionan buscando el lado más
positivo y productivo de las ideas. La idea de trasgresión se
hace presente: un tsunami de tinta china que se vuelca desde
las esculturas, invadiendo todo lo que toca, reclamando su

https://aacadigital.com/articulos/un-tsunami-de-materia-y-expresion/
https://aacadigital.com/articulos/un-tsunami-de-materia-y-expresion/


territorio.  Distintas  mareas  de  materia  se  acomodan  en
espacios vacíos, perdiendo el miedo a traspasar tanto los
bordes del papel, como los límites de la imaginación.

El artista hace además un encomiable esfuerzo para explicar su
producción, a través de la memoria del proyecto redactada por
él mismo. En ella nos habla de la convivencia estética de su
trabajo con el arte asiático, pero también de un enfoque más
próximo a la modernidad occidental en cuanto a la relación a
la imagen, al objeto de arte urbano en sí. Igualmente, hace
mención a la amplia relación de opuestos existentes en su
trabajo, tales como lleno y vacío, blanco y negro, tinta y
papel,  ingravidez  y  peso,  ruido  y  silencio,  o  finito  e
infinito. También resalta que su obra sólo adquiere pleno
sentido ante la presencia activa del espectador.

Es así como una obra tan compleja y rica en expresión, es bien
acogida  mediante  el  montaje  expositivo  propuesto  por  la
galería, en el que cada pieza toma posesión de un espacio -que
originalmente tampoco tenía un carácter neutro- energizando el
conjunto, que adquiere así una gran potencia como experiencia
plástica total.

La obra del artista ha tenido una gran aceptación entre el
público, impactando positivamente a la primera mirada. Como
joven promesa del arte actual, Montourcy posee un gran impulso
propio  por  la  creación,  lo  que  ha  fomentando  cierta
proliferación de su obra en distintas zonas de la ciudad.
Expuso simultáneamente en el Museo Pablo Serrano (IAACC) con
tres esculturas para el Concurso de Arte Joven; en el Centro
de Historias de Zaragoza con dos obras, para la exposición
Grafika,  30  Artistas  de  la  España  Joven;   y  en  Zamorano
Espacio, con la exposición individual Arquitectural Tsunami,
durante esta primera mitad de año.



¿Qué es arte moderno?
Aunque parezca fácil su respuesta, en realidad no lo es. Las
expresiones “arte moderno” y “arte contemporáneo” están tan
íntimamente  unidas  entre  sí,  incluso  en  los  ámbitos
profesionales  (galerías  de  arte,  museos,  salas  de
exposiciones).  No  existe  a  día  de  hoy  un  consenso  para
determinar si la diferenciación puede o debe aplicarse al
momento de las diferentes vanguardias, que comenzarán durante
la  Primera  Guerra  Mundial  (1914-1918),  el  periodo  de
entreguerras (1918-1939), o bien las que surgen después de la
Segunda  Guerra  Mundial  (1939-1945).  Indudablemente,  si  se
analiza el arte moderno sólo por su estética, se observarán
paradojas como que artistas como Velázquez (muerto en 1660) o
Rembrandt   (muerto  en  1669),  sean  considerados  como
“modernos”.

    En  lo  que  sí  parecen  estar  de  acuerdo  todos  los
especialistas es en que el inicio del arte moderno se sitúa
hace 150 años en París, de la mano de Edouard Manet al pintar
Almuerzo Campestre y Olimpia, con él, aparecería un grupo de
pintores, que hoy consideramos Impresionistas, que no atendían
a las reglas de la academia y que daban más importancia a la
expresión individual que a todos los modelos idealizados. En
la primera mitad del  siglo XX, las siguientes vanguardias, se
moverán en dos polos: Cubismo en París, futurismo en Italia.
Había comenzado la carrera por ser el primero en conquistar
tierra virgen, cómo ejemplo podemos citar la primera acuarela
abstracta, que históricamente realizó en 1910 Kandinsky. En la
década de los 60, la imagen del artista empieza a tambalearse,
la  modernidad  clásica  forma  parte  del  pasado,  y  nuevos
movimientos como el minimal art, permiten la culminación hacia
un arte sin obra, donde todas las posibilidades caben, los
artistas se expresan a través de los medios más diversos,
siendo  a  su  vez,  pintores,  escultores,  videoartistas,
productores….etc… La imposibilidad de seguir manteniendo una

https://aacadigital.com/articulos/que-es-arte-moderno/


separación ficticia entre el arte y el resto de los productos
quedó  evidenciada  en  la  obra  de  artistas  como  Robert
Rauschemberg  o  Andy  Warhol,  que  explícitamente  la
identificaban con los demás productos de consumo de masas.

    No es nuestra intención realizar un detallado análisis de
la historia moderna del arte, sino más bien centrar el tema en
el contenido de la nueva publicación que la editorial Taschen
acaba  de  publicar  bajo  el  título  “Arte  moderno:  Del
impresionismo  al  surrealismo  (1870-1944)”.  Un  detallado
análisis de dos tomos con sendos ensayos al inicio de cada
movimiento artístico. 200 obras de arte reproducidas, entre
pinturas,  esculturas,  fotografías  y  obras  conceptuales,
acompañadas por un texto específico que presenta al artista y
su obra, realizado por los principales especialistas en la
materia, aclarará al lector la importancia de cada uno de
ellos.  Todas  estas  obras,  clásicas  algunas,  y
redescubrimientos  en  otros  casos,  cuentan  una  historia  en
común, la tradición e innovación, dos polos opuestos, pero que
unidos, permiten la creación de planteamientos innovadores,
donde la modernidad no ha perdido explosividad.

 

 

Arte moderno. 2 Vol.

Hans Werner Holzwarth (editor)

Taschen 2011

 

 

 

  



Chagall, el genio que llegó
del frío
En  el  transcurso  de  una  casi  centenaria  existencia,  Marc
Chagall (Vitebsk, Rusia 1887- Saint-Paul de Vence, Francia
1985), vivió todo un siglo XX, lleno de diversas corrientes:
el fauvismo, el cubismo, el expresionismo, el neoprimitivismo.
Chagall, no se apuntó a ninguna de esas tendencias, sino que
se fue moviendo entre distintos estilos, llevándole a crear
una  base  propia  en  la  que  confluía  arte  y  persona.
 Considerado  por  sus  contemporáneos  como  un  “enigma
constante”, o el “poeta con alas de pintor”, como dijo Henry
Millar. Su obra es única, singular y generosa, así se podría
considerar en líneas generales. Alejado siempre en su torre de
marfil, el artista declinará someterse a ningún movimiento, a
ningún dictado, cuando el grupo formado por los artistas André
Bretón, Max Ernst y Paul Éluard, le pidan que les acompañe en
el camino. Metáforas de colores y formas, pueblan por completo
los grandes óleos que realizó el artista. gatos con cabeza de
hombre,  vacas  de  las  que  maman  niños,  edificios  que  se
tambalean sujetándose a un universos en continuo movimiento,
todo esto y mucho más es lo que se va a encontrar el visitante
que  se  atreva  a  hallar  un  diálogo  de  la  pintura  de  una
centuria pasada, a las respuestas de hoy.

     El Museo Thyssen-Bornemisza, en colaboración con la
Fundación Caja Madrid, acogen la primera retrospectiva que se
realiza al artista ruso en nuestro país, hasta 150 obras,
procedentes de algunos de los principales museos del mundo,
ofrecen las creaciones de uno de los artistas más originales
del siglo XX.

https://aacadigital.com/articulos/chagall-el-genio-que-llego-del-frio/
https://aacadigital.com/articulos/chagall-el-genio-que-llego-del-frio/


 



      La muestra acompaña al visitante por el gran viaje
artístico del maestro, de Vitebsk a París y de Nueva York a
Saint- Paul de Vence. La primera parte de ese gran viaje
comienza con el descubrimiento de la vanguardia parisiense,
Chagall,  se  instala  en  su  estudio  de  La  Ruche,  quedando
deslumbrado por lo que allí descubre, museos, el ambiente
artístico.  París  es  el  centro  de  la  novedad  artística  en
Europa. En medio de todo eso, Chagall no olvida lo que es, la
complejidad de sus obras, en grandes lienzos, no sintoniza con
lo que se hace en esos años. Pinta temas que son verdaderas
odas  a  su  país  de  origen  Dedicado  a  mi  prometida,  la
habitación amarilla, la boda o el vendedor de ganado, serán
obras realizadas entre 1911-1912. En 1914 regresará a Rusia,
para ver a la que será su esposa, Bella, pero no podrá volver
a  París,  como  era  su  deseo,  porque  acaba  de  estallar  la
Primera Guerra Mundial, es entonces cuando regresa a Vitebsk,
provincia somnolienta y grisácea, allí funda, con la ayuda de
su  amigo  Lunacharski,  una  escuela  de  arte  cuyos  alumnos
conocerán de primera mano la modernidad artística que se está
realizando en Europa. Será entonces cuando realice una de las
obras cumbres de su producción, la decoración del Teatro de
Arte  Judío.  Al  poco  tiempo,  abandonará  su  madre  patria,
comprendiendo que su obra estará amenazada  por la censura.
Pasará un año en Berlín, antes de instalarse definitivamente
en París. La segunda parte, ubicada en la Sala de Alhajas  de
la Fundación Caja Madrid, comienza con el regreso de Chagall a
Europa, desplegando una asombrosa versatilidad, a juzgar por
el profundo conocimiento interior que muestra a través de su
compleja y generosa obra. El mismo comentará sobre esa parte
de su producción: “Creo que algo me habría faltado sí, aparte
del color, no me hubiera ocupado también, en una fase de mi
vida, del grabado y la litografía. Cuando cogía una piedra
litográfica o una plancha de cobre, era como si tocara un
talismán. Me parecía que en ellas podía colocar todas mis
tristezas, todas las alegrías”. La esplendida relación del
artista con el célebre marchante Ambroise Vollard, permitirá
dejar volar la imaginación del genio plasmada en la invención



de  libros,  grandes  ediciones  originales  que  establecen
relaciones  estrechas entre el escritor y el pintor. De ahí
saldrán  los  encargos  de  ilustrar  obras  como  El  general
Dourakine, novela infantil de la condesa de Segur, las Fábulas
de la Fontaine, o incluso la Biblia, donde grandes secuencias,
llenas de fuerza y de conocimiento natural, estarán grabadas
como una expresión más del sentido de lo maravilloso. En los
años cincuenta, Chagall emprenderá la aventura de la cerámica,
la invención de formas y la aplicación del color sobre la
forma en el barro, le permiten enlazar su arte con el de la
tradición  popular.

    

 

   Los tonos en las obras de Chagall, vibran en las distintas
intensidades, realzando el contenido del cuadro. Así pues, el
azul intenso de Chagall, nos dice que se acerca la noche, en
otras versiones menos densas, mezclado con blanco, evocará el
nacimiento del día.  Estos colores dan fondo al rabino, al
violinista, a los animales o familiares que van apareciendo en



los cuadros, unos cuadros que no fueron entendidos dentro del
arte de la vanguardia rusa de comienzos del siglo XX.  Aunque
su patria le dio la espalda durante muchos años, Chagall,
nunca la olvidó. No sería hasta la era de Gorbachov, cuando
hubo un cambio y se empezó a comprender su obra. En 1987se
celebró una gran exposición de Chagall en el Museo Pushkin.
Sesenta años de silencio, hicieron falta para que se volviera
a situar en el mapa al artista y su obra.

    Chagall reinventa un mundo a través de un lenguaje propio
con  el  que  transmitir  un  mensaje  de  libertad.  Una  visión
revalorizada para el hombre de nuestro tiempo. La esperanza

 

 

Chagall

Museo Thyssen-Bornemisza

Fundación Caja Madrid

14/02- 20/05/2012   

     

       


