
Relaciones  íntimas  entre
arquitectura y escultura (I)
Pablo  Palazuelo   (1916-2007).   Es  un  artista  lento  y
cauteloso,  fue  un  hombre  solitario,  un  lobo  estepario
reflexivo. Un personaje poco dado a las exhibiciones públicas.
Hizo de la paciencia, el sosiego y la pulcritud la bandera de
su estética. Desde el principio entendió que el suyo era un
camino solitario. Un caballero de la soledad que, como los
místicos o los alquimistas, debía resolver por si solo los
enigmas de esa armonía universal que debía participar su obra.
Frente a la provocación exhibicionista, Pablo Palazuelo eligió
el trabajo silencioso y sereno, desarrollando la introspección
como estrategia de producción. Recibió múltiples premios y
menciones a lo largo de su dilatada carrera, culminando con la
medalla de Bellas Artes del año 1981.

De  1932  a  1936  realiza  estudios  de  Arquitectura,  los  dos
primeros años en Madrid y los dos últimos en Oxford. Esta
formación  arquitectónica  le  marcará  indeleblemente  en  su
quehacer artístico. El Madrid de postguerra, no colmaba las
aspiraciones y expectativas del joven Palazuelo que consigue
una beca para Paris, donde encontró las claves y las bases de
su  producción  artística.  Veinte  años  en  Paris  (1948-1968)
donde encontró el caldo de cultivo que marcaría las pautas de
su inspiración y que encontró en la abstracción su verdadera
línea creativa. Allí descubrió a Kandinsky (espiritualidad y
abstracción), a Mondrian (hermetismo y rigor calvinista) y a
Paul Klee (del que descubre “el inmenso valor de la línea como
constructora del universo de las formas”).

Del cubismo de Picasso y  Braque destacó esa característica de
comprimir o desplegar la figura, que permite mostrar facetas
ocultas y características de los objetos representados en el
cuadro. El cubismo supuso una auténtica ruptura con aquella
manera  de  representar  el  espacio  y  el  volumen,  que  se

https://aacadigital.com/articulos/relaciones-intimas-entre-arquitectura-y-escultura-i/
https://aacadigital.com/articulos/relaciones-intimas-entre-arquitectura-y-escultura-i/


inauguró  en el Renacimiento (con la perspectiva cónica). La
aportación  de  Picasso,  además  de  intentar  representar  un
espacio de más de tres dimensiones (al introducir el tiempo
como cuarta dimensión) lo que hace es restituir la condición
de bidimensionalidad al cuadro, desplegando los volúmenes para
representar varias de sus caras a la vez sobre un único plano.
Otra línea del cubismo la del “Circulo de Puteaux” (en torno
al atelier de los hermanos Duchamp) interesó mas vivamente a
Palazuelo ya que intentaba buscar una base matemática para el
nuevo  arte  desarrollado  a  través  de  la  geometría  y  la
numerología.  Del cubismo, pues,  encontramos algunos rasgos
en su obra: el carácter plano y simplificado del cuadro, el
silueteado de superficies por medio del recorte, implícito en
el  procedimiento  del  collage  así  como  el  interés  por  la
geometría y numerología.

Del constructivismo se inspiró a través de la radicalidad de
Malevich (1914-15, cuadro negro). Este llevó el arte al grado
cero de la abstracción. Funcionaba como un auténtico líder
pseudo religioso dentro de su movimiento: el suprematismo.  El
constructivismo  no  trata  de  descomponer  el  espacio  y  los
objetos  que  se  ven,  como  el  cubismo;  ni  difractar  el
movimiento como el futurismo, sino de representar un mundo sin
objetos, una abstracción matemática en el que solo caben las
figuras geométricas. Palazuelo adoptó ciertos criterios del
constructivismo, como el despojamiento formal y cromático; una
fuerte componente espiritual y un alejamiento de los objetos
(no objetual) encontrando en la  abstracción y la geometría su
fuente de creación.

La obra de los maestros de vanguardia estaba tocada por ideas
esotéricas,  la  numerología,  la  alquimia,  la  mística  y  la
espiritualidad. Estas ayudaron a superar las “convenciones del
positivismo y del naturalismo, pasando del simbolismo a la
abstracción, de las geometrías euclidianas al cubismo y de la
realidad a la utopía”.  La abstracción tuvo su origen en lo
irracional  y  el  esoterismo.  Existen  otras  maneras  de



aproximarse al sentido de la realidad que no están presididas
por el utilitarismo lógico: las emociones, las metáforas, los
símbolos.

Palazuelo se interesó pronto por establecer analogías entre
los métodos ocultistas y los procesos de creación artística.
Hinca  sus  raíces  en  las  profundidades  del  pensamiento
hermético, especialmente en los pitagóricos por su culto a la
geometría que ha estado vinculado a las formas arcanas del
saber. Javier Maderuelo nos lo explica magistralmente: “Las
ciencias ocultas reconocen la existencia de una armonía en el
universo  frente  al  desorden  en  las  pasiones  mundanas.  Se
atribuye a Pitágoras la teoría de que los planetas giran unos
alrededor de los otros en un equilibrio perfecto, tan perfecto
que  el  sonido  que  producen  en  su  lento  y  majestuoso
desplazamiento por el espacio se conoce como “música de las
esferas”, cuya armonía es tan sutil y deliciosa que el oído
humano, imperfecto y torpe, no es capaz de escuchar. Es, por
tanto,  una  música  que  permanece  oculta,  al  igual  que  las
fuerzas que provocan sus movimientos.” Se imbuyó de cosas tan
susceptibles  y  dispares  como  la  cosmología,  la  alquimia,
filosofías presocráticas y orientales, poesía sufí, biología….
A  través  de  lecturas  esotéricas  fraguó  su  pensamiento
estético. Utilizó la alquimia como metáfora de la obra de
arte.  Todo  este  acervo  le  sirvió  para  edificar  su  propio
entramado  conceptual,  los  cimientos  intelectuales  de  una
abstracción geométrica-lirica que le marcaría.

La cita a Klee sobre “la línea que sueña” (la esencia del
dibujo es la línea, y el dibujo constituye su elemento de
expresión)  sería  recurrentemente  citada  por  Palazuelo,
convertida casi en una aliteración. La línea había estado
presente en su formación como arquitecto en Oxford; la línea
entendida como imagen que es emblema del movimiento en el
espacio;  en  definitiva  la  línea  activadora  del  espacio,
vehículo de energía capaz, en palabras del artista, de hacer
“visible lo invisible. Es la línea que piensa y yo debo estar



atento a su pensamiento”, dejar hablar a las líneas supone
escuchar y por tanto es el elogio de la lentitud, verdadero
motor  del  quehacer  palazuelino.  Ha  elegido  el  dibujo  (la
línea)  como  herramienta  de  su  alquimia  personal  porque  a
través del acto de dibujar podría revelar la armonía oculta y
silente del mundo. Una armonía que responde al orden de los
números y a las pautas de la geometría.

Pablo Palazuelo utiliza la geometría de manera especial, no
haciendo  explicita  una  trama  repetitiva  o  una  figura
reconocible, sino que formula una geometría particular creando
su mundo estético propio. El artista lo llama TRANSGEOMETRÍA.
La  geometría  está  cargada  de  simbolismo  ya  que
etimológicamente  significa  madre  de  tierra,  es  decir  “el
origen de la materia, de la vida que es lo mas inventivo e
interminable”.  La  materia  está  siempre  viva  y  posee  unos
ritmos internos. Ritmos de la naturaleza que Palazuelo trata
de  captar  y  trasladarlos  a  su  arte  plástico,  a  su
materialización formal. Formas que se ven posibilitadas por
las líneas. Trata de desvelar lo que entiende como los enigmas
de la forma y de los números que la sustentan. Números que
según Carl Gustav Jung no los inventa el hombre sino que los
descubre; ya que son arquetipos que el ser humano ha hecho
consciente. Sus obras se apoyan en tramas que le sirven para
generar formas y siluetas;  pero la obra no se configura como
trama. En la gestación de la pieza se toman una serie de
decisiones que no proceden del mundo de la geometría, de la
matemática o de la lógica generativa. Son decisiones que aun
siendo estéticas, proceden del mundo de la hermenéutica. La
geometría como generadora de formas. Palazuelo insinúa que su
obra surge de un lento proceso de transformación intelectual
en el que se produce una metamorfosis en las ideas gráficas.
La biología nos sirve de metáfora para entender el proceso de
creación. Palazuelo explica: “Partiendo de un germen, de un
dibujo  que  posee  potencia  germinal,  evolucionan  por
metamorfosis  series  de  dibujos  que  poseen  rasgos  comunes,
genotipos,  de  los  que  luego  surgen  sus  pinturas  o  sus



esculturas”.

En su estancia en París nos dice Palazuelo que se aficionó a
los libros esotéricos (de hecho su biblioteca personal posee
más  volúmenes  sobre  el  tema  esotérico  que  sobre  temas
artísticos)  y  que  encontró  un  libro  chino  (del  que  nunca
reveló su nombre) que será clave para trabajar plásticamente
la geometría. Los procesos creativos, basados en el número y
la armonía, le han conducido a una abstracción y geometría que
reclama una formalización distinta al coetáneo informalismo y
expresionismo imperante en su primera etapa. El número es lo
que posibilita todas las formas, ya sean concebidas por la
naturaleza ya sean imaginadas o creadas por el hombre.

En la pintura, la escultura, la arquitectura o la música , la
belleza  se  cifra  por  medio  de  proporciones  numéricas.  La
numerología son un conjunto de creencias que buscan establecer
relaciones místicas entre los números, los seres vivos y las
fuerzas físicas o espirituales. “En mi trabajo el número es el
verdadero principio formal”. Palazuelo es uno de los artistas
que ha escrito con mayor profundidad sobre lo que parece ser
el  núcleo  de  su  obra;  geometría,  materia,  forma,  medida,
estructuras primarias universales…..

En 1967 escribe su primer poema “Jardín”, publicado en 1970, y
desde entonces no ha cesado de reflexionar sobre estos temas
del proceso creativo. Aunque nunca se ha considerado ni poeta,
ni pensador sus escritos han constituido un autentico corpus a
través del cual entender su arte y trayectoria. Numerosas
declaraciones,  entrevistas  y  poemas  han  sido  recogidos  en
varias publicaciones como “Escritos, Conversaciones” o como la
recopilación de conceptos que definió el maestro y que Carmen
Bonell compendió en su publicación “La Geometría y la Vida”.
Muchos datos faltan por desvelar tras la reciente aparición
del  “Cuaderno  de  París”(1953)  y  del  “Cuaderno  Marrón”
(1961-63); manuscritos inéditos que esperamos sean transcritos
en breve. Acudir a su biografía o a sus escritos, como fuente
exclusiva  para  la  explicación  de  su  obra,  parece  una



metodología  escasa.  Es  necesario  explorar  y  descifrar  la
propia estructura formal de la obra.

 

Etapas pictóricas: Síntesis de su evolución formal.

Etapa  I.-  Hasta  1956  aproximadamente,  en  donde  domina  la
influencia  constructivista  y  cubista.  Utiliza  polígonos
simples,  líneas  paralelas,  superposición  y  extrapola  la
técnica  cubista  del  collage  pero  en  pintura,  generando
composiciones de claro matiz neoplasticista. Oleos trabajados
a la manera de collage (no con recortes pegados), eliminando
todo lo que de casual y humorístico tiene en el cubismo y
aplicándolo a superficies coloreadas e interrelacionadas para
realizar una composición armónica.

Composition (1951) Noir central (1963)
 

Etapa II.- Geometrías curvas, hasta finales de los años 70.
Sus geometrías prefieren ser de formas curvas. Las figuras
ovoides  son  protagonistas,  indicando  la  presencia  de  un



centro.  Etapa  biomorfica,  donde  la  geometría  básica  ha
aceptado el mundo de las curvas y de las líneas divergentes.
En esta geometría, los polígonos han redondeado sus angulos y
se han convertido en figuras de bordes suaves y que servirán
de catapulta para su escultura.

Lunariae (1968) El número y las aguas (1993)
Etapa  III.-  Signos:  Escrituras  ascendentes,  descendentes
(finales de los 70 –mediados de los 90). Son piezas con un
esquema  compositivo  vertical  que  sugieren  alfabetos,
seriaciones donde los signos. Estas series-familias de signos
no resultan tan ordenados, tan matemáticos, tan calculados en
su confección. Obedecen a un orden superior no cartesiano, no
ortodoxo. Palazuelo no habla de series, habla de familias y
estas  no  son  fruto  de  “variaciones  virtuosas”,  ni  de  la
intervención de adquirir un estilo sino “es consecuencia del
análisis de las estructuras y de las necesidades y sensaciones
psíquicas positivas que le producen”.

 



Seedling (1998) Dream V (2004)
Etapa IV.- Formas Unitarias: desde finales de los 90. Son
formas  que  se  asemejan  a  menudo  a  sombras,  siluetas  de
perfiles angulosos e irregulares. Las pinturas parecen ser
trasuntos de objetos tridimensionales.

Etapa  V.-  Geometrías  Ovales:  desde  el  2000.  Vuelven  las
geometrías curvas pero de formas más reconocibles,  de una
geometría  más  convencional.  Figuras  mórbidas,  sinuosas  y
placenteras.

 

Escultura .

La escultura aparece en el quehacer artístico de Palazuelo en
la segunda etapa de su vida creativa, pudiendo ser considerada
como obra de madurez. Es a partir de su vuelta de París a
Madrid (1968) cuando va a dar el paso decisivo. De trabajar el
plano va a intentar conquistar el volumen.

Se pueden distinguir tres periodos, claramente diferenciados,
aunque las referencias arquitectónicas son evidentes en todos



ellos. Se puede decir que su escultura procede de la pintura y
deriva hacia la Arquitectura.

Etapas escultóricas:

Inicios: En 1952  con su “un dado cubista” inició el camino de
la  escultura.  Si  bien  este  intento  fue  frustrado  por  la
crítica de algún galerista, la idea permaneció latente de
pasar  a  lo  tridimensional.  Obra  intencionadamente  cubista,
donde  las  caras  del  dado  se  despliegan,  se  abren,  giran
conformando  una  pieza  excesivamente  pesada.  De  esta  obra,
posteriormente  se  realizaron  seis  ejemplares  en  bronce,
tomando el título de Ascendente.

Ascendente (1954) Primer brote (1967-1977)
Etapa del plano expandido. 1968-1989: Tras una primera parte
de reflexión y meditación sobre la escultura, que dura 15 años
(1962-1977)  realiza  la  primera  exposición  en  1977.   El
tránsito del plano bidimensional (dibujo) al campo escultórico
tridimensional  (escultura)  supone  el  descubrimiento  más
notorio de una nueva concepción en el ámbito de la escultura.
“Surge como consecuencia del reiterado trabajo de plegar y



desplegar planos, de expandir superficies, de hacer crecer
alas, de buscar movimientos ascendentes.

Entre 1962 a 1977 es su periodo de investigación y desarrollo
de un nuevo concepto. Es en 1967, cuando como evolución de su
pintura, sobre unas finas chapas de zinc recortadas, comenzó a
dar alas a sus planos dibujados y apresados en el papel.
Prescindirá de los convencionalismos de la escultura de tallar
(quitar masa) y de modelar (añadir masa) para abrazar una
tercera vía: construir, ya explorada por los constructivistas.
“Las esculturas son por supuesto el desarrollo tridimensional
de las formas que hago en dos dimensiones. La semilla de todos
estos procesos reside en los dibujos.” Las esculturas son en
realidad  dibujos  tridimensionales  que  han  cobrado  cuerpo
sólido por medio de grandes chapones de acero, aluminio que
han adquirido una potente e insoslayable presencia física.

Cuando Picasso inventa el cubismo, lo que hace es desplegar
los volúmenes para extender varias de sus caras al plano del
cuadro  (representar  lo  tridimensional  en  dos  dimensiones
mediante la simultaneidad de la visión y la frontalidad).

Palazuelo,  con  el  mismo  criterio  cubista,  invierte  las
operaciones, para recuperar el espacio tridimensional. Así las
figuras planas que el dibuja, mediante cortes y posterior
plegado, se salen del plano para expandirse en el espacio.
Adquieren una tercera dimensión. Lo que denomina el plano
expandido.

“Mi escultura procede de la pintura. Siempre parto de las
obras de formas ya existentes en dos dimensiones, de dibujos,
incluso  de  bocetos  de  cuadros….  Selecciono  formas  y  las
dibujo, las amplio y las paso a la tercera dimensión. Son
planas, pero como tienen una estructura coherente, admiten una
manipulación.  Estas  formas,  que  siempre  son  estructuras,
conformaciones, grupos de formas coherentes, se prestan a una
transformación elevándolas no como el arquitecto, que eleva su
plano  en  vertical,  sino  en  todas  direcciones,  como  quien



pliega una pajarita de papel, más o menos. De repente surge
una forma tridimensional de aquella que era bidimensional.
Este es el proceso”

Son  objetos  “transustanciados”  (entiende  la  alquimia  como
metáfora de la obra de arte) y utiliza la la inspiración como
medio  de  activación  de  una  realidad  escondida.  Son  como
dibujos sólidos que a la vez son esculturas; o esculturas
aladas que no dejan de ser dibujos.

Es un paso donde el plano se libera para transformarse en
volumen (que no encierra un espacio) sino como acuñó Julio
González se trata de “dibujar en el espacio”.

 

Dias de Junio VI (1990) Paisaje (1994)

 

Etapa  Escultura  Tectónica  (1980-2007).   Después  de  la
exposición de 1977 los intereses creativos de su escultura se
centran sobre la idea de arquitectura. Maderuelo nos da las
claves:  “Palazuelo  comienza  a  realizar  obras  de  mayor
envergadura y racionalidad geométrica, con una clara voluntad
de ser interpretadas como columna, puerta, lugar de cobijo,
incluso laberinto. No se trata de que en esas obras haya algo
explicito,  de  que  el  artista  se  haya  dejado  reducir  por



referencias  figurativas,  sino  de  sutiles  sugerencias  que
trascienden  lo  meramente  intuitivo  para  dejar  huella  en
títulos  como  Umbral  (1989);  Muro  (1998),  Tecton  (2005)  o
cuando utiliza directamente la palabra Arquitectura que le
sirve para nombrar una serie de sus obras”.

Laminas  de  acero  primorosamente  silueteadas  y  plegadas.
Objetos  precisos,  impecablemente  ejecutados.  Estos  son  los
dibujos solidificados con los que Palazuelo nos obsequió.

Los  planos  plegados  o  desplegados  configuran  volúmenes
abiertos que insinúan un interior, que no acaban de cerrar y
que ocupan un lugar en el espacio pero no lo limitan.

Palazuelo  reniega  a  la  masa  y  a  la  voluntad  de  generar
volúmenes  encerrados  en  el  interior  de  su  contorno.  La
escultura de Palazuelo trata de zafarse de lo material, lo
sólido y adentrarse en la ligereza, la energía que asciende y
se  eleva….  por  ello  busca  un  procedimiento  distinto  al
modelado  tradicional.  Trata  de  evitar  volúmenes  sólidos,  
pesados y corpóreos y derivó hacia el intento de refundar una
disciplina para incluirla en las nuevas vanguardias.

Evidentemente  las  piezas  palazuelinas  no  responden  a  la
definición  clásica  de  escultura  ya  que  carecen
premeditadamente de masa corpórea y eluden ser contempladas
como volumen cerrado.

 

PALAZUELO Y LA ARQUITECTURA: LIVIANDAD Y TECTÓNICA.

DE  1932  A  1936  realiza  estudios  de  Arquitectura,  los  dos
primeros años en Madrid y los dos últimos en Oxford. Esta
formación  arquitectónica  le  marcará  indeleblemente  en  su
quehacer artístico.

En las dos etapas escultóricas la componente arquitectónica
está  presente.  Utilizar  para  su  escultura  el  concepto  de



construir frente a la talla o el modelado lleva implícito la
voluntad de rendir homenaje a lo arquitectónico. La geometría,
el número, la línea, son constantes que guardan una estrecha
relación con la disciplina. Utilizar el pliegue y despliegue
del plano, generando el concepto de  topología, o lo que es lo
mismo las discontinuidades que producen en el espacio los
pliegues y su incidencia en el espacio. Las formas que en sus
inicios son cubistas, pasan a ser imágenes que generan tensión
por  los  pliegues,  que  rememoran  los  dibujos  livianos  de
Finsterlin o de la Arquitectura dibujada de Mendelsohn.  Los
planos plegados o desplegados configuran volúmenes abiertos
que insinúan un interior, que no acaban de cerrar y que ocupan
un lugar en el espacio pero no lo limitan.

Palazuelo  renuncia  a  la  masa  y  a  la  voluntad  de  generar
volúmenes  encerrados  en  el  interior  de  su  contorno.  La
escultura de Palazuelo trata de zafarse de lo material, lo
sólido y adentrarse en la ligereza, la energía que asciende y
se  eleva….  por  ello  busca  un  procedimiento  distinto  al
modelado  tradicional.  Trata  de  evitar  volúmenes  sólidos,  
pesados y corpóreos y deriva hacia el intento de refundar una
disciplina para incluirla en las nuevas vanguardias.

Unas piezas cuyas texturas y formas conforman estructuras y
geometrías  con  claros  referentes  al  vocabulario
arquitectónico. Todas ellas generan espacios cuyo volumen está
desocupado y que se expresan como mero vacio carente de masa.

En  todas  ellas  se  vislumbra  unas  proporciones,  una
materialidad, un peso, una forma determinados que encierran y
evocan arquitecturas abstractas ascendentes.

En definitiva, “obras que transmiten un mensaje, que como Paul
Klee advertía, es inefable. Un mensaje que se resiste a ser
descifrado fácilmente, algo que podemos intuir o imaginar pero
que como la música de las esferas, no podemos oír”.

 



 

CONCLUSION.

La  obra  de  Palazuelo  constituye  un  legado  portentoso  de
singularidad y belleza basados fundamentalmente:

Por un lado sus concepciones teóricas (basadas en la física,
la numerología, la biología, pitagorismo, oriente, teosofía,
alquimia,  cosmología)  derivan  en  el  concepto  de
“transgeometría” (la línea conformadora del dibujo y la forma,
como activadora del espacio, dejando en él la marca de la
experiencia y los sueños).

Por  otro  sus  características  artísticas  (influido  por
Kandinsky,  Mondrian,  cubismo,  constructivismo,  Malevich  y
Klee) determinan su arte como abstracto, rico conceptualmente,
geométrico y lírico.

En su solitario maratón nunca abandonó el lenguaje abstracto,
imbuido por la geometría. Son obras cargadas de emoción y más
cerca de la abstracción lírica que de la frialdad propia de
aquellas otras propuestas tan convencionalmente ordenados, tan
matemáticas,  tan  calculadas  en  su  confección.  Palazuelo
persigue desvelar lo que entiende como los enigmas de la forma
y de los números que la sustentan, los procesos y cambios que
sufre la materia (biología), la plasmación de la energía. No
es una imitación de la naturaleza, es mucho más ambicioso:
expresar  lo  inefable,  lo  que  no  puede  contar.  para  ello
recurre la evocación, a la sugestión…. de ahí los potentes y
esplendidos  nombres  de  sus  piezas  que  nos  trasladan  y
predisponen  hacia  la  contemplación.

En definitiva, obras que transmiten un mensaje, que como Paul
Klee advertía, es inefable. Un mensaje que se resiste a ser
descifrado fácilmente, algo que podemos intuir o imaginar pero
que como la música de las esferas, no podemos oír.



Anglada Camarasa, maestro del
color
 

 

     Se trata del artista catalán más internacional, después
de  Fortuny,  Dalí  y  Miró,  la  mayor  parte  de  su  obra  se
desarrolla fuera de Cataluña, ya que la abandonaría a los
veintitrés años, para instalarse en París, para acabar su vida
en Mallorca

   

La  obra  de  Anglada-Camarasa,  se  enmarca  en  la  órbita

https://aacadigital.com/articulos/anglada-camarasa-maestro-del-color/
https://aacadigital.com/articulos/anglada-camarasa-maestro-del-color/


postimpresionista, entendiendo modernismo como art noveau.  Y
que agrupa a pintores iniciados en el modernismo, que con el
tiempo, lo superarán. Este pintor republicano y masón, se
había  convertido  en  un  artista  de  éxito  a  través  de  sus
exposiciones internacionales. En sus obras,  los  elementos
populares  o  folclóricos  zuluaguescos,  y  ese  gusto  tan
particular por el color, el decorativismo, que tanto recordaba
a la obra de Gustaf Klimt, hicieron que su pincel figure entre
los grandes nombres de la modernidad artística internacional

Cincuenta y cinco obras, entre óleos y pinturas, procedentes
de distintas instituciones y coleccionistas privados recogen
la retrospectiva que puede verse en el Palacio de Sástago
Anglada Camarasa (1871-1959). Se trata de la primera muestra
que del pintor catalán   se ha realizado en Aragón.  La
exposición se divide en seis partes. La primera nos  introduce
en  su  obra  académica.  La  segunda  muestra  las  pinturas
realizadas durante su estancia en París. Durante su periodo
parisino, acudió a la Academia Julián, en la que se habían
formado un grupo de artistas conocidos como los nabis, que
mostraban  unas  ideas  renovadas  frente  al  impresionismo  y
puntillismo,  siendo  seguidores  de  Maurice  Denis,  quién
afirmaba que: “la pintura es ante todo una superficie plana
recubierta con colores reunidos con un cierto orden”.  Es en
esta época, donde se produce un cambio temático, centrándose
en temas folclóricos. Aquí se inscribe la obra Los enamorados
de  Jaca,  obra  de  grandes  dimensiones,   que  ya  pudimos
disfrutar en la exposición Territorium. El largo camino de las
comarcas de Aragón,  y que pudimos ver en el Palacio de la
Lonja, en el año 2003. Obra casi expresionista que muestra una
ronda  nocturna  en  la  plaza  de  un  pueblo,  en  una  noche
estrellada. Cuerpos contorsionados, manos enormes; Las casas
del fondo remiten a nocturnos parisinos, mientras que el resto
de  la  composición  responde  a  un  orientalismo  con  ecos
mediterráneos. La siguiente etapa es la mallorquina, donde
descubrirá el paisaje, coincidiendo con la Guerra Civil, su
exilio forzoso a Francia, de donde no regresará a Mallorca



hasta  1948  para  realizar  bodegones  y  fondos  marinos
principalmente  de  muy  espectacular  colorido

 

Esta retrospectiva, pone de manifiesto, la obra colorista y
brillante, de un artista tan moderno  como cosmopolita en su
momento, que aún todavía hoy sorprende

 

Anglada- Camarasa (1871-1959)

Palacio de Sástago 6/05-1/09/13

 

La maternidad en la obra de
Eleuterio  Blasco  Ferrer  y

https://aacadigital.com/articulos/la-maternidad-en-la-obra-de-eleuterio-blasco-ferrer-y-otros-escultores-anarquistas/
https://aacadigital.com/articulos/la-maternidad-en-la-obra-de-eleuterio-blasco-ferrer-y-otros-escultores-anarquistas/


otros escultores anarquistas
1. La figura de la mujer y la exaltación de la maternidad en
el Movimiento Libertario Español.

Los orígenes del anarquismo se remontan a 1872, fecha en la
que se inició este movimiento (Álvarez, 2012: 11) procedente
de la Asociación Internacional de Trabajadores. Desde entonces
fue considerado como una rama antipolítica que partía de los
planteamientos de Pierre-Joseph Proudhon, el precursor de esta
ideología. La denominada doctrina proudhoniana se introdujo en
España  a  través  de  los  escritores  demócratas  republicanos
Fernando Garrido y Francesc Pi i Margall. Posteriormente se
fue transformando en un movimiento sindical revolucionario,
adoptando  en  sus  inicios  los  postulados  franceses,  y
desmarcándose tras la creación de Solidaridad Obrera en 1907 y
de  la  Confederación  Nacional  de  Trabajo  (CNT)  en  1910,
creándose ya un modelo propio. Otra organización que tuvo
importancia, especialmente en la década de los años treinta,
fue la Federación Anarquista Ibérica (FAI).

La  vinculación  de  los  anarquistas  con  la  política  de  la
República tuvo lugar en noviembre de 1936 cuando, tras la
insurrección militar, se sumaron a la lucha por la democracia
y contra la dictadura fascista. Este posicionamiento implicó
que  por  primera  vez  en  la  historia  libertaria,  cuatro
anarquistas, uno de ellos mujer, fueran nombrados ministros
del gobierno.

Los  términos  de  anarquismo  y  liberalismo  establecen
paralelismos, de tal forma que, parten de conceptos optimistas
fruto de una realidad social propia de las mentes ilustradas.
Al  organizarse  siguiendo  un  modelo  sindical  el  anarquismo
consigue  contar  con  el  apoyo  de  las  clases  trabajadoras.
Asimismo, los ideales anarquistas que se basaban en la defensa
de una sociedad sin subordinaciones, ni jerarquías, así como
en la eliminación de relaciones de dominación: uno de los

https://aacadigital.com/articulos/la-maternidad-en-la-obra-de-eleuterio-blasco-ferrer-y-otros-escultores-anarquistas/


principios básicos era la libertad individual. Sin embargo,
presentaba ciertas contradicciones, pues, aunque reconocían la
emancipación de la mujer, no trataron como tema prioritario su
consideración como ser independiente, sino como ser sujeto,
sometida a las directrices marcadas por el hombre.

En este sentido, una de las precursoras en la defensa de estos
ideales,  fue  Federica  Montseny,  la  primera  mujer  en  la
historia de España que ocupó una cartera ministerial: dirigió
el Ministerio de Sanidad. Hasta entonces, había tenido un
papel muy activo en la publicidad ácrata y desarrolló una
intensa labor como escritora y periodista con la publicación
de  novelas  y  artículos,  donde  trataba  el  anarquismo,  la
emancipación obrera o la mujer en La Revista Blanca. Mediante
esta publicación describió a la mujer española como "bestia de
placer o máquina incubadora de hijos". En 1936 con el inicio
de la revolución, pasó de ser afiliada cenetista a integrarse
en el Comité Regional de la CNT catalana, Nacional de la CNT,
el Comité Peninsular de la FAI y en el Consejo del Movimiento
Libertario de 1939. Durante su labor como ministra "trabajó
por  extender  una  definición  avanzada  del  bienestar  social
alejada  de  la  beneficencia  y  una  política  sanitaria
preventiva,  trató  asimismo  de  implantar  un  decreto  de
interrupción voluntaria del embarazo y una nueva moral sexual"
(Ledesma,  2012:  283).  Su  defensa  de  las  libertades  y
emancipación de la mujer, le llevó a convertirse en un icono
para las libertarias. Por sus compromisos políticos, con la
Guerra Civil se tuvo que exiliar a Toulouse y desde allí
siguió su labor con publicaciones como El problema de los
sexos. 

Siguiendo  la  presencia  de  la  figura  de  la  mujer  en  el
anarquismo,  el  denominado  anarcofeminismo  ha  sido  decisivo
para  el  movimiento  libertario  español.  Esta  tendencia
libertaria,  con  gran  presencia  femenina,  surgió  para  dar
respuesta  y  reaccionar  contra  la  estructura  patriarcal
presente en el movimiento anarquista, y asimismo, adoptó una



actitud emancipadora que englobaba una pluralidad de conceptos
y  de  prácticas  que  mostraban  su  capacidad  de  crear,  como
sujetos, sus propias señas de identidad.

Ciertos  planteamientos,  como  la  igualdad  de  género  o  la
emancipación femenina comenzaron a aflorar en el anarquismo,
pues  este  segmento  del  movimiento  obrero  tuvo  gran
sensibilidad hacia estas ideas, y así figuró en gran número de
sus escritos, por la defensa de la libertad e igualdad de los
individuos. Estos principios que defendía el anarcofeminismo
se oponían a las ideas de Proudhon, pues su actitud misógina
le llevó a concebir a la mujer como un ser doméstico, ámbito
donde  quedaban  constreñidas  sus  funciones,  reproductivas  y
maternales. La actitud de Proudhon estaba fundamentada por el
tradicional discurso patriarcal que estuvo presente un muchos
ámbitos  anarquistas.  La  mujer  libertaria  pretenderá
desmarcarse  de  aquellos  conceptos  tradicionalistas  que
calificaban al género femenino como un "ángel del hogar",
cuyas  funciones  estaban  predestinadas  por  naturaleza  a  la
maternidad,  el  cuidado  de  la  familia  y  del  hogar.  Por
contraposición, el hombre era considerado como el individuo
superior, pues de él dependía la economía doméstica, y dada
las  responsabilidades  que  se  le  reservaban,  vertebraba  la
unidad familiar de estructura patriarcal y sobre la que había
una subordinación femenina.

El único modo de poder conseguir la independencia de la mujer
era  mediante  el  acceso  al  trabajo,  pues  conseguiría  así
obtener su propia autonomía económica. Este derecho, que fue
expuesto  en  el  Congreso  de  la  CNT  celebrado  en  1910,  se
planteó en un periodo en el que las prácticas discriminatorias
hacia la igualdad de género estaban también presentes en la
ideología anarquista. Para que esto fuera posible habría de
cambiar el papel reproductivo de la mujer, adoptando una nueva
moralidad sexual y un control de la natalidad que llevaría a
su  libertad.  Algunos  autores  consideraban  que  en  la
reproducción de la mujer estaba la clave de su subordinación



(Nash, 1976: 10).

El papel social de la mujer entonces "era el hogar y su
misión, con el tiempo, ser buenas madres de familia. Se les
enseñaba a coser, a bordar, a hacer labores, a guisar… y
también a tocar el piano e incluso a pintar. O sea, lo que
necesitaban para el gobierno de una casa y para embellecer la
vida del hogar" (Gaya, 1936: 5). Y aunque en las primeras
décadas del siglo XX ya se abogaba porque las hijas de las
clases  trabajadoras  fueran  a  trabajar  al  taller  o  a  la
fábrica, o aquellas más pudientes se les diera carrera, para
evitar que tomaran el matrimonio como una necesidad, como algo
forzoso;  sin  embargo  se  planteaba,  que  aunque  no  debían
casarse por necesidad "sí debían tener bien firme la idea de
que su estado natural era el de matrimonio,  su fin, presidir
el hogar y criar y educar a la prole" (Gaya, 1936: 5). Estos
conceptos  fueron  replanteados  por  las  mujeres  libertarias,
quienes reivindicaban los valores de la libertad individual de
la mujer, que "hasta entonces había sido lo que el hombre
quería que fuese. Hoy es, ha de ser, será cada día más, lo que
ella quiera ser" (Nash, 1983: 88).

Para  la  defensa  por  un  trato  igualitario,  las  mujeres
libertarias crearon espacios y asociaciones como marco para
luchar contra las prácticas desiguales, porque para "tener la
autoridad  social  y  el  liderazgo  capaces  de  modificar  la
cultura política anarquista en un sentido más igualitario se
requería disponer de plataformas de expresión y de actuación"
(Nash,  2012:  143).  En  este  sentido  hay  que  justificar  la
creación  de  la  agrupación  Mujeres  Libres,  que  inició  su
actividad en abril de 1936 y cesó en 1939. El objetivo de esta
asociación era reivindicar la autonomía y la independencia de
la mujer (Ackelsberg, 1991).

Una de las pioneras del pensamiento antipatriarcal y feminista
fue Teresa Claramunt, que junto a Soledad Gustavo, fueron los
patrones del anarcofeminismo de Mujeres Libres. A su vez, esta
organización "puso de manifiesto una ruptura significativa en



la cultura política anarquista al abogar por la liberación
femenina  y  la  autonomía  asociativa  dentro  del  anarquismo"
(Nash,  2012:  156),  y  aunque  intentó  formar  parte  como
organización del movimiento libertario, no llegó a tener su
pleno reconocimiento.

Las fundadoras de esta agrupación, que surgió por iniciativa
del Grupo Cultural Femenino de Barcelona perteneciente a la
CNT, eran militantes del movimiento anarcosindicalista. Las
integrantes iniciales fueron Lucía Sánchez Saornil, poeta y
escritora que tuvo un papel activo en Solidaridad Obrera y fue
militante  de  la  CNT;  la  periodista  y  abogada  Mercedes
Comaposada, mujer del escultor Baltasar Lobo; así como Amparo
Poch y Gascón, que era médico y muy conocida en los medios
anarquistas zaragozanos.

El medio difusor de este ideal anarcofeminismo fue la revista
Mujeres  Libres  instrumento  divulgador  de  las  actividades
culturales y educativas que se llevaban a cabo, pues trató de
erradicar el analfabetismo. También organizó el I Congreso
Nacional de Mujeres Libres en agosto de 1937 en Valencia, tras
haberse  constituido  como  Federación  Nacional.  Ejerció  una
lucha  significativa  en  el  Movimiento  Libertario  Español,
manifestando abiertamente su oposición a la identificación de
las mujeres exclusivamente con esta función, pues tenían otras
identidades y papeles sociales al margen de ser madres. 

El futuro de esta organización quedó tempranamente determinado
por el inicio de la Guerra Civil, que impidió el desarrollo de
sus estrategias iniciales y se tenía que dar paso a la lucha
antifascista. Tras el final de la Guerra Civil los militantes
de sindicatos y estas organizaciones anarquistas sufrieron las
consecuencias de la derrota: encarcelamientos, ejecuciones, y
el obligado exilio, fue el destino al que estaban condenados.

El papel de la mujer en su actividad biológica como productora
ha tenido diferentes reacciones, en especial cuando se ponía
en relación con su otro papel, el de la mujer trabajadora. Su



defensa como ser independiente, que permitiera controlar su
maternidad para poder conseguir su libertad, tuvo diferentes
reacciones.  Para  Gregorio  Marañón  suponía  una  pérdida  de
oportunidades para la mujer, y aunque no la concebía como un
ser inferior sino diferente, sí argumentaba que la función
primordial  de  la  misma  era  ser  madre  y  esposa  con  las
siguientes palabras: "Para nosotros es indudable que la mujer
debe ser madre ante todo, con olvido de todo lo demás si fuera
preciso; y por ello, por inexcusable obligación de su sexo;
como el hombre debe aplicar su energía al trabajo creador por
la misma ley inexcusable de su sexualidad varonil. Oigamos
otra vez la voz de Dios, insistente y eterna: "Tú, mujer
parirás,  tú,  hombre,  trabajarás"(Marañón,  1927:  82).  La
exaltación  de  la  maternidad  fue  impulsado  por  la  Iglesia
Católica y adoptado por los discursos nacionalistas, quienes
veían  su  identidad  como  mujeres.  Aunque  para  Marañón  la
maternidad era incompatible con el trabajo, parecía ser que su
emancipación no permitía ejercer de buena madre, tal vez se
podía ser intelectual y mujer, pero madre, no" (Marañón, 1927:
123).

En los años treinta, durante la Segunda República, se despertó
un gran interés hacia todo aquello que englobaba la sexualidad
y  la educación de la misma en la mujer, que suscitó la
aparición  de  publicaciones  que  abordaban  nuevos
planteamientos, como la revista Estudios, con temas sobre la
libertad sexual. También la concepción de Bakunin sobre la
igualdad de la mujer que coexistía con la proudhoniana, y
reivindicaba la igualdad de derechos.

Mujeres Libres defendía en primer lugar los valores de la
mujer,  pues  sus  funciones  sociales,  que  podían  ser  más
diversas, estaban básicamente reducidas a su papel biológico.
Sin  embargo,  para  Mercedes  Composada  "la  mujer  era  un
individuo, que poseía su valor independiente de ser madre. No
obstante,  al  mismo  tiempo,  queríamos  asegurarnos  de  que
hubiera un lugar para las madres. (…) Lo que queríamos, por lo



menos,  eran  madres  conscientes.  La  gente  tenía  que  poder
elegir si querer tener hijos, cómo y cuándo, y saber cómo
criarlos"  (Gordon,  1974:  83).  Las  mujeres  intelectuales
integrantes  de  este  grupo  anarquista  se  convirtieron  en
símbolo de sacrificio de todas las madres de los libertarios.

Con  respecto  a  la  maternidad  consciente,  se  considera  a
aquellas  madres  que  saben  educar  a  sus  hijos,  con
responsabilidad y gran vocación, porque "como ya los habían
concebido  conscientemente  y  voluntariamente  estaban
acostumbradas a darse cuenta de todos sus actos, de todos sus
sentimientos,  de  todas  sus  tentaciones,  de  todas  sus
impresiones"  (Federn,  1937).

La organización Mujeres Libres preparaba unos cursillos de
puericultura, algunos se impartieron en la Casa de Maternidad
de Barcelona, para enseñar a las madres del cuidado de sus
hijos, en especial a mujeres analfabetas, las obreras que
abandonaron las fábricas, o aquellas que se quedaron sin hogar
ni  trabajo.  Gracias  a  esta  preparación  se  ampliaba  el
sentimiento maternal, y siguiendo la revista Mujeres Libres:
"así, mujer, podrás separarte de tus hijos, sólo por algún
tiempo. Así podrás, incorporarte a la lucha social que ha de
liberarte de tu condición de simple productora" (Nash, 1976:
204).

 

2. Expresiones artísticas de la maternidad: Influencias de la
escultura  ibérica  en  la  maternidad,  vista  por  anarquistas
ibéricos.

A lo largo de la historia ha sido habitual las diferentes
formas  de  representación  de  la  mujer  como  fuente  de
fertilidad.  Las  primeras  manifestaciones  que  se  conservan,
procedentes de la prehistoria, son las esculturas conocidas
como  "venus  esteatopigias",  es  decir,  representaciones  de
mujeres embarazadas, la más popular es la de Willendorf. En



estas  figuras  del  arte  paleolítico  se  concedió  especial
importancia a los atributos femeninos  como senos abultados y
exceso  de  volumen  en  determinadas  partes  del  cuerpo,  que
siguiendo la teoría de Leroi-Gourhan se trataría de un canon
figurativo que caracterizó dicha estatuaria.

Un periodo que influyó a nivel iconográfico y estilístico en
la producción artística de las vanguardias fue la escultura
ibérica. Picasso entró en contacto con el arte ibérico durante
su estancia en Gòsol en 1906, asimiló las diferentes formas de
representación  de  las  estatuillas  e  ídolos  votivos,  y  lo
incorporó a su lenguaje plástico. Algunas de estas esculturas
estaban expuestas en el Museo del Louvre. Quizá fue en estas
salas o bien en el taller parisino del artista malagueño donde
Blasco Ferrer pudo sentir el influjo de este vocabulario que
había sido recuperado y reinterpretado por Picasso, en los
primeros años del siglo XX y que establecía raíces con España.
Aunque  Blasco  Ferrer  se  mantuvo  muy  fiel  a  su  estilo
artístico,  es  evidente  el  influjo  de  esta  estética  en  la
representación  de  las  Maternidades  que  presentó  para  la
exposición  de  la  Galería  des  Grands  Augustins,  donde  el
hieratismo hace alarde de esta reminiscencia a la escultura
ibérica.

Sin embargo, la huella del arte ibérico en la obra plástica de
los artistas anarquistas se canaliza, a su vez, por el notable
influjo que este periodo histórico llegó a tener sobre esta
ideología  política.  Ante  esta  recuperación  Felipe  Alaiz
planteó "¿Por qué van apareciendo con más frecuencia que nunca
en nuestras hojas volanderas apelaciones al iberismo?" (Alaiz,
1938: 5). María Bolaños da respuesta señalando que el mundo
ibérico "se convierte en un mundo simbólico de los combates
ideológicos  de  la  España  de  los  años  treinta,  y
particularmente del pensamiento libertario. El vínculo entre
el iberismo y las ideas progresistas recogió esa tradición
entre  los  sectores  intelectuales  avanzados,  quedando  luego
permanentemente  vinculado  al  ideario  del  republicanismo



federal" (Bolaños, 2000: 46).

Asimismo, fue muy influyente la muestra de esculturas ibéricas
en  el  Museo  Arqueológico  de  Madrid  procedentes  de  los
hallazgos  de  restos  arqueológicos,  como  del  Cerro  de  los
Santos, donde artistas como Baltasar Lobo, Ángel Ferrant o
Alberto Sánchez sintieron la fascinación por estas obras de
civilizaciones  mediterráneas  antiguas  y  adoptaron  esta
estética a su lenguaje escultórico. Especial importancia tiene
en la obra del artista zamorano, las ilustraciones que realizó
en las revistas Armas y Letras y Mujeres Libres, donde se
aprecia esta presencia ibérica, en especial en su obra Mujer
de Iberia. En este dibujo representa Lobo un nuevo prototipo
de mujer que nada tiene que ver con la figura de la madre. A
través  de  unos  rasgos  más  endurecidos,  personifica  a  las
mujeres heroicas, aquellas que se pusieron al servicio de la
causa y marcharon al frente utilizando el arma junto a los
hombres.

La imagen de la mujer es pues una iconografía importante en la
producción de muchos artistas que pusieron su arte al servicio
del movimiento anarquista, influidos por los postulados de
esta  ideología.  Algunos  desarrollaron  la  temática  de  las
maternidades bajo el influjo de los nuevas libertades que en
torno  a  la  figura  de  la  mujer  se  estaban  planteando  y
reivindicando.  Tanto  Blasco  Ferrer  como  Baltasar  Lobo
compartieron la defensa que se estaba haciendo sobre el nuevo
papel social femenino, y ambos ilustraron esta ideología a
través de sus manifestaciones artísticas, si bien es verdad,
cada uno eligió un lenguaje estético distinto. De tal forma
que, ambas producciones se complementan y permite apreciar
como partiendo de un mismo tema se pueden obtener resultados
tan diferentes.

La militancia anarquista de estos dos artistas durante los
años previos a la Guerra Civil española, está bien argumentada
por la intensa actividad que tuvieron como ilustradores de
revistas ácratas. Baltasar Lobo (Cerecinos de Campos, Zamora



1910  –  París  1993)  estuvo  vinculado  con  el  movimiento
anarquista, especialmente durante el desarrollo de la guerra
adoptó los postulados libertarios y colaboró en revistas de
esta  tendencia,  tanto  nacionales  como  internacionales,
ilustrando  sus  páginas  con  escenas  de  combatientes
harapientos,  o  maternidades  con  hijos  muertos.  Entre  las
publicaciones en las que colaboró están Tierra y Libertad,
Campo  Libre,  Umbral,  Armas  y  Letras  -perteneciente  a  las
Milicias  de  la  Cultura-  y  la  revista  Mujeres  Libres,  que
editaba la agrupación homónima: una de las fundadoras de esta
asociación,  Mercedes  Comaposada,  era  su  esposa.  En  este
sentido, Baltasar Lobo estuvo influido por las ideas de este
movimiento libertario femenino que tuvo un activo papel en la
lucha por las libertades de la mujer, y donde la maternidad
ocupó  un  papel  central.  Aunque  no  se  conservan  obras  del
artista zamorano anteriores al conflicto bélico, ya que fueron
destruidas, sólo posteriores durante su exilio francés, se
puede advertir por su trabajo como ilustrador, que el tema de
la maternidad ya estaba presente en su obra artística.

Eleuterio Blasco Ferrer (Foz Calanda, Teruel 1907  – Alcañiz,
Teruel 1993) creó algunas maternidades elaboradas en diversos
materiales. Ante todo en tierra cocida, material que marcó el
inicio de su actividad escultórica; posteriormente pasaría al
metal y después al hierro. Este artista, que fue dibujante,
pintor y escultor, trabajó como ilustrador de revistas ácratas
como el suplemento de Tiempo y Libertad o Tiempos Nuevos,
donde manifestó su compromiso con los ideales anarquistas, y
se consideró un artista al servicio del pueblo. A pesar de
lograr acceder a la Escuela de Bellas Artes de Barcelona, poco
tiempo después rechazó las fórmulas académicas, y asumió el
realismo con tintes surrealistas para expresar la tragedia y
el dramatismo, con un gran sentido crítico hacia determinados
estamentos sociales. Estuvo muy comprometido políticamente con
el  movimiento  anarquista,  colaboró  como  Miliciano  de  la
Cultura de la 26ª División durante la Guerra Civil, y durante
su exilio en Francia siguió su compromiso con estos postulados



libertarios, que determinó su producción artística.

Maternidad, Eleuterio Blasco
Ferrer, 1919, tierra cocida.

Museo Eleuterio Blasco
Ferrer, Molinos (Teruel)

©Museo de Molinos

Maternidad, Blasco Ferrer. Museo
Eleuterio Blasco Ferrer, Molinos

(Teruel) ©Museo de Molinos

La maternidad en la obra de Eleuterio Blasco Ferrer

En  Blasco  Ferrer  fue  habitual  la  representación  de  las
maternidades,  a  lo  largo  de  la  evolución  de  su  técnica
escultórica. Trabajó la arcilla, por la tradición alfarera de
su familia, y también el hierro, como vía para desarrollar su
arte y exteriorizar su pensamiento. El resultado de estos
trabajos ha llevado a establecer comparativas con Gargallo.
Blasco  Ferrer  estuvo  muy  comprometido  con  las  ideas
anarquistas,  y  su  obra  se  convirtió  en  expresión  de  sus
ideales, de tal forma que "sus dibujos, sus pinturas, sus
esculturas traducen su eterno deseo de evasión. Se encuentra
la marca del idealismo expuesto en sus obras que expresa la
tragedia humana, la injusticia social y la necesidad imperiosa



de una total liberación" (Geuffroy, 1951: 3).

Se conservan más maternidades de Blasco Ferrer realizadas en
dibujo que en escultura, y principalmente de trazo abocetado.
Probablemente  se  trate  de  expresiones  de  ideas  esbozadas,
previo paso de otras que tienen un dibujo mucho más elaborado,
y  que   podrían  concluir  en  la  creación  de  formas
escultóricas.  

Siguiendo las pautas de representación de los dibujos de las
maternidades, pues en escultura se conservan menos, aunque
siguen  los  mismos  parámetros,  se  pueden  clasificar  tres
tipologías  diferentes.  Por  un  lado  está  el  proceso  de
gestación, representando a la mujer durante el embarazo y
acompañada de otro hijo o del marido; por otra parte, durante
el periodo de lactancia, siempre con su hijo en brazos, cuando
es todavía un bebé; y finalmente, cuando el niño ya ha crecido
y ha aprendido a caminar, y lo hace junto a la madre.  

Blasco  Ferrer  no  sólo  concedió  notable  importancia  a  la
representación de escenas maternales en su obra gráfica y
escultórica, sino también a través de sus escritos, expresando
en el poema Nacimiento de un churumbel su propia venida al
mundo. Aunque el artista careció de una formación académica,
se conservan numerosos escritos donde expresó con palabras lo
que representó en sus obras, en algún caso evoca no sólo su
nacimiento, sino también a su origen humilde:

Nací de bajo un puente

gitano de pura raza,

entre las arenas y los juncos,

entre el césped y las zarzas

un borriquillo miraba

rebuznando en su lenguaje



como queriendo decir

¡Vaya churumbel que nace!

La Luna también miraba,

las estrellas y luceros

y cuando amaneció el día

el Sol me trajo un sombrero

y una guitarra dorada

con cuerdas y su corazón

cuando quería cantaba

lo mismo que un ruiseñor

mi madre, si yo lloraba

me decía príncipe, Rey Faraón.

Una Princesa escuchaba y dijo con emoción

canta con tu guitarra,

amado mío,

que mis pesares vayan

siguiendo el río,

mi madre dijo, cántala corazón,

a la Princesa que te escucho,

ella es la Luna, tú eres el Sol.

 

Según los postulados anarquistas, el concepto de la madre no
puede  absorber  al  de  la  mujer,  pues  la  función  anula  al



individuo  y  se  le  otorga  un  valor  pasivo.  En  la  prensa
libertaria se exalta que "hay que restablecer las cosas en sus
verdaderos términos. Que las mujeres sean mujeres ante todo;
sólo  siendo  mujeres  tendréis  después  las  madres  que
necesitáis"  (Sánchez,  1935:  2).  Este  sentimiento  repulsivo
hacia las desigualdades humanas se acentuó en Blasco Ferrer
con el dramatismo de la Guerra Civil y las penalidades que
tuvo  que  sufrir  durante  su  estancia  en  varios  campos  de
concentración,  donde  su  producción  artística  no  cesó.  El
terror de la guerra y su fatalismo fue recogido por Blasco
Ferrer con un gran dramatismo a través de varias maternidades
en barro, donde el miedo y la barbarie  se hace presente en
estas obras. Pero también a través de planchas de hierro y
martillo fue dando forma a representaciones humanas de formas
huecas, especialmente apropiadas para las maternidades. Así,
esta técnica, que fue trabajada también por Gargallo y Julio
González, adquirió en la obra de Blasco Ferrer un profundo
sentido poético nada rebuscado, incontaminado por la cultura
elitista. Pues la importancia del conjunto de sus esculturas
es "la obra de un poeta, pero de un poeta en estado natural,
que no se preocupa de encontrar una filosofía de la retórica"
(Descargues, 1950: 2).

A pesar de que muchos críticos han querido ver en su obra la
influencia de Pablo Gargallo, el mismo artista quiso rechazar
esta  vinculación,  solicitando  que  la  crítica  de  Denys
Chévalier, referente a la exposición de la Galería Moullot, se
publicara en todos los catálogos para mostrar que su obra no
tenía nada que ver con la realizada por el artista de Maella.

En esta exposición se muestra algunas de sus obras en
metal recortado y golpeado o en bronce. Sería injusto
hablar de una influencia de Gargallo. Contrariamente a lo
que podrían pensar los espíritus superficiales (…) Más
movimiento, más dinamismo que la estatua de Gargallo, la
escultura de Blasco se diferencia por el drama interior,
el drama místico que su obra revela (Chévalier, 1948: 4).



Aunque este artista trabajó tanto la pintura, el dibujo y la
escultura, fue esta última su obra más destaca y reconocida,
donde el dramatismo prima en la representación de sus obras.
Especial  importancia  tuvo  ese  sentimentalismo  en  la
representación de sus maternidades, pues aunque fue un tema
que también representó en dibujos, sin embargo, no llegaron a
ser  tan  expresivos  ni  tan  dramáticos.  Apropiadamente,  fue
considerado un excelente maestro del trabajo del hierro por la
crítica francesa.

El  trazado  de  algunas  de  las  obras  de  Blasco  Ferrer,  en
ocasiones, presenta cierta semejanza con las de Matisse y
Picasso. A este último le conoció durante su exilio en París,
e incluso llegó a frecuentar el taller el artista malagueño,
quien coleccionó alguna de sus esculturas que Picasso mostraba
allí a sus visitas.

A su vez, Blasco Ferrer influyó en la obra escultórica del
artista  José  Clavero,  con  quien  compartió  estudio  en
Barcelona, coincidieron en las milicias de la cultura, y en
exposiciones organizadas antes de la Guerra Civil y en el
exilio, como en la muestra Arte Libre celebrada en 1946. Para
la ocasión José Clavero presentó la escultura en madera de
Mujer con niño, con un estilo ya más personal.

Blasco  Ferrer  presentaba  de  manera  habitual  en  sus
exposiciones, los diferentes tipos sociales que integraban su
producción artística. La maternidad se convirtió en un tema
recurrente que de forma constante se exponía en sus muestras
antológicas, como por ejemplo, en la parisina Galería Bosc en
1948.  Probablemente  el  artista  H.  Ch.  Geuffroy,  en  esta
ocasión, adquirió la Maternidad de Blasco Ferrer, pues en la
exposición celebrada en 1955 en Barcelona, figuraba su nombre
junto a una amplia nómina de coleccionistas, y coincidía con
el Dr. Tervel en que ambos custodiaban una obra de esta misma
temática. Quizá fuera alguna de estas maternidades, u otra
perteneciente a otro coleccionista, la que partició en la
muestra que se organizó en el Centro Aragonés de Barcelona en



abril de 1988, tal y como figura en el catálogo. Las obras de
la maternidad también estuvieron presentes en la exposición de
la Galería Jean Lambert; en la Galería Puget; en la parisiense
Galería Raymon Duncan,  junto con otros artistas como Lamolla
o Tusquellas; en la Galería J. Le Chapelin; en la Galería des
Beaux Arts; o en la Galería des Grands Augustins en tierra
cocida y en hierro.

Maternidad, Blasco Ferrer. Obra
expuesta en la Galería des

Grands Augustins, 1967. ©Museo
de Molinos

Maternidad, Blasco
Ferrer. Obra expuesta en
la Galería des Grands
Augustins, 1967. ©Museo

de Molinos
La maternidad en la obra escultórica de Baltasar Lobo  

Las primeras representaciones de Baltasar Lobo referente al
tema  de  la  maternidad,  probablemente  fuera,  como  se  ha
señalado, para la revista Mujeres Libres. En esta publicación
trabajó de forma continuada ilustrando abundantes artículos



cuyo matiz principal era la defensa de las libertades de la
mujer y su derecho a la decisión de la maternidad. Al no
conservarse obras del artista del periodo anterior al exilio,
estos trabajos adquieren relevancia, pues permite conocer la
producción  artística  de  Baltasar  Lobo  de  este  periodo,
influido  por  las  ideas  del  anarcosindicalismo  y
anarcofeminismo que tuvo que asimilar para poder acompañar con
imágenes lo que estas revistas expresaban con la palabra

Si se comparan las maternidades del escultor realizadas antes
del  exilio,  con  las  posteriores  de  los  años  cuarenta,  es
evidente el cambio del lenguaje y del trazado de las formas,
así como del sentimiento con el que se representan. Las formas
redondeadas y volumétricas de la etapa parisina contrastan con
las formas más angulosas y el matiz más dramático de los años
treinta.

Maternidad, Baltasar Lobo.
Ilustración artículo de la
revista Mujeres Libres de

1938

Maternidad, Baltasar Lobo.
Ilustración portada de la
revista Mujeres Libres de

1938
Desde la revista Mujeres Libres se habló de forman constante



sobre el papel productor de la mujer, e incluso se hicieron
contraposiciones entre la madre auténtica y el tipo denominado
"mujercita",  pues  se  consideraba  que  "ser  madre  era  una
vocación, una realización específica de la vida femenina; era
la  responsabilidad  de  la  maternidad,  que  exigía
implacablemente  el  estado  responsable,  la  condición
consciente,  la  maternalidad,  en  su  más  amplia  y  profunda
realización. Así se reclamaba: ¡Que solamente sean madres las
mujeres  maternales,  para  el  bien  de  sus  hijos  y  que  la
"mujercita" sea la amante del hombre, para el bien de los
hombres y de los hijos" (Federn, 1938: 7).

Desde  el  exilio  francés,  periódicos  libertarios  como
Solidaridad  Obrera  siguieron  propagando  los  ideales
anarquistas referente al tema de la maternidad responsable. Se
tomó especial importancia al papel que ejercía la madre, pues
no se basaba sólo en el sentimiento hacia el hijo, sino en las
influencias  morales  y  sociales  que  podía  llegar  a  tener,
haciendo un llamamiento hacia la responsabilidad señalando que
"lo mejor y más sensato, sería no tener un hijo hasta tanto no
se tuviera asegurado su porvenir" (Corro, 1956: 1).





Reseña en Le Monde de la
muestra La femme et l'enfant

en la Galería Villand &
Galanis de Ciotat, 1970
(ilustrada con el dibujo
Maternité, Baltasar Lobo,

1946).
Es  entonces  cuando  en  la  producción  de  Baltasar  Lobo  la
representación de la maternidad adquiere gran relevancia, pues
se convirtió en un tema referente en la obra escultórica del
artista,  tanto  por  el  número  de  piezas  escultóricas  -que
representa la décima parte del total de su obra-, como por su
calidad  estética.  La  insistencia  en  su  plasmación,
especialmente  desde  1946  hasta  1957,  la  inició  tras  su
estancia en la playa La Ciotat donde tomó apuntes de escenas
familiares y donde volvió, en 1970, para presentar parte de
estas obras en la Galería Villand & Galanis bajo el título: La
femme et l'enfant.

María Bolaños considera que la representación de este tema "lo
hace con tal entusiasmada pasión, con tal intensidad en la
búsqueda  que  nos  obliga  a  suponer  que  se  trata  de  una
preocupación decisiva, no sólo de su arte, sino de su vida más
íntima" (Bolaños, 2000: 163).

La  calidez  y  el  sentimiento  que  transmiten  estas  escenas
llenas de dulzura contrasta con la frialdad y la dureza de los
bronces,  mármoles  y  piedras,  en  ocasiones  de  grandes
dimensiones,  que  son  empleados  en  estas  obras.  Asimismo,
sorprende la nueva lectura que hace Baltasar Lobo sobre esta
tema en los años cuarenta, pues, si durante la Guerra Civil
llegó a representar el lado más dramático en su dibujo Madre e
hijo  muerto,  en  estas  esculturas  de  maternidades  -que
coinciden con el fin de un periodo convulso tras la Liberación
de Francia- hay una exaltación de la felicidad.

Baltasar  Lobo  realizó  varias  reinterpretaciones  de  las



maternidades, tema que investigó de forma constante, de tal
forma que desarrolló varias tipologías. Según María Bolaños
hay tres diferentes. La primera donde la madre está sentada o
tumbada y acuna, lanza al aire o abraza a su hijo, se inició
con formas angulosas y cuerpos más separados -como Maternité
enfant  en  l'air,  1946  o  Mère  et  enfant,  1948-  y  terminó
rozando la abstracción, dando lugar a la segunda subserie. En
ésta ambas figuras están estrechamente abrazadas, se evoca la
posesión,  la  protección  ante  el  peligro,  y  el  momento
intrauterino. Finalmente, creó otro modo de representación,
sería la tercera subserie donde el niño es acunado por su
madre, Le berceau 1947.

Desde el punto de vista estilístico, las esculturas de las
maternidades  de  B.  Lobo  presentan  claras  influencias  de
artistas que anteriormente habían trabajado este tema, como
Picasso -que le prestó especial dedicación en los años veinte-
, Henry Moore -quien hizo diversas representaciones con una
cierta  obsesión  entre  1943  y  1945-,  o  su  maestro  Henri
Laurens, de quien adoptó ciertos rasgos morfológicos y las
formas puntiagudas. 

Paralelamente en este periodo, el anarcosindicalismo español
en  el  exilio  recuerda  el  papel  de  ayuda,  a  familiares  y
compañeros, que ejercían las mujeres anarquistas militantes de
sindicatos,  como el de la Metalurgia del Comité Pro-presos,
el de la Alimentación, o la agrupación Mujeres Libres. Se
pretendía evocar, a través de la prensa anarcosindicalista, la
intervención  femenina  en  el  movimiento  libertario  español
(Iturbe, 1958: 4).  Algunos de estos colectivos, como Mujeres
Libres volvería resurgir en 1963, aunque con la huella del
exilio y del tiempo, promovido por libertarias exiliadas que
buscaban recuperar su identidad, crearon la revista Portavoz
de la Federación Mujeres Libres de España en el Exilio.

Es una deriva política que habría que explorar en relación con
las  maternidades  de  Baltasar  Lobo,  que  constituyen  su
producción más conocida por el gran público. Han sido de forma



constante  recogidas  en  las  muestras  antológicas,  pues
constituyen en sí mismas un periodo de exaltación en la obra
del  escultor  y  una  obra  personalísima  que  identifica  al
artista, pero también han sido elegidas para ser expuestas al
aire  libre.  Se  ha  señalado  la  exposición  de  la  Galería
Villand&Galanis de Ciotat, que reunía treinta y seis piezas
referente al tema La femme et l'enfant; actualmente una obra
con el mismo título se encuentra en el jardín André Malraux,
en la Fuente de la Plaza de Zamora, en el Parc de la Ville de
Luxemburgo y en la Place Communale de Fallanden de Zürich.
Para la Universidad Central de Caracas realizó una Maternidad
en 1953, que le abrió la puerta a exposiciones, colecciones y
museos nacionales. Otras muestras donde estuvo presente esta
temática fue en la Galería Leandro Navarro de Madrid, en la
Fundación Cultural Mapfre Vida, y en la exposición organizada
en el IVAM. Son numerosas las instituciones que conservan
obras  de  este  artista,  como  el  Museo  de  Bellas  Artes  de
Caracas, el Museo de la Ciudad Bolívar en la Casa del Correo
del Orinoco, la Colección Ginepro de Monte Carlo en Mónaco,
sin olvidar la exposición permanente de la Fundación Baltasar
Lobo en Zamora. Sin olvidar la monumental Maernidad en la
entrada de la Hospital Materno-Infantil del Clínico Miguel
Servet en Zaragoza.

Dalí por encima de Dalí
 

Genial  controvertido,  complejo,  clásico  pero  rompedor,
tradicional  pero  irreverente.  Estos  son  algunos  de  los
calificativos, a nivel general, que puede recibir la obra de
Salvador Dalí  (Figueras 11 de mayo de 1904- Ibidém 23 de
enero de 1989). El caso Dalí es uno de los más curiosos de la

https://aacadigital.com/articulos/dali-por-encima-de-dali/


historia  de  la  pintura  contemporánea.  Se  diferencia
fundamentalmente de casi todos los pintores, no ya del siglo
XX, sino de casi todos los pintores en general. La primera
cualidad que posee Dalí, la que está por encima de todas,
incluso la plástica, es sin duda su gran inteligencia, que
utilizará  en  contra  de  los  intelectuales  de  su  época,
convirtiéndose  en  un  antiintelectual,  sin  duda,  un  caso
verdaderamente singular dentro de la historia del arte. A lo
largo de su vida, Dalí construyó una máscara, esa máscara será
fundamental a partir de 1940,  momento en el que su personaje
y su obra se funden. El «plan daliniano», así lo denominaba el
propio pintor, partía de una base exhibicionista: todo lo que
planificaba, decía o hacía necesitaba contar con testigos, con
un público. Todo está destinado a hacer emerger su plan, ese
guión en el que el actor interpreta al personaje, al artista.
Convirtiéndose en víctima y verdugo de su propia personalidad.

El Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, ha organizado la
que posiblemente sea la exposición más esperada de este año.
Dalí. Todas las sugestiones poéticas y todas las posibilidades
plásticas, título extraído de su primer texto teórico “San
Sebastián”  (1927),  reúne  casi  200  piezas,  procedentes  de
importantes  museos,  fundaciones,  y  colecciones  privadas.
Treinta de ellas, no se han visto nunca en España, como La
persistencia de la memoria (1931), Metamorfosis de Narciso
(1937), La tentación de San Antonio (1946), Alucinación: seis
imágenes  de  Lenin  sobre  piano  (1931),  El  Ángelus  de  Gala
(1935),Bañistas  (1928),  Niño  geopolítico  contemplando  el
nacimiento  del  hombre  nuevo  (1932)  o  Chaqueta  afrodisíaca
(1964). A estas obras hay que añadir proyecciones de películas
como “un perro andaluz”, “la edad de oro”, en la que Dalí fue
co-guionista.  Fragmentos  de  “Recuerda”  de  Hitchcock  o
“Destino”  de  Walt  Disney.   El  magnífico  catálogo  de  la
exposición, cuenta además, con un apartado donde se publican
veintidós textos, realizados por el propio autor, entre 1929 y
1980  inéditos  hasta  el  día  de  hoy.  Redactados  tanto  en
catalán, castellano como en francés, que desde los primeros



años de la década de 1930 se convirtió en el idioma predilecto
de Dalí; Confirmándolo como un escritor por mérito propio.

 La obra de Dalí, en una parte muy considerable y no solo
hasta el año cuarenta como suele creerse, tiene una calidad
pictórica evidentísima y es inexacto decir que deja de tenerla
de modo uniforme del cuarenta hasta su muerte, otra cosa sea
cuánto  de  la  producción  de  los  cuarenta  en  adelante,  fue
pintado personalmente por él. La pintura que realizaba en la
década  de  1920,  casi  miniaturista,  le  llevaba  demasiado
tiempo. En la década de 1950 se invirtieron los términos. Los
cuadros tenían mayor tamaño, requerían menos atención y los
fondos los preparaba un ayudante. En cambio, las performances
eran  cada  vez  más  frecuentes  merced  a  la  paulatina
generalización de la televisión y del vídeo durante las tres
décadas posteriores a la guerra.

Esta  exposición  se  propone  cerrar  ciertas  heridas,  con
respecto al Salvador Dalí  pensador, escritor y creador de una
particular visión del mundo. Tomando como punto de partida su
método  paranoico-crítico,  mediante  el  uso  paralelo  de  las
dobles imágenes en pintura y de un enfoque teórico basado en
los estudios psicoanalíticos, que coincidieron con su llegada
a París, y su entrada “triunfal” en el movimiento surrealista
de André Bretón.  Un Dalí nuevo; desprendido de todo aquello
que lo ata a tópicos y mitos. Superando la anécdota, la marca
y el eslogan. Entrando, por primera vez, en su valor artístico
desigual, con obras abismáticas que plantean siempre grandes
interrogantes, pero fascinantes en sí mismos.

 

 

 

Dalí. Todas las sugestiones poéticas y todas posibilidades
plásticas



Museo Centro Nacional Reina Sofía

27/04-02/09/13

Pisarro, Humilde y colosal
 

Así es como le llamó su amigo Cézanne. Camille Pissarro (Santo
Tomás,  Antillas,  1830-París,  1903),  el  único  pintor  que
participó en las ocho exposiciones del grupo impresionista
celebradas en París entre los años 1874 y 1886. Antes de que
sus destacados miembros se convirtieran en verdaderas máquinas
de hacer dinero, redactó los estatutos de la cooperativa con
la que el grupo amagó con  emanciparse del mercado artístico.
Pissarro se sentía más cerca de Cézanne y Degas, y menos de
Monet,  Renoir  y  Sisley.  Sería  a  finales  de  1886,  cuando
Pissarro  le  dio  abiertamente  la  espalda  al  impresionismo
clásico, habiendo una fuerte tensión entre Pisarro y Monet.
Monet y Pissarro se encontraron en Londres en 1870, durante la
guerra franco-prusiana. Monet tenía entonces treinta años, y
Pissarro  cuarenta.  Durante  el  periodo  del  movimiento
impresionista,  Pissarro y Monet se habían tratado mucho, pero
sin  llegar  a  ser  amigos  íntimos  hasta  que  las  cosas  se
complicaron

 

https://aacadigital.com/articulos/pisarro-humilde-y-colosal/


Pisarro,  que  no  era  francés  ni  católico,  ni  siquiera
cristiano, estaba colaborando activamente con la causa del
anarquismo,  era  conocido  por  la  policía  francesa  como  un
anarquista  militante  que  había  terminado  el  ejemplo  más
potente  de  ideología  anti  burguesa  que  jamás  creara  un
artista,  un  libro  ilustrado  a  mano  y  titulado  Desgracias
sociales. Aprovechando el amplio conocimiento de la prensa
ilustrada, realizará unos dibujos a pluma con tinta negra,
cuyas raíces se encuentran en la ilustración inglesa, y aunque
estaba destinado para un uso privado, en realidad se basaba en
una iconografía de masas, como si algún día fuera a tener una
amplia distribución.



El Museo Thyssen Bornemisza, restituye la figura del artista 
eclipsado por la vorágine de Monet,  a través de 79 lienzos,
ofreciendo la oportunidad de contemplar por vez primera en
España una retrospectiva de una obra pictórica de innegable
influencia en la obra de Corot y Courbet. Los paisajes dominan
casi  por  completo  la  muestra,   en  sus  obras  de  colores
sombríos, aplicados vigorosamente con espátula, encontraremos
complejas composiciones de aspectos rurales y urbanos tocados
por  un  mágico  equilibrio.  Las  luces  y  las  penumbras  se
persiguen entre sí, en sus cuadros. Casas en el Hermitage,
Pontoise  (1875)   o  Vista  sobre  la  Maison  des  Mathurins,
Pontoise  (1875)  son    obras  en  contraposición  a  las  que



realizará en los noventa, dónde Pisarro debe abandonar  las
zonas rurales, a causa de una infección ocular que  le obligó
a dejar de pintar al aire libre,  para ser testigo de la voraz
pulsión autodestructiva del París de comienzos del siglo XX, a
través de la melancólica habitación de un hotel. Quedan para
la historia del arte, obras como  Sol de la mañana en la  Rue
Saint-Honoré (1898),  El Bulevar Montmartre,  ó mañana de
invierno  (1897).  Composiciones  osadas  y  modernas,  que
convierten al artista en el “patriarca del impresionismo” 

                                                              
                                          

Pisarro

Museo Thyssen Bornemisza

4/06- 15/09/13

Julio Romero de Torres. Entre
la melancolía y el misterio
 

 

   El arte español de la primera mitad del siglo XX estaba
soportando una chocante paradoja sobre su propia identidad.
Mientras en el interior de la Península el arte atravesaba un
duro  camino  de  contradicciones  y  miserias.  Debido  a   un
entramado cultural periférico, de condiciones históricas de
todo tipo, que había hecho poco propicio el desarrollo del
gran  torbellino  innovador,  cuyos  escenarios  culturales,
estaban situados al otro lado de los Pirineos. Personalidades

https://aacadigital.com/articulos/julio-romero-de-torres-entre-la-melancolia-y-el-misterio/
https://aacadigital.com/articulos/julio-romero-de-torres-entre-la-melancolia-y-el-misterio/


como Picasso, Gris, Miró, Dalí o Julio González, estaban dando
nombre  a  capítulos  transcendentales  en  el  devenir  de  las
vanguardias  históricas. Mientras en el contexto español se
iban produciendo figuras  como Gutiérrez Solana, Sunyer, Julio
Antonio o Emilio Barral, por poner algunos ejemplos, gran
parte de nuestro público se mostraban atentos a los triunfos
obtenidos en el escenario internacional  de artistas como
Sorolla o Zuloaga, cuyos lenguajes, no provocaban rupturas
radicales con los gustos dominantes, más bien desplegaban una
imagen tópica del “alma de España”, que establecía sintonía
con el gusto moderno, transformándolos en verdaderas figuras
de referencia del presente.

 

En ese contexto histórico en nuestro país, aparecerá la figura
de Julio Romero de Torres, heredero de la tradición del siglo
XIX, su obra se adelantó al nuevo siglo manteniendo estrechos
vínculos  con  el  pasado.  Se  fue  nutriendo   de  la  pintura
italiana del Renacimiento, del mundo flamenco del siglo XV y
del XVI, del romanticismo alemán y los lenguajes visuales de
los  prerrafaelistas. La pervivencia del simbolismo junto al



modernismo  y  la  visión  del  imaginario  decimonónico  de  la
mujer,  todo  ello  adornado  con  elementos  folclóricos  y
vernáculos.  La  mujer  en  su  obra  nunca  sonríe,  no  es  la
protagonista feliz. Es generalmente una figura dominada por
los sentimientos y por las pasiones. La mujer no es dueña de
su futuro, por ello un cierto fatalismo se cierne sobre ella.
Muestran primero su alma, en un segundo plano aparecen los
acontecimientos de las que van a ser víctimas. En general se
trata de consecuencias que se vierten sobre sus protagonistas,
teniendo a la ciudad como escenario silencioso. Más que un
maestro de la sensualidad, Romero de Torres, fue un pintor del
erotismo. En 1919, el artista se encuentra en la cumbre de su
fama y de éxito. En ese año pintará Más allá del pecado, obra
con la que invocó a la provocación, haciendo alusión al amor
entre dos mujeres, aunque no fuese la primera vez que su
autor, se detenía en su obra, en la representación del amor
lésbico

 

  



 

 

El Museo Carmen Thyssen de Málaga recupera la poética visual
de una figura como la de Romero de Torres, despreciada y
recluida  a  ángulos  muertos  de  la  historia  del  arte
contemporáneo durante  la oscura fase del Franquismo. Acusado,
por  relevantes  sectores  de  la  crítica  de  practicar  un
andalucismo ramplón, propio de la España de pandereta. La
reciente modernización de la vida española, a principios de
los años noventa, reincorporado a casi todos los niveles del
imaginario  colectivo  contemporáneo,  permitió  que  tales
afirmaciones hayan ido aflorando los reversos de algunos de
esos términos. Las recientes actuaciones histórico-críticas,
en torno a la figura del artista cordobés, han ido explorando
diversos  puntos  de  vista,  que  lo  han  ido  enjuiciando
semántica, profunda y complejamente. A través de treinta obras
y cuatro espacios expositivos nos encontraremos con obras de
una primera etapa vibrante, luminosa y de tonos cálidos, para
observarse el abandono paulatino de esta gama cromática por un
predominio del negro, y sobre todo de una melancolía en las
actitudes de las protagonistas, que definirían el carácter
singular de su producción artística. Como bien afirma  Calvo
Serraller en un artículo sobre el artista “Ha llegado, en
definitiva, la hora de iluminar lo negro de la España negra de
Romero de Torres”.

Museo Carmen Thyssen Málaga

Julio Romero de Torres. Entre el mito y la tradición

27/04-8/09/13



Todos los caminos conducen a
Roma
    Roma ha sido históricamente, como más tarde lo serían
París y Nueva York, fuente inagotable de inspiración para los
artistas de todas las partes del mundo. En la  España del
siglo XVIII, la recién creada Academia de Bellas Artes de San
Fernando,  institucionalizó  el  envío  de  pensionados  a  este
país, cuyo prestigio creciente y progresos alcanzados por los
artistas  españoles, hicieron pensar en la necesidad de crear
una sede estable. En ese contexto surge la Real Academia de
España en Roma, fundada en el año 1873, por el gobierno de la
Primera República. La Escuela de Roma, facilitó el contacto
con  la  vastísima   cultura  artística,  sirvió  para  el
intercambio  cosmopolita  entre  pintores  de  distintas
procedencias; se utilizó como plataforma para otros lugares
como París. Y sobre todo, representó un papel de prestigio y
promoción  para  quienes  estuvieron  allí.  Pradilla  fue  el
pionero,  creando  escuela  e  influencia  sobre  los  pintores
aragoneses que fueron llegando. Hermenegildo Estevan, sería el
segundo  de  los  pintores  aragoneses  en  llegar.  Sería
secretario,  durante  medio  siglo,  de  dicha  institución.
Llegándose  a  quedar  a  vivir.  Más  tarde  llegarían  Joaquín
Pallarés,  Agustín  Salinas,  Mariano  Barbasán  y  Juan  José
Gárate. Estos artistas en  sentido amplio, tenían  un modo de
pintar, y una orientación hacia los paisajes habitados por
figuras y escenas populares, que no tenía nada que ver, con lo
que pintaban sus colegas en Zaragoza, ni la mayoría de los
españoles de su generación. Sin duda, aquel grupo de pintores,
estaban mejor preparados, cinco de ellos avalados por sus
estudios en las escuelas de Zaragoza, San Carlos de Valencia o
Superior de Madrid.

    Manuel García Guatas, Catedrático de Historia del Arte de
la Universidad de Zaragoza, y experto en otro artista aragonés

https://aacadigital.com/articulos/todos-los-caminos-conducen-a-roma/
https://aacadigital.com/articulos/todos-los-caminos-conducen-a-roma/


que estuvo pensionado en Italia, como fue Marín Bagüés, aunque
no  figure  en  la  presente  exposición  por  pertenecer  a  la
llamada  “segunda  generación  de  artistas  aragoneses”,  ha
seleccionado,  para  el  Paraninfo,  una  serie  de  obras
procedentes de colecciones tanto particulares como públicas,
de la primera generación de artistas aragoneses que llegaron a
Roma, titulándola:  Escuela de Roma. Pintores aragoneses en el
cambio de siglo.

  

 

La exposición posee una luz especial, dónde la pintura de
historia, paisaje o estampas se entrelazan, evocando no sólo
una  sutil  delicadeza  de  sus  autores,  sino  también   una
nostalgia italiana. Pradilla, con su Tarjetero de mi estudio,
ejemplo único de bodegones con flores, que hace sino remarcar
el contenido alegórico a modo de “testamento de su vida de
pintor”. Estevan con efectos luminosos y empastados en su
Paisaje de Normandía.   Pallarés luminosidad postimpresionista
en su escena  cotidiana del Mercado de Zaragoza. Salinas, de



cuya pintura neopompeyana se conoce más bien poco,  al margen
de lo que se puede ver en el Palacio de Sástago, como es el
caso de  El Céfiro. Barbasán delicadeza en su El pintor, de
carácter  “preciosista”.  Gárate,  se  dedicará  durante  su
estancia  italiana,  a  realizara  paisajes  venecianos   de
efectos   luminosos,  que  también  aplicará  en  sus  paisajes
habitados con escenas populares, que realizará durante sus
vacaciones por los senderos de su tierra natal turolenses. Una
muestra de aquellos años, figura en esta exposición con el
título Lavando el cáñamo.

 

Eran jóvenes y aquellos años de Roma fueron los de un tiempo
feliz que seguirán representando, algunos autores, muchos años
después  de  haber  vivido  ese  periodo.  Como  bien  afirma
Pradilla: Agradecido recuerdo de esta bella y amada Italia,
nuestra Patria del arte, donde pasaron los años más bellos de
mi vida

Escuela de Roma. Pintores aragoneses en el cambio de siglo



Paraninfo Universidad de Zaragoza

16/04-13/07/13

La década prodigiosa del Arte
Cubano Contemporáneo.
Se tiende a considerar, que con el triunfo revolucionario y
las medidas de transformación social de la realidad se eliminó
toda influencia estadounidense; pero, si bien es cierto que el
flujo  cultural  normal  se  interrumpió  con  la  ruptura  de
relaciones diplomáticas y el establecimiento del bloqueo, la
relación no se detuvo, sino, que continuó de muchas y variadas
formas  en  una  relación  de  “ruptura  y  desconexión”  que
desembocó en "una politización de las actitudes ante todo
vestigio norteamericano en la cultura nacional".

Esta  tendencia  a  la  deliberada  exclusión  de  las
manifestaciones de la cultura popular estadounidense, condujo
a ignorar por algunas personas que la proyección ideológico-
cultural  de  las  manifestaciones  de  la  cultura  pop
norteamericana,  expresaban  una  contracultura  en  pleno
desarrollo  en  los  Estados  Unidos  y  eran  acusadas  de  ser
instrumentos del enemigo en una coyuntura donde "hasta la ropa
misma adquiría, de pronto, connotación política", no obstante,
pervivió la tradicional influencia cultural estadounidense a
pesar  de  los  intentos  oficiales  por  conseguir  todo  lo
contrario.

En los años iníciales de la década, el 1 de abril de 1980,  el
chófer de un ómnibus de pasajeros de  la ruta 32  y un grupo
de personas, se abalanzaron de manera violenta contra las
puertas  de  la  embajada  del  Perú,  ubicada  en  la  zona

https://aacadigital.com/articulos/la-decada-prodigiosa-del-arte-cubano-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/la-decada-prodigiosa-del-arte-cubano-contemporaneo/


residencial  de  Miramar,  municipio  Playa  en  Ciudad  de  la
Habana,  con  el  propósito  de  obtener   asilo  político,
produciéndose un enfrentamiento entre  los asaltantes y la
guardia que custodiaba la embajada en el que perdió la vida el
soldado del ministerio del interior Pedro Ortiz Cabrera. Ante
el  reclamo  por  parte  del  gobierno  revolucionario  de  los
protagonistas  del  hecho  delictivo  y  la  negativa  del
representante  de  la  sede  diplomática  de  entregar  a  los
ocupantes ilegales, el gobierno cubano entendió esta negativa 
como acto de desafío y provocación por lo que  retiró la
escolta  cubana  que  protegía  la  misma,  ocasión  que  fue
aprovechada por miles de individuos que ansiaban irse del país
–por diversas razones-, para penetrar, ocupar el recinto y
pedir  asilo  político  con  vistas  a  obtener  una  salida
definitiva  de  la  isla.

Ante la gravedad de la situación de salubridad, alimentación y
convivencia del excesivo grupo de personas que ocupan la sede
y  la dilación de la solución por parte de los países que se
habían pronunciado para asimilar a los posibles emigrantes, se
otorga previo acuerdo de los gobiernos de Perú y Cuba un
salvoconducto para esperar en sus domicilios la autorización
de  salida  definitiva.  Estos  hechos  dieron  lugar  a  que  se
explayara en los barrios por iniciativas de vecinos y otros
miembros de la comunidad los llamados “actos de repudio”,
contra  la “escoria”, -llamados así por la dudosa procedencia
social  de  los  protagonistas  de  los  sucesos  de  la  sede
diplomática-,   se  orquestaban  alocuciones  ofensivas  y
lanzamientos  de  huevos  a  los  que  bajo  salvoconducto
permanecían  en  sus  lugares  de  residencias  hasta  que  sus
peticiones  fueran  resueltas  por  los  representantes  de  los
países a los que aspiraban emigrar. 

El  puerto del Mariel al oeste de la capital en la antigua
provincia de la Habana,  fue designado por el gobierno en el
lugar  de  concentración  para  que  fueran  recogidos  por  sus
familiares  en  embarcaciones  particulares  proveniente  desde



Miami  a  los  que  deseaban  irse  de  Cuba,  incluyendo  a  los
refugiados de la embajada del Perú y otros sujetos opuestos
ideológicamente a la nueva sociedad socialista; inadaptados
socialmente,  religiosos, homosexuales,  desafectos políticos,
delincuentes comunes y otros. 

Aceptados en sus inicios como abanderados de la oposición al
sistema político de la isla, fueron  rechazados posteriormente
por  quienes  lo  recibieron  en  sus  inicios,  calificados  de
aventureros y con el denominativo de “marielitos”, por haber
emigrado a los Estados Unidos por ese puente marítimo ubicado
al oeste de la Habana, a la postre demostraron una conducta
diferente a lo que esperaban sus benefactores , no obstante,
partieron hacia el norte, escritores como Reinaldo Arenas, a
quien  su  indómita  rebeldía  homosexual  y  libérrimo
individualismo no le permitió nunca amoldarse a las exigencias
políticas y morales de la sociedad que tampoco la aventura del
exilio le consintió la satisfacción del  mundo soñado .

Algunos  creadores  plásticos  arribaron  al  evocado  paraíso
citadino Art Deco, de muchas playas, autopistas, flamencos y
pantanos como Carlos Alfonso, Humberto Dionisio, Luis Vega, 
Jessie de los Ríos, entre otros. Estos intentaron crear el
espacio artístico ideal  en el exilio y aunque agruparon a su
alrededor otro grupo de ya residentes como algunos pintores de
la  llamada  “Escuela  de  la  Habana”,  -Secundino  (Cundo)
Bermúdez, José Mijares, Mario Carreño-, lograron imponer una
visualidad diferente a la percepción acostumbrada, una manera
de  hacer  arte  en  el  contexto  de  la  emigración,  que  no
cristalizó ni estilo ni tendencia, y sí una dispersión hacia
la  individual  creadora,  avalada  por  una  fuerte  factura
técnica-formal  que  bajo  las  prodigadas  influencias  de  los
estilos internacionales, emanan matices conceptuales de una
relamida  nostalgia  y  sensibilidad  excesiva  que  evoca  ese
sentimiento de pérdida del espacio declinado  por la aventura.

El  comienzo del decenio,  no parecía ser un tiempo lineal,
mucho menos armónico o idílico de convivencia entre artistas e



instituciones, pero los episodios más controvertidos ya habían
sido localizados sobre todo en las postrimerías de la década
anterior  cuando  algunos  intelectuales  por  su  condición  de
homosexuales  y  disidentes  habían  experimentado  medidas
reeducativas en detrimento de su producción creativa, aunque
se  tiende  a  tipificar  este  comportamiento  en  las  artes
plásticas  como  características  constantesdurante  toda  esa
etapa iniciada a finales de los años setenta.

En cuanto a política cultural, también fue una etapa sellada
por ambiciosos programas de desarrollo cultural;  desde  lo
institucional, se proyectó y casi se logró abrir una galería
de arte en cada municipio del país, en el afán por socializar
la producción de los artistas, así como, se instrumentaron
experimentos  de  desigual  fortuna  en  diseños  textiles,
producción seriada y arte  público como Telarte, Arte en la
Carretera,  Arte en la Fábrica, entre otros.

Se establecieron planes hacia el patrimonio histórico-cultural
material  que  comenzó  a  ser  atendido  con  mayor  interés;
monumentos, palacios, plazas, adquieren desde entonces nuevos
usos  comerciales  o  sociales,  los  medios  masivos  y  las
comunidades  se  atarearon  en  la  promoción  de  la  herencia
histórica, del Centro Histórico de La Habana Vieja, declarado
como Patrimonio Cultural de la Humanidad por la UNESCO, que 
no sólo fueron empeños hacia el mantenimiento de las ciudades
coloniales cubanas, sino que se les brindó mayor importancia y
se convirtieron en un importante destino cultural y turístico
de gran rentabilidad para los años venideros. 

Estas iniciativas de la política cultural cuyo éxito dependió,
en principio, del entusiasmo de la mayoría de los artistas en
activo,  y  sobre  todo  del  esfuerzo  de  quienes  serían
protagonistas  en  la  nueva  situación  creada:  los  talentos
jóvenes,  cada  vez  más  visibles  desde  1979,  y  finalmente
identificados como la generación orgánica del cambio que ellos
mismos contribuyeron a afianzar.



En el primer lustro los “ochentas” cubanos,  se caracterizaron
en la cultura por ser más abiertos, plurales y experimentales
que  la  década  anterior.  Desde  el  sector  de  la  enseñanza
artística emergen un grupo de estudiantes con una avidez de
conocimiento y debates sobre los problemas actuales de la
sociedad cubana, aspecto que se viabilizó al promoverse en el
propio  sistema de enseñanza artística una renovación en la
concepción  pedagógica; más abierta, como estrategia educativa
ante las limitaciones del sistema de enseñanza oficial.

Promovida por los nuevos valores y conductas culturales, se
estimularon  nuevas  prácticas  en  esta  generación  desde  los
centros de enseñanza;  proyectos pedagógicos propios diseñados
entre  profesores  y  alumnos  (novedoso  para  el  momento)  y
sostenido  conceptualmente  por  la  filosofía  y  practica
pedagógica  de  una  psicología  humanista,  establecieron
talleres,  cursos  opcionales   y  manejo  de  información
bibliográfica  con una apertura más actualizada que permitió
una elevada exigencia reflexiva  en las propuestas artísticas-
pedagógicas.

El Instituto Superior de Arte (ISA) se crea en 1976 y se
convierte en uno de los espacios de experimentación artística-
pedagógica de más valor en el campo de la enseñanza de las
artes plásticas. Sus primeros egresados van a ser profesores
de los artistas de los 80´, que a su vez habían sido alumnos
de  artistas  del  nivel  de  Antonia  Eiriz,  Servando  Cabrera
Moreno entre otros.  El hecho de que exista una institución de
enseñanza artística  donde coexistan distintos tipos de artes
con  proyectos  experimentales,  favoreció  el  espíritu  de
vanguardia, que se produjera en  la revelación de los 80´.  

Flavio  Garciandía  había  sido  el  mejor  alumno  de  Servando
Cabrera Moreno y posteriormente va a ser uno de los profesores
de mayor integridad pedagógica del Instituto. Protagonista de
una innovación en la  pedagógica artística, que conecta la
situación  de  los  setenta  con  el  nuevo  escenario  de  los
ochenta,  Flavio  actúa  con  brillantez  en  ambas.  Desde  el



Departamento de Pintura, este profesor estipuló una afinada
estrategia como práctica educativa de su propio credo estético
a la que se  incorporaron,  artistas y  profesores de la
institución   que  se  identificaron  con  las  preceptivas
pedagógicas de la doctrina conceptualista de Luis Camnítzer.
(Fernández, 2004: 11)

Esta estrategia artística-pedagógica, lleva implícito la línea
evolutiva del trabajo experimental y de búsqueda  que originó
la explosión creativa de los ochenta,  la orientación crítica
y de reflexión en la producción de obras y el papel de este en
la sociedad se va identificar con la inserción social del
arte, se convierte en un factor de construcción artística de
uno de los movimientos de avanzada que no se había dado así
históricamente en el Arte Cubano durante los últimos veinte
años; la aparición de nuevas líneas de creación antropológica
o  sociológica recorren gran cantidad de estas  prácticas
desde la formación académica, lo que lo se convierte en un
fenómeno  especialmente  complejo  para  su  estudio  y  crítica
cuando se revisa toda la evolución de la plástica de las
décadas anteriores.

Los nuevos conceptos colisionan con los estatutos de la obra
como perdurable y de oficio,  el contexto, es una dimensión
relevante  del  cambio  conceptual  especialmente  por  la
significación que tiene como espacio-tiempo en la génesis del
objeto,  evento o fenómeno artístico.

De alguna forma esta metodología centrada en las necesidades
creativas del sujeto, favorecieron una formación más “pulida”
de los nuevos creadores en cuanto a nivel teórico y práctica
artística en medio de las particularidades del momento que
generó esencialmente un desempeño protagónico de las Artes
Plásticas  -otras  manifestaciones   posteriormente  alcanzaron
despegar  renovando  y  actualizando  los  lenguajes  y  medios
expresivos-  con  el  propósito  de  desprender  la  cultura
artística del clausurado espacio en el que estaba ahondada,
favorecer  una  penetración  sociocultural  más  profunda,  de



consabida maduración, que se inscribió dentro de la propia
dinámica del proceso social de la Revolución y reveló las más
disimiles problemáticas en la que estaban envueltos;  el arte,
 la cultura,  la individualidad,  la sociedad y los conflictos
del contexto histórico sociocultural.

El  debate  en  torno  a  los  problemas  más  cruciales  de  la
cultura, floreció con una generalización hacia una profunda
reflexión sobre las tradicionales formas de entender y asumir
el papel social de la cultura; en alguna media los cánones
empezaron a cambiar y una ávida búsqueda de lo “desconocido”,
se convirtió para algunos en una moda,  que pocos lograban
entender el fenómeno que se estaba germinando, suscitó la
explosión  de  criticas  apologéticas   o  vilipendio,
señalamientos encontrados o  ponzoñosos en un intento por
 comprender,   interpretar  y  promocionar  el  portento  que
sobrevenía.

Es  un  momento  de  desarrollo  cultural  en  el  que  los
planteamientos de los artistas encontraron la resistencia de
la norma y la convención establecida, cualquier fundamento
era  “trasgredir”  e identificarse con los más peligrosos
calificativos de subversión, la intransigencia al cambio y la
actualización, tuvo la función de convertir el rechazo en
legitimización, los  desencuentros y enfrentamientos teóricos,
las polémicas y los debates  en una nueva forma de cotejar las
muestras  o  exposiciones,  alumnos-profesores  y  críticos
identificados con el acontecimiento creativo, desmontaron la
autoridad de figuras establecidas, encargadas de implantar las
reglas del juego. 

La nueva generación emergió con otros ímpetus intelectuales;
formados bajo los mismos modelos educativos, interpretaron con
otra mirada, ciertas visiones y conceptos sobre la cultura que
ya Gramsci desde los presupuestos teóricos del marxismo había
alertado como dañina: (…) “la cultura, entendida como saber
enciclopédico que hay que rellenar y apuntalar  con datos
empíricos, solo sirve para producir desorientados, gente que



se cree superior al resto de la humanidad porque ha acumulado
en la memoria  cierta cantidad de datos y fechas que desgrana
en cada ocasión para levantar una barrera entre sí mismo y los
demás” (Guzmán 2010: 27).

En cualquier espacio de diálogo que protagonizaban creadores y
críticos, la distancia dialógica entre los defensores de la
“norma” y las “nuevas propuestas”, asomaban  la necesidad de
romper con una serie de pautas suministradas principalmente
desde la estética, las primeras diatribas se dieron cuando la
comunidad de intereses y de pensamiento para valorar, discutir
o  apreciar  el  arte  reciente   no  se  correspondía  con  el
paradigma categorial establecido.

Las problemáticas de la estética en general en lo concerniente
al contenido y la forma, en manos de dogmáticos y extremistas
originó  visiones  distorsionadas  de  la   esencia  misma  del
documento fundacional, Palabras a los intelectuales del año
61. Desde la práctica social cotidiana estas problemáticas
venían emergiendo. Por una parte, los lenguajes artísticos
universalmente se habían renovado desde los sesenta -aunque
para nosotros desfasados en tiempo- con Sol Lewit , Joseph
Kosuth, Fluxus y otros que pretendieron cambiar el concepto
tradicional de arte, partiendo de la fusión de todas las artes
y de la eliminación de la barrera entre arte y vida. Por otra,
 los  fundamentos ideo-estéticos sobre el contenido, la forma
y las técnicas en los procesos de creación, estaban presentes
en las “otras cosmovisiones” del imaginario cubano como parte
de  una  identidad  cultural  sincrética  y  transculturada,
mostradas en las prácticas artísticas nacionales más allá de
los argumentos que aún se debatían en la filosofía.

Las  lecciones  de  estética  marxista-leninista  del  teórico
Soviético M.S.Kagan ya habían sido reseñadas en un ensayo
publicado en la revista Revolución y Cultura de 1976. Desde
sólidas posiciones del marxismo,  este autor había ilustrado
que: «El contenido de la obra de arte es el sentido de su
forma, el significado del sistema semiótico que le dio origen,



es la información espiritual vertida en el texto figurativo y
trasmitido  por este.» (Kagan 1984: 402), por lo tanto la
doble naturaleza de la información artística -cognoscitiva-
valorativa- evidencia que el problema espiritual planteado, su
significación y valor socio espiritual puede ser tanto moral,
político,  filosófico,  estético,  religioso,  de  relaciones
sociales  y  humanas,   u  otros  aspectos  que  ya  se  habían
manifestado  en  los  contenidos  del  Arte  Cubano  desde  las
originarias vanguardias.

Las  problemáticas  conceptuales  que  estaban  latentes  en  el
panorama artístico de la isla,  eran objeto de razonamiento
desde el complejo análisis sobre ¿Qué es una obra de arte?,
del polaco Stephan Morawsky . La compilación de textos de
Estéticas  (Tajonera  1991:  3-34),   el  magisterio  de  este
profesor de Estética Marxista del Instituto Superior de Arte
(ISA) discurría con sus estudiantes que inevitablemente en las
clases  de  arte  tenía  que  plantearse  el  debate  de  las
problemáticas inherentes a la obra de arte  en el contexto de
las realidades culturales cubanas; en vez de apropiarse de
modo  incondicional todo lo que en los textos aparecían  cuyos
estudios  estaban  muy   distantes  de  nuestras  reales
circunstancias.

Los reflejos de la nueva sensibilidad estética,  llevó a la
nueva generación de creadores formados en esta institución a 
interesarse en la participación política y a propiciar desde
el arte el análisis de las soluciones a los problemas de la
sociedad cubana, esto, conllevó a muchos a ser calificados  de
polémicos, trasgresores, irreverentes y cuestionadores. En la
plástica, la atmosfera de creatividad se hizo sentir con más
inquietud,  siendo para el momento la manifestación avanzada
en el vasto campo artístico y hasta cierto punto los más
agresivos y cáusticos por la intención de mostrar en imágenes
la molesta réplica al esquematismo de la etapa anterior.

La producción creadora se propuso  revelar críticamente las
contradicciones  de  la  sociedad  cubana,  los  problemas  del



hombre,  su relación con el mundo y consigo  mismo desde una
postura  valorativa,   problematizadora  y  de  transformación.
Desde un inicio “Se proclamó un interpretación elevada de
aspiración cultural, una representación formalmente exacta  de
la naturaleza que después se convirtió en una representación
mecánica de la añorada realidad  social: la sociedad ideal,
casi desprovista de conflictos, de contradicciones” (Guevara :
1965)

El arte se propuso mostrar y combatir, los males que emergían
en la sociedad cubana como la corrupción, tanto administrativa
como en las conductas ciudadanas y las tradiciones rancias, en
los  discursos  artísticos  se  veían  reflejados  actitudes  y
conductas de los exegetas del oportunismo, el dogmatismo,  las
posturas  homofóbicas   y   la  hipocresía  sexual,   la
autosuficiencia  y  el  abuso  de  autoridad.

Esta apertura como ruptura o  cambio sustancial en el orden
estético  facilitó  ciertos  calificativos  que  denotan  su
accionar,   algunos  artistas  y  especialistas,  en  la  arena
internacional  llamaron a esta etapa de: “década prodigiosa de
la Plástica Cubana”,  “el Ciclón de los 80” o el denominativo
más aceptado en el ámbito  de los teóricos de actualidad,  la
“utopía de los 80”,  por la aparición del llamado “Nuevo Arte
Cubano”, que de alguna forma revelaba con su espectro, su
papel y proyección en la sociedad cubana de ese momento.

(…)  Hay  un  movimiento  de  efervescencia  cultural,  de
cuestionamientos,  de  búsquedas,  de  reencuentros,
caracterizado por dos componentes: el rescate de raíces y
tradiciones populares y nacionales y la mirada especular con
el  mundo  exterior,  con  la  vanguardia  internacional,
socialista o capitalista. Lo que une artistas plásticos y
arquitectos es el rechazo a los dogmas, a los estereotipos, a
las  verdades  impuestas,  a  la  rigidez  normalizadora,  al
economicismo acultural, a la banalidad de las imágenes, al
populismo  demagógico,  al  reduccionismo  expresivo.  (Segre;
2003)



El inicio de la década hizo renacer la esperanza de que el
arte era necesario y que tenía el derecho de discutir la
circunstancia  de  la  vida  contemporánea  con  sus  propios
actores, y la plástica cubana había gozado en general de una
fuerte  influencia  de  la  cultura  de  la  conducta  ante  su
contexto, momento y mundo.  La exposición de Volúmen I (1981)
inaugurada el 14 de enero  de 1981 en el Centro Internacional
de Arte de Ciudad de la Habana, es un punto de referencia
todavía tímido para la aproximación al estudio de la conducta
artística de lo que acontecería durante el decenio, aunque  si
bien es cierto que su renovación formal -apropiadora de un
nuevo instrumental para el contexto- es resintonizadora de un
arte  con  lenguaje  universal,  que  descentra  o  desplaza  al
discurso  oficial,  por  uno  más  abierto,  plural  y
desprejuiciado.

Volumen I quiere decir primer volumen, lo cual significa  que
esta exposición no es un tomo cerrado  concluido en sí mismo,
sino abierta al futuro.  No se aprecia todavía una unidad
temática  o estilística,  es simplemente la presentación de
algunas obras significativas  dentro del trabajo  más actual
de varios artistas jóvenes, que no se  constituyeron como
grupo,  ni  defienden  una  tendencia,  más  bien  el  carácter
informal,  demuestra la afinidad personal  y el  afán común
del ensayo; sensible hacia  las últimas direcciones de las
artes  plásticas  actuales  en  su  evolución  hacia  un  nuevo
lenguaje del arte.

A partir de ellas estos jóvenes creadores intentaron decir su
palabra propia, la creencia  que el lenguaje  estético ha de
marchar al ritmo de su tiempo y abrirse a la innovación como
comportamiento. El mérito de este conjunto de obras de los más
osados  e  inquietos  radica  en  la  exploración  de  nuevos
territorios  donde  hallazgos  y  peculiaridades  personales
proporcionan  resultados, que se sienten en los nuevos aires
llenos de olor a pintura fresca y a entusiasmo vital, inquieto
y  optimista  en  el  intento  de  sacar  al  Arte  Cubano  del



compromiso  con  el  expresionismo,  el  surrealismo  y  otras
tendencias que ya habían dado sus frutos y se convertían en
caminos trillados, en un momento en que la plástica nacional 
estaba necesitada de actualidad y movimiento .

El crítico Gerardo Mosquera en las palabras de apertura de la
exposición, deja claro desde un inicio -en el  catalogo de la
muestra- el carácter fundador de la búsqueda y experimentación
que  cristalizarán  posteriormente  ya  en  particulares  sus
integrantes  en  otras  relaciones  de   producción  artística
ulterior, en la que sí se apreciarían perfiles muy comunes con
ciertas posturas que se solidificarían posteriormente en el
comportamiento  artístico;  Leandro  Soto,  Flavio  Garciandía,
Tomás Sánchez, Rogelio López MarínRubén Torres-Llorca, Juan
Francisco Elso, Ricardo Rodríguez Brey, José Bedia Morales e
Israel León, José M. Fors,  Gustavo Pérez, fueron los onces
expositores de esta muestra.

El Salón “Paisaje 82”, sería otro anuncio del cambio en la
obra  de  algunos  creadores  plásticos,   aunque  cohabitan
tradición-renovación desde una mirada diferente de interpretar
el propio concepto paisaje, los códigos del arte “primitivo o
naif” -Ruperto Jay Matamoros- adquieren simultáneamente con
los de los nuevos lenguajes otras funciones en el mismo género
por primera y a su vez un peso significativo por el libre uso
que de ello realizó el arte profesional, de las obras de libre
intuición. Muchos creadores habían concebido que el tema del
paisaje estuviera agotado, sin embargo esta temática después
del  premio  Joan  Miro  obtenido  por  Tomas  Sánchez  en  1980
adquirió mayor interés entre los artistas, en algunos casos
articularon con una cualidad más fluida y compleja “lo cubano
popular”, en los nuevos campos de exploración y libertades
morfológicas  de  las  tendencias  internacionales  como  las
propuestas enviadas al Salón por Juan Francisco Elso, José
Bedi,  Arturo  Cuenca  y  Tomás  Sánchez  entre  otros
representados.  



En tal sentido las poéticas y discursos artísticos comenzaron
a moverse en las vertientes figurativas postmodernas del Arte
Povera, el Land Art, el mínimal, el conceptualismo y ciertas
modalidades de nuevo realismo. Los efectos de la apropiación
creativa  de  estos  nuevos  caminos  del  arte,  ha  sido  la
disolución  de  las  fronteras  entre  las  manifestaciones
artísticas  para  hacer  valer  la  interdisciplinariedad,  la
intertextualidad, la tridimensionalidad y otros recursos en
las propuestas de  instalaciones, el uso de los happening, el
performance,  las acciones e intervenciones plásticas, entre
otras.

El grupo “Hexágono”, surgido luego del Salón de Paisaje de
1982,  tuvo en la Galería L, de Ciudad de la Habana una
muestra en la que se evidencia el carácter interdisciplinario
del discurso por la procedencia de sus miembros (Humberto
Castro  y  Consuelo  Castañeda,   artistas,   Antonio  Eligio
Fernández  (Tonel),  artista  y  crítico,  María  Elena  Morera,
Museóloga, Sebastián Elisondo y Abigail García, Fotógrafos).
Alrededor de este grupo de creación colectiva se concibió en
junio de 1983 el “Encuentro Debate” con los críticos, artistas
y público, sobre las propuestas artísticas de estos en la
Galería Habana.

Las posibles influencias de la obra de  Hexágono sobre otros
creadores  en  cuanto  a  su  visualidad  minimal  y  sus  bases
conceptuales pude localizarse por el trabajo que desplegaron
con sus intervenciones en espacios naturales y manipulaciones



procesales del entorno, aunque  en su momento parece exigua,
 sólo es más notable a finales de los ochenta en unos pocos,
fue  un  grupo  más  bien  tropológico,empleó  el  texto  visual
autónomoen  sentido  distinto  del  que  propiamente  les
corresponde,  pero  que  tiene  con  este  alguna  conexión,
correspondencia  o  semejanza.

Desde su surgimiento se desprendió enseguida la intención de
realizar una obra colectiva en el marco natural del Valle de
Viñales su hilo conductor estaba dado en que se efectuó sobre
el paisaje mismo  en una locación seleccionada por el equipo,
trabajar  en  el  paisaje  mismo  sobre  un  entorno  escogido,
transformándolo mediante la reorganización  físico visual  de
sus componentes por la adición  de objetos de por sí ajenos
que  se  integren  en  una  totalidad  compositiva,  concepto
planteado por el colectivo  con la idea de recrear contrastes
que enriquecen el medio natural ya sea por las disonancias
obvias  o  por  la  trasmutación  más  sutil  de  determinados
elementos del paraje escogido,  son recreados morfológicamente
indagando en una recreación de relaciones  entre el material y
su imagen fotográfica  que posteriormente formarían parte de
una composición instalativa presentada en la Galería en menor
escala sobre  un fragmento corpóreo tridimensional de la misma
obra,   combinando  las  imágenes  visuales  de  la  realidad
intervenida mostrada en las paredes del espacio de exhibición.

La  significación  plástica  de  la  metodología  de  Hexágono



radica  en el método de creación colectiva -novedosos en si
para el momento- para lograr armonizar el lenguaje plástico,
la idea sugestiva y el intercambio entre los participantes,
modulación de la sensibilidad estética en función de objetivos
e intereses comunes.  Fluida interacción no exentas de riesgos
pero  también  de  grandes  posibilidades  creativas   por  la
confrontación de ideas y experiencias que se materializan como
un  trabajo  colectivo  y  al  mismo  tiempo  personal  de  los
integrantes.

Arte en la Fábrica (1983), fue un  proyecto que dirigió Flavio
Garciandía,  surgido a partir de una idea de éste,  derivado
de los talleres y enseñanzas del ISA, que funcionó en la
industria metalúrgica Antillana de Acero, con el  propósito de
inserción social del arte para contribuir a la formación del
gusto estético de la población y prepararlos en la comprensión
y disfrute de los novedosos códigos artísticos,  involucrar a
los obreros y dirigentes de ese organismo,  lo que le permitió
contar  para el  proceso de creación artística con materiales
de ese centro productivo, otros creadores plásticos y obreros
del lugar.

En relación con esa voluntad de crítica y discusión pública
hubo  una  proliferación  de  nuevos  espacios  culturales  de
lectura, publicación y debate. El Centro "Wifredo Lam", a
partir de 1984, organizará las Bienales de La Habana,  evento
alternativo a los organizados en los centros universales  del
arte.  Los creadores manifiestan la vocación de aprender del
mundo y rescatar lo mejor de él y también una tendencia a la
crítica entre los jóvenes intelectuales formados en la etapa
revolucionaria.

Este evento de intercambio regional y universal, sobre todo
con  el  llamado  Tercer  Mundo  sirvió  como  espacio  de
coexistencia  de  todas  las  tendencias  y  estilos  del  Arte
Cubano, como puede apreciarse en sus iniciales ediciones, los
nacionales  presentaron  propuestas  menos  atrevidas  e
insinuaciones formales que denotaban hasta cierto punto un



timbre de nacionalidad que identificaba la madurez artística
de  los  creadores  del  patio,  y  la  confluencia  de  Artistas
Cubanos  de  diferentes  generaciones  con  disímiles  líneas
temáticas.

La participación de creadores de varias generaciones sirvió
como reencuentro-dialógico indirecto y al mismo tiempo espacio
de actualización y confrontación entre lo viejo y lo nuevo
pero con la intención de salvaguardar la unidad conceptual
ante  un  propósito  común,  identidad  que  se  verifica
visualmente,  cuando  se  analiza  el  papel  del  referente,
entendido este en un nivel asociativo: imagen-objeto-símbolo,
que ha sido uno los soportes esenciales para el estudio de lo
cubano visual, no solo por su clara capacidad de mensajes
entre  nosotros  mismos,  sino  por  la  posibilidad  de  crear
condiciones favorables a la situación comunicativa ante un
receptor  no  identificado  históricamente  con  la  realidad
presentada.

La plástica cubana se inscribe en coordenadas muy diversas:
espontaneidad  de  creación,  socialismo,  afirmación  de  la
identidad  nacional,  latinoamericanismo,  apertura  a  la
tendencia  occidental,  tercermundismo,  con  una  personalidad
propia en los ingredientes no occidentales en la endogénesis
nacional y por la existencia contemporánea de manifestaciones
culturales no fusionadas, perfil que puede ser muy fecunda  al
hacerse dueño de un espectro cultural muy vasto,  en el que la
multilateralidad  de  la  cultura,   a  partir  de  su  propia
síntesis permite incorporar con claridad variados elementos.
Se ha creído resolver los problemas de expresión propias, 
mostrando  folclorismos,  colores  locales,  tambores,
tradiciones   y aun intentando revivir  algunas momias de hace
tiempo  de los que muy pocos sabemos. No se trata de exhibir
alguna cosa de negros indios o criollos, mostrar la identidad
es  posible  desde  el actuar con ella, desde adentro hacia
afuera.

Los jóvenes cubanos inician movimientos en tal dirección. En



ningún ejemplo ha sido una búsqueda programática de identidad
y  en  esto  radica  la  diferencia  con  la  generación  de  los
setenta. Las obras expresan una identidad Latinoamérica  y
Cubana, porque ésta se ha ejercido , ha determinado  desde el
interior  los intereses, valores y enfoques que han modelado
los trabajos  y su proyección artísticas que relaciona la
solución de contemporaneidad de lo tradicional,  el llamado a
la tradición ha sido con frecuencia una trampa que ata desde
una  cómoda  postura,  las   posibilidades  de  enfrentar  con
eficacia las urgencias de la época actual.

La  Bienal  de  la  Habana,  se  convirtió  en  un  marco  de
referencias importantes para el análisis de los fenómenos de
la  cultura  visual  y  las  producciones  artísticas  de
comunidades, pueblos y zonas del hombre, en sus contextos
específicos, espacio grupal intelectual de reflexión y praxis
en  torno  a  nuestras  culturas  visuales  en  compañía  de
creadores, expertos e interesados de todas partes del mundo. 
Evento  que ha motivado un conjunto notable de críticas que
han aparecido en revistas especializadas, principalmente, de
América Latina, Europa y los Estados Unidos. 

Desde sus espacios, las estrategias conceptuales y prácticas
creativas  -manejados por los creadores de diversas latitudes-
logran  articular  los  vínculos  de  ciertos  dominios  de  la
creación artística, en los contextos difíciles desde el punto
de vista histórico, la variedad de enfoques y puntos de vista
sobre  el  giro  de  sus  ejes  o  “temas”,  que  muestran  la
convivencia,  en  el  entorno  físico  y  sociocultural  de
marginación  y  relaciones  de  poder,  migraciones  y  procesos
interculturales, conflictos del ser humano que habita en "la
periferia  de  la  postmodernidad",  apropiaciones  y
entrecruzamientos  culturales,  reflexión  e  intercambio  entre
artistas y públicos con críticos, curadores y  expertos de
otros  países  desde  ejes  temáticos  centrales  como:  "Arte,
Sociedad  y  Reflexión"  e  interacciones  entre  "Tradición,
modernidad  y contemporaneidad", que han sido -ante  los ojos



de  los  participantes-  entre  otros  los  temas  más
controvertidos, en el continuo de los desafíos en los que se
extiende la capacidad práctica y reflexiva del Arte Cubano
Contemporáneo.

En la producción creadora, se aprecia el modo de abordar el
debate sobre la crisis de valores éticos y espirituales, los
conflictos existenciales inherentes al hombre, vigentes en la
sociedad contemporánea en Cuba y en otras regiones, expresados
mediante  propuestas  que  discursan  acerca  del  cuerpo,
principalmente el rostro, el uso de objetos de connotación
simbólica en el individuo, la familia, los grupos sociales y
etnias, revelan el sentido de pertenencia o explicitan su
capacidad de evocación en discursivos artísticos y poéticas
 sobre "El individuo y los diversos registros de la memoria”
que   apelan  a  la   condición  humana  con  el  propósito  de
reafirmación.

La  revisión de la propia historia del hombre y su sociedad
con cierta vindicación de elementos preteridos de las llamadas
culturas  subalternas,  se  ha  propiciado  la  recuperación  de
pasajes ignorados, la historia no oficial y el rescate del
patrimonio  arquitectónico,  articulando  de  algún  modo  la
memoria individual,  familiar, íntima  y la memoria social,
histórica y  cultural, la diversidad de obras promueven el
debate acerca de las relaciones y el diálogo entre los seres
humanos,  en  medio  de  proyectos  globales  económicos,  y  el
resurgimiento  de  particularismos  étnicos,  religiosos  y
culturales,  que  resaltan  las  diferencias  entre  individuos,
comunidades y naciones.

El  imaginario  sociocultural  se  va  cargando  conceptualmente
para su detonación posteriormente de los problemas del hombre
y su proyección hacia el espacio público, no escapan a esta
renovación  del  lenguaje  de  las  imágenes  visuales,  la
 inserción en la ciudad del diálogo con el espectador; se 
objetivan proyectos artísticos interactivos en barrios de la
zona  histórica,  se  intervienen  plazas,  parques,  muros,



ciudadelas,   solares  yermos,  fachadas  de  edificaciones
antiguas y modernas, y son convocados talleres de apreciación
y creación con el público en general a modo de que desde la
cultura, el sujeto decida ahondar en las relaciones del “Arte
con la vida”.

La  presencia  en  la  Bienal  desde  1984  de  algunos  de  los
integrantes  de volumen I, así como,  otros creadores que
fueron allanando ese camino de experimentación y búsqueda  que
apareció con el llamado “Renacimiento Cubano” -término acuñado
por  Luis  Camnitzer  (1987:  4)  que  originó  el  estampido
artístico,  sociocultural  en  el  que  están  representados
propuestas  que  darán  un  matiz  más  avanzado  de  la  calidad
artística de los jóvenes expositores cubanos y que llamarían
sobremanera  la  opinión  de  la  crítica  internacional
especializada representada en el espacio expositivo del Museo
Nacional de Bellas Artes (MNBA).

José Bedia y su obra  “El golpe del tiempo”,  prolonga su
indagación  de  los  rituales  de  la  santería  cubana  y  la
superposición de elementos referidos a lo indo norteamericano,
maneja símbolos que aluden a la pureza  creando un complejo
producto metafórico en la que se integran  técnicas del dibujo
muy personalizadas que juegan con toda decodificación, esta
vez menos literal que sus trabajos anteriores  por el empleo
de códigos visuales de doble articulación y connotación.

Manuel Mendive, quien desde sus iníciales pasos durante su
formación como artista, había definido una línea inspirada en
los sustratos históricos de los espacios del mestizaje de
tiempos y vocación antropológica cultural, aproxima los mantos
temporales del pasado en el presente, mostrado desde claves
simbólicas. Premiado esta vez  durante el evento,  presentó un
espectáculo de compleja combinación de ingredientes culturales
vinculados a la santería de origen Yoruba como acción plástica
dentro de las combinaciones del Performance, el Body Art y la
Instalación.  Danza  ritual  inspirada  en  las  tradiciones
afrocubanas con elementos simbólicos elaborados por el mismo y



bailarines actores que aparecen cubiertos con signos que el
artista  traza  sobre  sus  cuerpos,  grafismos  corporales  que
derivan  en  metáforas  múltiples  y  polivalentes,  aspectos
difíciles de apreciar sin un antecedente de información y
conocimientos en cuanto empleo de recursos  e imágenes  que
disuelven limites de apropiación cultural y medios expresivos
del lenguaje del arte occidental.

La obra presentada por Juan Francisco Elso será la propuesta
de una escultura reminiscente evocativa de los santos de la
colonización  española,  ejecutada  en  madera  estucada  a  la
manera  del  siglo  XVIII,  cubierta  parcialmente  de  barro  y
lacerada por dardos rojos que hieren y verdes que retoñan,
logra descontextualizar la imagen de Martí y la historia de
Cuba  en  “Por  América”,  con  un  discurso  inquietante  y  una
manera de apreciar el icono del apóstol de la nación más
cercano a su significación trascendente y humana de su ideario
liberador para todos los tiempos y contextos del continente.

Humberto Castro, con la instalación “La caída de Icaro", busca
la  lectura  visual  hacia  la  comprensión  de  las  relaciones
humanas con el universo físico y el simbólico recreando con
metáforas visuales las mitologías modernas de los estamentos
de las ideologías y  la historia, evoca los laberintos de las
oposiciones,  civilización  vs  barbarie,   de  la  que  el  ser
humano  ha  tratado  de  encontrar  salidas  mas  allá  de  las
posibilidades reales .



Rogelio López Marín (Gory), constituye un caso singular en la
fotografía cubana. Su zona de intereses nunca ha tenido que
ver  con  la  de  sus  colegas,  además  de  ser  el  único
verdaderamente  rebuscado  en  todas  las  implicaciones  del
término. No hay casi ninguna virtud local en una obra muy
basada  en  lo  individual  como  fuente  de  universalidad.  Su
fuerza advierte contra un culto excluyente hacia la identidad
nacional  -tan  angustiosa  para  el  arte  latinoamericano:  lo
valioso no tiene que ser por necesidad lo que responda a una
originalidad étnica, si alcanza validez a un nivel humano
general.  Se trata, además, de un ejemplo de lo diverso en la
plástica cubana actual desde lo intimista y lo filosófico.
 Sus imágenes poseen un misterio evocador, nostálgico, que no
queda abierto a la disolución a pesar de su sugerencia actual
al actuar toda una concentración de sentido. Es cierto que la
exquisitez  formal  y  el  refinamiento  técnico  llegan  al
hedonismo. Pero su preocupación morfológica por el contrario,
está  siempre  en  función  de  expresar  señales  acerca  de  lo
humano y sus problemas.

“Te llevo bajo mi piel” de  Rubén Torres-Llorca, profundiza en
los deslindes que estableció la modernidad  para instaurar las
barreras  de  diferencia  entre  el  artista  y  el  artesano,  
productores  diferenciados  para  el  consumo  de  las  clases
hegemónicas y las subalternas de “lo culto” y “lo popular”
dinamitado por la posmodernidad pues en la práctica artística
del  continente  emergen  como  hibridación  de  componentes  de
características  mixtas.  El  estudio  de  matrices  populares
vernáculas,  refranes,  humor,  formas  artesanales  y  toda  la
parafernalia festiva, abigarramiento y discurso relativamente
cursi son difundidos para sus consumos.   

La cosmovisión gnoseológica de Ricardo Rodríguez Brey, en “La
serie estructura de los mitos”, expresa  la preocupación por
analizar el orden del espíritu y la materia en el mundo humano
desde donde sobresale una dosis critica y de cuestionamiento
antes  practicas  que  están  implícitas  en  el  imaginario,



reivindica valores subestimados por el discurso hegemónico. 

Flavio  Garciandía,  quien  muestra  los  resultados  de  su
investigación de los elementos Kitsch en la cultura cubana en
“El  síndrome  de  Marco  Polo”(1986),  se  inspira  en  dos
componentes visuales de intercambios, con mesurada factura y
habilidad  técnica,  los  signos  adquieren  una  seriedad
antropológica y un insinuado sentido de humor, la simbología
del restaurante chino  con personajes de historietas cubanos,
la obra tiene un doble discurso:  uno referido al interés por
viajar, por consumir horizontes culturales explicitando las
duras  restricciones  migratorias  y  otro  sobre  identidad  y
tránsito al ironizar ornamentos y prototipos culturales, que
permitirá  emplear  estas  derivaciones  formales  en  las
instalaciones “Tropicalia I” y “Tropicalia II” de 1988, en lo
que se aprecia la manipulación de recursos expresivos de los
drippings de Pollock, la Acttion Painting y la escenografía de
la  jungla  a  lo  Wifredo  Lam,  parodia  la  Perestroika  de
Gorbachov, recrea un telón de fondo con una decoración a base
de  planos rojos y negros , diamantina y dorado como estampa
serigrafía  para  subrayar la fuerza expresiva de emblemas
aculturados;  el uso y mal uso de la Hoz y el Martillo,
 transfigurado en falo a modo de orgia ideológica tropical.  



Pero si algo significativo fue la Bienal, también lo fue la
exposición  colateral  auspiciada  por  el  ISA  en  su  espacio
docente. Coincidió con los primeros pasos  de una promoción de
jóvenes que en el segundo lustro de los 80´  transformarían el
panorama plástico nacional. Participaron alumnos y otros que
comenzaron a manifestarse desde allí adentro, e integrarían
posteriormente  la  nómina  de  participantes  en  eventos
relacionados con la Bienal de la Habana , haciendo  que la
institución se convirtiera en una académica “sin igual” en el
Tercer Mundo, hoy conocida como la Universidad Latinoamericana
del Arte, siempre vinculada  con la etapa de auge en las Artes
Plásticas  y que desde la segunda mitad de la década daría al
traste  con  un  grupo  de  propuestas  artísticas  de  amplia
difusión y significación, estimulados por dos  profesores y
artistas plásticos,  Flavio Garciandía y Consuelo Castañeda
quienes contribuyeron a renovar enfoques, exigir,  orientar y
estimular la búsqueda creadora.

Estos   jóvenes  artistas  modularán  con  aires  propios  la
dinámica trayectoria del Nuevo Arte Cubano, caracterizados a
grandes rasgos,  por obras con un predominio del lenguaje del
arte postmoderno e intereses de tipo conceptual, reafirmaron
el  ser  humano  en  su  contexto  vital   con  una  visión  no
enajenada del mundo, motivados  por el empleo de la simbología
kitsch popular y lo vernáculo, centraron el replanteo de las
problemáticas  existenciales del individuo en sus  orígenes de
formación. 

Los destellos iniciados por volumen I, manifestados en un



grupo de exposición que fueron surgiendo a partir de 1981 y en
los que de manera directa o indirecta estuvieron involucrados
estos expositores de la muestra del Centro internacional de
Arte, abren una etapa más crítica y compleja en las Artes
Plásticas Cubanas: por una parte se abandona el tipo de obra
de  los  70´  -de  propaganda  e  ilustración  o  de  discurso
comprometido- por  otra que defiende la autonomía del arte a
la vez que se implican en proyectos de intervención pública y
de socialización,  se advierte una conciencia crítica que no
se había manifestado públicamente con anterioridad. El eco de
los  procesos  de  reformas  desarrollados  en  los  países
socialistas  de  Europa  del  Este  estimularon  nuevas
interrogantes en el pensamiento social, el inmovilismo del
pensamiento creador heredados de los elementos dogmaticos de
los años setenta intentaba quedar atrás.

Emergen de súbito, un grupo de artistas jóvenes, que llevaron
al contexto del arte la iconografía popular tradicional para
devolverla a modo de  reflexión sobre la estética  cotidiana .
En las obras de estos jóvenes creadores la manipulación de la
estética cotidiana inserta “lo kitsch” en los performances y
las  instalaciones,  lo  "efímero"  pasa  a  ser  una  elección
preferida, así como, los "textos happening", interesados en
subvertir, agredir y transgredir, dejan una zona conceptual de
cuestionamiento de la legitimidad como patrimonio exclusivo
del hecho de circulación.

Emplean el humor como estrategia de visualidad, asumen éste,
con el carácter y comportamiento de una de las vertientes
significativas de la Historia del Arte Cubano que ha servido
para  expresar el acontecimiento de la realidad, a partir de 
la ironía y la mofa;  manifestado como ética de un perfil
humorístico que roza el choteo de modo natural,  identitario y
de comportamiento actitudinal, naturaleza, que  expresa en
"nuevas  posturas"  de  algún  modo  la  praxis  artística,  los
problemas  y  las  confrontaciones  sociales,  el  replanteo  de
cuestiones  éticas  de  la  conducta  humana,  la  sátira  al



comportamiento superficial del individuo y la doble moral , la
recurrencia del tema del sexo, tabúes culturales y escudos de
moralidad arraigados en la sociedad, mediante el empleo de
“formas malas” (bad painting) festivas y carnavalescas, que
darían al traste con la ocurrencia de líneas temáticas del
 estampido de los  grupos de creación colectiva de la mitad de
la década.

La  obra  de  Ana  Albertina  Delgado  (1963)  manifiesta
proposiciones  que  son  matizadas  con  una  riqueza  sutil  de
significados que apuntan a las problemáticas cotidianas de las
intimidades  de  lo  propiamente   femenino.  Adriano  Buergo
(1964),  hiperboliza  más  de  sus  límites  las  formas   y
estructuras propias de presentaciones de lo cursi y lo risible
 de la iconografía tradicional popular , en un exceso de
formas  a  modo  de  barroquismo  tropical  que  conducen  a  una
distinguida dimensión semántica donde el exceso formal, va mas
allá de la sátira; es como si lo barroco,  que se traduce más
bien por el gusto de la forma opulenta, la línea curva, y la
riqueza del color en el propio enunciado,  sobrepasara el
sentido de la burla de lo supraKitscht.

Lázaro Saavedra (1964) es quien profundiza en una moralidad
asumida  en la tradición y penetra en las confusiones de las
conductas humanas valiéndose de un grupo de imágenes claras y
recónditas de los laberintos del ser humano con un sentido
filosófico. El sentido principal de la acción poética de este
artista  reside  en  ser  mensajero  de  esos  trasiegos  que  se
producen en el ámbito de percepción y el uso popular, por  una
sensibilidad impregnada de las formas particulares  que toman
cuerpo en los códigos de conducta, los estilos de vida, las
formas de pensar, el imaginario emblemático, las modalidades
de la comunicación y el contexto cultural del arte.  



Su poética habla desde esa zona, como alguien que habita en
ella y desde  la cual ha tomado su  voz,  sus obras se sitúan
siempre  desde  esa  perspectiva  donde  se  gesta  lo  popular
urbano. El gran recurso que sostiene la poética de lo popular
en Saavedra es el humor, procedimiento importante que consiste
en  manifestar  una  multiplicidad  de  voces,  de  sujetos  de
opinión, como parte de sus propias obras, reveladoras de las
opiniones  del  creador,  sobre   las  fuertes  corrientes
ideológicas que impregnan nuestra vida, “Virgen” es una de las
obras donde aparece la Caridad del Cobre dentro de la barca de
los pescadores, que es donde más se le necesita, según él
mismo sugiere – y que puede ser  interpretado también como un
intento migratorio de la santa-.

La confrontación de sentidos dentro de su obra, es un rasgo de
un creador con una tendencia natural hacia lo instintivo,
hacia  la  espontaneidad,  hacia  lo  inmediato.  Los  temas
desbordantes de referencialidad cotidiana, la emotividad de
sus comentarios, inclinación primera a la que sobreviene una
corriente de sentido contrario donde se pone de manifiesto la
poderosa capacidad analítica de su pensamiento y despliega
entonces, como contraparte, un enorme poder de reflexión, de
discernimiento y de conceptualización sobre todos los temas
que toca.  (Rodríguez 1988: 125)

Se ha distinguido que estos jóvenes creadores habían realizado
una  apropiación  incorrecta   del  conceptualismo  y  el



posmodernismo,  pues  han  incorporado  más,  que  la  filosofía
general de estas corrientes en medio de una problemática 
histórica  sociocultural  propia.  (…)”la  recepción  de  las
influencias externas significa la inclusión de estas en el
sistema de relaciones de la unidad cultural, lo que en este
caso es inevitable”  (Bernstein, 1984: 266).  Como siempre se
ha  manifestado,  en  la  historia  del  Arte  Cubano,  estos
fenómenos reciben inevitablemente  nuevos significados  y como
toda innovación reestructuran de alguna manera el sistema que
se recibe.

Las  formulaciones  teóricas  de  la  postmodernidad,  llegarían
tardíamente  a  generar  la  sustentación  conceptual  de  las
propuestas artísticas, el conjunto de proposiciones, valores o
actitudes -independientemente del grado de su validez teórica-
, no puede negarse que exista y funcione ideológicamente como
parte de la cultura, la sensibilidad o la situación espiritual
de nuestro tiempo; el rechazo a la totalidad y a los grandes
relatos, el culto al fragmento y a la diferencia, los usos del
desorden, la ironía, el relativismo, la actitud lúdica,  como
tipología  de  la  nueva  sensibilidad,  que  para  algunos,  se
corresponde con la existencia de una nueva época, o período
distinto a la modernidad.

Desde  las  complejas  coordenadas  de  su  propio  contexto  se
estructura  un  discurso  derivado  de  las  realidades  de  los
problemáticas del mundo actual, se parodia la variedad de
aspectos  de  la  sociedad  contemporánea  -latinoamericana  y
occidental- en el que está insertado el hombre con toda su
sensibilidad;  se  retoman  algunas  temáticas  que  fueron
invisibilizadas por la producción plástica anterior y emergen
de las actuales realidades políticas e ideológicas a nivel
global en medio del progreso de la ciencia, la técnica, y las
nuevas tecnologías de la información y las comunicaciones,
discursos  poco  referenciales  y  temas  trasgresores,  que  se
valen de una serie de niveles temáticos, recursos técnicos y
juegos verbales.  



Sin embargo, esta recepción intensiva de la experiencia ajena,
asimilada o tomado de préstamo, recibe un significado distinto
en la cultura cubana;  las aperturas posmodernas son empleadas
cuando  estas  acoplan  en  las  preocupaciones  del  contexto,
actúan como detonantes, del mismo modo que la orientación
conceptual que sirvió de base para una más profunda indagación
en  los  fundamentos  culturales  latinoamericanos  y  no  el
constante  referente  de  comparación  con  los  fundamentos  de
Europa o América del norte .

Otros creadores habrían de sumarse a este proceso de búsqueda
y cambios en los lenguajes con el mismo interés de renovación
del Nuevo Arte Cubano de los 80´, aunque algunos sus obras
alcanzarían un mayor esplendor y serian mejor apreciada en la
década  siguiente,  estos  iniciales  pasos  dentro  de   este
movimiento  los  sitúan  también  como  adelantados  en  esta
experimentación discursiva y formal.

Sandra Ceballos (1961) desarrolla una paisajística new wave,
la estructura formalista de sus producciones y la indiferencia
mostrada por la audiencia crearon las condiciones idóneas para
la aparición de su renovación.  Tratando temas sociales y
culturales de actualidad que tienen a menudo como tema central
la enajenación de los sujetos en la sociedad contemporánea:
están siempre presentes en sus planteamientos, la angustia
existencial, el suicidio y las experiencias con las drogas.

Rocío García (1955) es la primera pintora que ha centrado su
obra en la mujer con una visión desde sí misma, para ella el
arte y la literatura ha sido un negocio de hombres en un
sentido en que la mujer ha estado atada por tantas costumbres
y convenciones que a menudo ha ido presentándonos el cuerpo
femenino de cuerpo entero; incluso cuando lo ha pretendido con
toda  intención,  con  frecuencia  los  resultados   han  sido
clichés  de nuevo tipo por la falta de espontaneidad de una
expresión libre y por la tradición en la que se apoya. Ana
Albertina y Rocío inician  un desarrollo que, según avances
del mundo de la emancipación de la mujer, permitirá al arte



llenar lagunas en su expresión de lo humano.

Magdalena  Campos  (1959)  exhibe  en  sus  muestras  genitales
masculinos y femeninos con una visión desenfadada que tiene
por bases una dimensión mitológica  que se alberga en la
cultura de la sexualidad con arraigos en lo primitivo; el sexo
se presenta como símbolo de poder, proclama la sexualidad
femenina en el que en ocasiones es vista desde los mitos
mesoamericanos ligados a la fecundidad universal y alusiones a
la cultura vernácula,  relacionando los símiles populares del
sexo  y  las  frutas  ,  estetizando  las  zonas  ocultas  de  la
relación  amorosa  respecto  a  los  órganos  internos  y  los
anticonceptivos intrauterinos.

Tomas  Esson  (1963)  consigue  una  expresión  absolutamente
personal, se apoya en una tradición de lo grotesco  en su
línea más chocante, deudora del chovinismo popular que alcanza
dimensión mitológica cuando sus monstruos parecen vivir  en un
tiempo mítico, primigenio y al mismo tiempo convertirse en
indeseables, su iconografía con un sello único es portadora de
un mensaje cargado de críticas a las actitudes y conductas que
muestran el lado rechazante e indeseable del abuso de poder la
prepotencia  ofensiva   de  ciertos  personajes  públicos,
descartando lo que ocurre en un detrás de la fachada externas
de  estas  personalidades,  por  lo  que  su  obra  resulta
sobrecogedora  y  por  la  manera  de  mostrar  las  actitudes
respecto al empleo del sexo como símbolo de  autoridad y



potestad prepotente.

El  manejo  de  estos  conceptos  han  producido  la  recreación
imaginativa de los soportes referenciales de “lo cubano”,  a
partir de una estampa sensorial peculiar, que ha generado
identificaciones superficiales en aspectos cromáticos y en la
organización del espacio de  localización de este componente
que  trasciende  el  concepto  mismo  desde  el  punto  de  vista
histórico-estilístico,  la  apropiación  que  de  estas
motivaciones  había  realizado  la  propia  cultura  popular  
permite apreciar “La apropiación visual de la cubanía” mas
allá de cualquier expropiación de representación factual, más
bien, estos conceptos definen una manipulación  metafórica,
que parece complejizar el mensaje, crea un sistema semántico y
un figurativismo enriquecido, desde una fantasía plástica, que
adquiere  una  sensualidad  más  poética,  menos  evidente  e
inmediata” (PogolottiG. 2005: 115).

En el contexto histórico sociocultural de fines de los 80,
emergen en los sectores más jóvenes expresiones contestatarias
de la cultura, como la música rock y la cultura freakie.  La
literatura,  demoró  un  poco  más,  el  escepticismo  ante  las
experiencias  vividas  en  la  etapa  del  “Quinquenio  Gris”
demoraron un poco, más bien  ocurrió un fenómeno a la inversa,
como un dejar hacer, un campo de nadie,que los novísimos se
dedicaron prioritariamente a revelar conflictos y personajes
de  reciente  aparición  en  nuestra  sociedad,  desatendidos,



marginados socialmente, y los excluidos del discurso oficial,
o desconocidos por éste.

En el arte se vuelve a retomar la relación entre arte y
política,  pero  con  una  actitud  más  turbulenta.  Desde  lo
sociocultural se vaticinaba la proyección a modo de augurio lo
que  posteriormente  se  manifestaría  en  la  supervivencia
cotidiana, los males sociales que estaban ocurriendo en la
sociedad  cubana  y  que  fueron  desatendidos  oficialmente  o
sometidos  a  los  interminables  caminos  de  la  burocracia,
encontraron  en la sensibilidad popular -entre las aguas de la
resignación y la toma de decisión a no dejarse vencer ante las
carencias- soluciones diversas y que en cierta medida con su
trasgresión,  provocación  e  insulto,   se  convertían  en  el
discurso de los desfavorecidos socialmente. 

Las principales direcciones y líneas temáticas incrustadas en
el Arte Cubano serian reanalizadas de una manera heterogénea,
en este momento y en medio de otras condiciones históricas
concretas, la generación que emerge en los ochenta bajo el
imperativo de otros códigos, giros conceptuales y renovación
de los lenguajes del arte en el contexto, se apoderan en el
orden de los contenidos y las formas del espacio conquistado
por sus predecesores.

En el segundo lustro de la década,  la dirección del gobierno
revolucionario  inicia el “proceso de rectificación de errores
y tendencias negativas”, campaña iniciada alrededor de 1986
para  "purificar"  de  desviaciones  al  socialismo  cubano.  Se
acentuaba el discurso de exaltación nacionalista, cíclicamente
reavivado, por las políticas ya tradicionales de aislamiento y
hostilidad  hacia  Cuba  practicadas  por  sucesivas
administraciones de Estados Unidos. A partir de ese momento
 el  pueblo  -los  trabajadores  intelectuales  y  manuales-
comenzarán a exponer en asambleas dirigidas por sus propias
direcciones de masas y políticas, aquellos aspectos claves de
la  política,  la  economía  y  demás  argumentos  sociales  que
constituían  deformaciones  y  elementos  nocivos  para  el



desarrollo  de  la  nación.  El  contexto  propiciaba  un
intercambio, un diálogo abierto entre todas las partes y sobre
todo,  la búsqueda de soluciones propias que dieran al traste
con la erradicación de las problemáticas  y contradicciones
que perturbaban la vida política, económica y sociocultural de
la isla.

Es el período, de la emergente estampida de grupos artísticos
de creación colectiva que no respondían a las instituciones
culturales, eran jóvenes patentes de una irreverente rebeldía
que trascendía el ámbito artístico; de ellos queda muy poco o
aislado  testimonio  en  imágenes,  la  evidente  insuficiencia
 gráfica de la obra grupal de los ochenta, entre sus posibles
causas o  revisión sobre las intenciones de ese movimiento,
ese  desierto  icnográfico  puede  deberse  al  poco  interés  o
inexperiencia  de  registrar  documentalmente  la  historia  que
escribían, sobre la fuerza de la utopía que se desligó del
mercado, básicamente porque no fue hasta la década siguiente
con la agudización de la crisis económica y la despenalización
del dólar estadounidense, que surgieron con gran intensidad
“las  ferias  de  arte  y  artesanías”  en  los  circuitos
capitalinos, un modo de supervivencia ante las carencias y la
crítica situación económica, en lo que todo tenia precio como
mercancía.

Los  resultados  esperados  de  las  pedagogías  artísticas
experimentales comienzan a materializarse en “los proyectos” y
“los  grupos  de  creación  colectivas”  en  los  que  alumnos  y
profesores fueron protagonistas, las postreras “pragmáticas”
de los noventa , tuvieron su  antecedentes en los nuevos
espacios de experimentación, que sacaron al arte del cerrado
recinto de las academias para insertarlos en la sociedad,
 objetivados en  distintos tipos de inserción social en el
contexto,  ya fuera;  en centros de producción, educacionales
o de otro tipo, aunque bajo el imperativo de  la línea de
orientación crítica y reflexión característica .

El  Grupo  Puré  (1986-1989),   integrado   por  Ana  Albertina



Delgado, Adriano Buergo, Lázaro Saavedra, Ciro Quintana y Ermy
Taño, estudiantes del tercer año de artes plásticas del ISA
comienzan a trabajar con obras individuales y colectivas que
atentan contra la llamada seudoestética de la media social y
el  Kitsch,  llevaron  al  contexto  del  arte  la  iconografía
popular  tradicional  para  desde  el  espacio  del  arte,
reintegrarlo a un público  que viéndose “reflejado”, se sentía
agredido con su propia “estética práctica”; aunque algunos se
acercaron  al  quehacer  que  propugnaba  Torres  Llorca  en  su
acercamiento  al  Kitsch,  se  estiman  incompatibilidades  en
cuanto a ejes temáticos y poéticas, si bien puede apreciarse
una recurrencia a lo urbano, lo marginal y lo popular en la
obra de los integrantes del grupo desde un primer momento del
replanteo del polémico discurso.

El grupo Arte Calle se fundó en junio de 1986, surgió de la
idea de formar un grupo para hacer pintadas y protestar por el
hecho de que los estudiantes de arte no podían exponer en los
espacios  estatales  ni  participar  en  ningún  evento
artístico, pues esa política cultural discriminaba y limitaba
a los estudiantes de artes,  manifestado en el primer trabajo
mural en la “Playita de 16” – municipio Playa- con un texto
que  decía:  "No  necesitamos  Bienales,  nosotros  tenemos  el
espacio",  esto  propició  que  se  entendiera  como  el
disconformidad  de algunos pintores que habían quedado fuera



de la selección oficial de participantes cubanos a la Bienal,
pero los verdaderos autores eran estudiantes de entre 14 y 15
años  de  la  escuela  elemental  de  arte  de  23  y  C  “20  de
octubre”:  Ofill Hechevarría, Leandro Martínez, Ariel Serrano,
Erick Rojas, Irán Plata, Ariel Cancio, y Aldito Menéndez,

A  partir  de  septiembre  de  1986,  en  el  primer  año  en  la
Academia de Bellas Artes de San Alejandro, el grupo se fue
reduciendo a los miembros más comprometidos con el proyecto,
Ofill,  Leandro,  Serrano,  Aldito  Menéndez  y  posteriormente
fueron añadidos cuatro nuevos miembros: Ernesto Leal, Erick
Gómez,  Iván  Álvarez  y  Pedro  Vizcaíno.  Entre  1986  y  1987,
realizaron  murales:  en la Torre del Cocinero, de la calle 26
en la barriada del Vedado, en el Parque Fe del Valle en el
municipio de Centro Habana y en la calle Zapata, frente al
cementerio de Colón el  mural más polémico con el texto “el
arte está a pocos pasos del cementerio” (actualmente borrado).

Algunos de sus  trabajos  se ajustan también a la  definición
de happenings como la exposición  concebida para una sola
noche "ojo pinta”, en la Sala Talía, el 11 de enero de 1988,
que consistió en una parodia de las típicas inauguraciones de
pintura, pero sin un solo cuadro en las paredes, tan solo una
oca que se pasó la noche “ensuciando” toda la galería y la
intervención de Abdel Hernández  que se acostó a leer un libro
sobre una colchoneta, en una esquina de la galería, con los
pies atados y un texto que decía algo así: "Si quieres hablar
de arte, desátame".  Era una chanza a las galerías y espacios



artísticos tradicionales y a la política cultural oficial que
promovía  la  desfasada  pintura  de  salón,  heredada  de  la
tradición  burguesa,  antes  que  al  verdadero  y  nuevo  arte
revolucionario  demostrando   que  a  las  inauguraciones  el
público acudía a beber, conversar y relacionarse, todo menos a
ver las obras.

Trabajaron con gran ahínco los performances que hicieron en el
Paseo  del  Prado  y  en  “No  por  mucho  madrugar  amanece  más
temprano”,en la Fototeca de Cuba o el famoso “Somos de oro”,
cuando  se pintaron de dorado y se sumergieron en la bahía de
La Habana, frente al Centro de Artes Plásticas y Diseño, con
pancartas que decían  frases como "Síganos, somos de oro";
"Oro  parece,  plata  no  es”,  “easy  shopping",   trabajos  de
contenido  político  en  perfecta  armonía  y  estructura
conceptual.

Arte Calle surge con un juego discursivo trasgresor, hasta
irse tornando más tenso ideológicamente, asimila y manipula la
estética del mal gusto con una identificación al lenguaje Punk
y el modo de hacer New Wave, incorporan en sus intervenciones
callejeras el “graffiti” y el “badpainting” (mala pintura ) y
una marcada conexión con la cultura citadina Underground. 
Resultó  para  la  crítica  en  general  el  más  polémico  y
controvertido de los grupos de la década,  lo que más se le
señala,  es  la  búsqueda,  casi  desde  sus  inicios,  de  la
interacción con el público, en sus más de nueve experiencias
grupales en lo que se  incluye un concierto, se expresan a
través de la acción plástica, el performance y los murales,
invitaban a participar del proceso creativo, al transeúnte o
espectador. En la intervención plástica que realizaron en el
Salón Villena de la UNEAC se presentaron protegidos por capas,
overoles  y  caretas  anti-gas,   durante  un  encuentro  entre
críticos y artistas, expusieron  pancartas que decían: “Arte o
Muerte, venceremos”; “en caretas cerradas no entran moscas”,
“sepan  señores  críticos  de  arte  que  no  les  tenemos
absolutamente ningún miedo”,  ésta la colocaron  sobre el



crítico Gerardo Mosquera. 

A   finales  de  1988,  Ofill  Hechevarría  comenzó  a  utilizar
elementos  del  espectáculo  musical  en  sus  performances  y
grabaciones musicales e  influyó en que se reunificaran para
el  proyecto “Artecalle en Concierto” en el Teatro del Museo
Nacional de Bellas Artes, suspendido por los especialistas, 
pero la tarde del 8 de Agosto de 1989, cientos de personas,
acudieron a la cita en el MNBA. Algunos se sentaron  en el
parque a beber  lo que sería la última botella del grupo
Artecalle (Menéndez: 2011).

El Grupo Provisional (1986-1989), compuesto por Gleixis Novoa
y  Carlos  Rodríguez  Cárdenas,  no  tenía  una  existencia
permanente –en un momento inicial perteneció Segundo Planes,
quien luego continuó prestándoles asistencia e intercambiando
ideas con ellos-. Invitaban a otros artistas y se incorporaban
a  otras  acciones  grupales,  cada  propósito  especifico  lo
reconstituían  sin  el  deseo  de  ser  un  grupo  rígidamente
estable;  existían ante alguna acción y cesaban cuando estas
se rescindían.  Realizaron así ocho muestras, cinco del grupo
invitando a otros creadores y participaron en tres colectivas.
Se cuestionaban la rutina social, hacían notar el peligro de
la repetición mecánica de los ideales originales a lo largo de
casi treinta años. Poseen una postura crítica de la realidad
social surgida de las ideas del Taller de serigrafía. 

El Grupo “ABTV” (1989 – 1991) en relación consciente con el
tema  religioso  de  orientación  cristiana,  abordan  en  el
discurso, los problemas espirituales y existenciales de este
segmento  sociocultural   circunscritos  a  esos  80,
principalmente funcionaban con estrategias grupales para darse
a conocer, lograr una promoción e insertar socialmente la
obra.  Aparejado  a  esto  funcionaba  otro  aspecto  como  la
censura, la que era  aprovechada por el artista para que su
nombre y obra "sonaran". Algunas de estas propuestas hacían
funcionar  estos  resortes  para  legitimar  y  legalizar  sus
muestras que esa misma censura, paradójicamente, rehabilitaba



a la obra y al artista "con un atractivo adicional", herencia
de acción que en esos tiempos  ridiculizó y desmontó fachadas
de  ciertos  funcionarios  oportunistas  y  conllevó  a  la
decantación  por  una  u  otras  vías  de  la  “mala  yerba”
ochentiana. El terreno de la utopía y el romanticismo de ese
decenio, se desencantaron,  se había expandido una conciencia
en ese territorio y era necesario redefinir las posibilidades
reales de insertar el arte en zonas más específicas. El nombre
de este Grupo se debe a las iniciales de los apellidos de sus
integrantes: Tanya Angulo, Juan Pablo Ballester, José Ángel
Toirac e  Ileana Villazón.

EightynsS.A. -Ochentistas Socios & Amigos- en medio de una
etapa  matizada  de  grandes  acontecimientos  históricos  y
sociales  nacionales  e  internacionales  muestra  un  sentido
lúdico con las relaciones de la etapa anterior, mezclando lo
paródico  y  lo  problémico,  en  medios  de  las  desdichas,  
incorporan el performance para ironizar la crisis de valores
que se había fundado en la avidez por lo extranjero, la no
coincidencia de los ejes temáticos en los discurso artísticos
y las vías de realización productivas.  Centrado en el respeto
al  espacio  artístico  individual,  condiciona  el  infortunado
interés de un trabajo integrativo cohesionado .

Lo  positivo  de  sus  influencias  y  algunas  estratégicas
productivas  en cierta medida generó posteriormente jubilosas
actitudes creativas y comportamientos artísticos en proyectos
de  ambientación  e  intervenciones  que  conformación  espacios
artísticos,  donde  se  puede  apreciar  una  yuxtaposición
discursiva  derivadas  de  las  propuestas  artísticas
particulares  de un integrador trabajo colectivo de creación.

En una dirección igualmente participativa e interactiva se
orientaba “El Proyecto Pilón” (1989), pero bajo  la concepción
del artista como parte de un equipo que indagaba en problemas
de su contexto de incidencia y de modo interdisciplinario
trazaba  estrategias  para  la  solución  de  los  mismos.  Este
terreno va sobregirando, asimilando elementos extrartísticos.



Uno  de  sus  principales  estrategas  es  Abdel  Hernández,  su
discurso desplazó lo estético hacia lo funcional, para revelar
zonas de conflicto social. Desde esta postura se abandona el
estatuto retiniano de amparo moderno, se rompe con el sentido
emancipador,  buscando  una  integración  a  las  zonas  de
incidencia referidas para resolver, artísticamente o no, sus
conflictos y contradicciones.

En esta diversidad de caminos encontramos una dirección que
empleaba  el  arte  como  canal  analítico  y  crítico  en
correspondencia con las necesidades de su tiempo, presentando
los problemas argumentados a través de posiciones avaladas por
aspectos  teórico-prácticos  reales  y  concisos,  empleando
resortes irónicos y humorísticos, se cuestionaban las rutinas
discursivas  y  sociales  del  contexto  cubano,  mostrando  los
mecanicismos y dogmas. Este era el caso del grupo Provisional
y de un modo más rígido y radical el grupo Arte Calle. En
ellos  se  denotaba  una  educación  bajo  la  idea  de  que  el
revolucionario mantiene y propone una conducta audaz ante los
problemas.

La renovación en el lenguaje de la gráfica se adentra en el
trabajo realizado por el grupo “Nudo”; dúo conformado desde el
taller  de  serigrafía  por  Eduardo  Marín  y  Vladimir  Laguno
quienes revitalizaron con una nueva frescura esa técnica en la
creación  de  carteles,  catálogos,  pullovers,   producción
trascendente como el cartel sobre la película de Juan Carlos
Tabío,  “El elefante y la bicicleta” y el gran performance
“LPV” realizado en 1989 en el terreno de pelota del circulo
social José A. Echevarría , “La plástica Cubana se dedica al
Béisbol”.



En marzo de 1989 como expresión de una década de voluntad y
esfuerzo común entre artistas y las instituciones auspiciados
por el Ministerio de Cultura,  se abrió un espacio a 18
propuestas  de exposiciones con el “Proyecto Castillo de la
Fuerza”  que  se  desarrollaría  en  el  museo  ubicado  en  la
fortaleza más antigua de América, el “Castillo de la Real
Fuerza”. El propósito  surgió  como una alternativa especial 
para las Artes Plásticas donde todo lo nuevo encontraría cauce
posible, los promotores de esa iniciativa Félix Suazo,  Alexis
Somoza   y  Alejandro  Aguilera  se  propusieron  entre  sus
objetivos, articular un proyecto cuya inserción en la dinámica
sociocultural  permitiera  una  aproximación   y  un
esclarecimiento al fenómeno de la plástica en ese momento.
También se quería concentrar a un grupo de propuestas  más
reciente, que operaban  de manera sistemática y coherente en
el  ámbito  artístico  y  que  desplazara  las  polémicas  más
reciente en el plano de lo extrartístico, para establecer una
maniobra coordinada entre los creadores y la institución Arte.

Fue una estrategia con una profunda estructuración conceptual
como propuesta de los artistas Alexis Somoza, Félix Suazo y
Alejandro  Aguilera,  para  la  instrumentación  de  un  espacio



físico de  circulación social de las obras de arte  de las
producciones plásticas más recientes , lo que facilitaría un
lugar con una infraestructura concreta más dinámica que la
existente  en  otros  espacios  promocionales,  que  exigía  una
colaboración entre el artista y la institución respecto a la
capacidad tecnológica de esta última para la distribución de
la obra de arte.  Esta idea se replanteaba un nuevo enfoque en
cuanto a la educación estética de un público para apreciar la
complejidad de las producciones plásticas emergentes en cuanto
a rasgos morfológicos y conceptos, valores inherentes al texto
artístico  y  otros  aspectos  en  cuanto  a  semiótica  de  la
imagen,  empleo de recursos y medios expresivos del lenguaje
más  actualizado del arte, el uso y manipulación de símbolos
de la tradición universal y local que había generado una zona
de  conflicto  entre  los  receptores  y  el  artista  por  la
promoción distorsionada de  los encargados de la distribución
de estas producciones. 

Amparado por los prepuestos teóricos y metodológicos de la
distribución arte -parte de una trilogía que contempla el
sistema de producción, distribución y consumo-,  planteados
por el crítico e historiador del arte peruano Juan Acha, se
justificaba  la  capacidad  de  los  creadores  como   para  
intervenir  en  la  “distribución”  de  la  obra  de  arte  en
circulación:   así,  propiciar  una  recepción  adecuada  del
fenómeno , ya que ésta como parte de la cultura artística y
zona  de  la  actividad  social  no  existe  al  margen  de  las
acontecimientos del contexto que afecta la relativa autonomía
del arte. 

De esta forma los artistas tendrían un papel diferente al que
había generado el conflicto entre la innovación y la norma,
favorecido por el manejo del  concepto de “distribución” se
reafirma la capacidad de autodirección independiente de los
creadores  plásticos  para  crear  una  infraestructura  a  la
pluralidad de discursos artísticos que se manifiestan en el
contexto,  desigual al de “espacio experimental”,  que venía



asumiéndose como territorio de  socialización de la producción
artística.  El artista en disposición de colaborador  serviría
de mediador con notable influencia en la gestión cultural 
entre  los  grupos  –agrupaciones-  interesados  en  promover
ciertas ideas y nociones representadas en el contexto, con el
trabajo institucional.

Los fundamentos del “Proyecto Castillo de la Fuerza”, forman
parte  del  indeterminismo  discursivo  que  caracterizó   las
producciones  plásticas  más  recientes.  Por  su  naturaleza
disímil, estas producciones de las Artes Plásticas en Cuba no
deben  ser  contenidas  en  una  estética  invariante.  Dicha
hipótesis plantea a los especialistas del arte la necesidad de
un enfoque discriminatorio que permita caracterizar a cada una
de las propuestas atendiendo a la diferencia que existe entre
ellas.  Sucede  que  en  las  valoraciones,  las  preocupaciones
ideo-temáticas  transcurren   en  un  camino  más  corto  en  la
percepción y decodificación de la obra, que las propiedades
morfológicas  que  vehiculizan  dichas  preocupaciones,  lo
morfológico, al parecer, transcurre para la percepción en un
trayecto más retardado, que las mismas ideas que concretizan.
Al respecto el  crítico y curador Gerardo Mosquera en palabras
al catalogo del proyecto planteó:

(…) Un saber socio-estético específico en nuestros tiempos
comprende la conciliación entre las perspectivas semióticas y
las históricas en la obra de arte. Un arte capaz de promover
determinadas valoraciones socio-estéticas alrededor de sus
objetos y sus participaciones en las contingencias históricas
(Mosquera 1989: 2).

Los objetivos de este proyecto -acomodados entre artistas e
institución-  atinaban  una  vía  para  el  esclarecimiento  al
discurso polémico de las últimas promociones como parte del
perfeccionamiento de los  nexos entre las instituciones y la
intelectualidad,  vertiente  del  entendimiento  de  estos
diferentes componentes de la cultura. Finalmente suspendido
con  el  argumento  de  utilizar  el  espacio  de  la  antigua



fortaleza colonial para la creación de lo que sería el Museo
de la Cerámica. 

Como consecuencia de los cierres de las exposiciones, del
Proyecto  Castillo  de  la  Fuerza,  las  censuradas  muestras  
“Homenaje a Hans Hoacke” de Tanya Angulo y José Angel Toirac
antiguos miembros del Grupo ABTV y “El artista melodramático”
de  René  Francisco  y  Eduardo  Ponjuan,  la  plástica  cubana
comienza a sufrir determinados giros del lenguaje para ganar
en  mayor  regulación  de  los  conceptos,  en  capacidades
antropológicas  y  en  visiones  menos  "ofensivas"  para  una
sensibilidad lastrada por problemas de recepción, patrones,
ideas y gustos.  

Era  necesaria  una  amortización,   una  válvula  regulada
institucionalmente que coincidiera con el recogimiento de las
emergencias  de  esa  “dispersión”  reconocida  a  fines  de  la
década,  cuando  se  manifestó  más  abiertamente  las
contradicciones de una vanguardia artística que poseía sus
propias tácticas de renovaciones promocionales.

Estos  creadores  son  los  que  más  interés  y  polémica  han
despertado por las características del discurso de su obra,
reflejo de las tensiones en la estructura económica y social,
ello corrobora que la censura en proyectos como estos, por el
contrario de silenciarlos, lo que consigue es elevar su valor,
redimensionarlos  y  funcionar  como  fuente  de  curiosidad  e
interés para muchos que se acercaron por ser “lo prohibido”.
Bajo otras maneras pero en esencia análogas a las del pasado,
se cuestiona el derecho y el deber del creador artístico a
profundizar en los problemas de la realidad que lo rodea.
Porque si bien una obra de arte, no puede solucionar las
dificultades existentes,- ni siquiera pretenderlo-, no quiere
decir que su discurso carezca de legitimidad tan solo porque
traten  algunos  de  los  lados  deslucidos  que  imperan  en  el
ámbito histórico y  sociocultural.

Con  el  gran  performance  de  1989  que  fuera  “El  juego  de



pelota”,  se  corría  una  cortina  temporal  que  produjo  la
capacidad  de  entender  que  el  arte  necesitaba  reformar  su
visión  de  las  zonas  de  incidencia.  Con  esta  suerte  de
simulación que realizaran artistas, estudiantes y críticos; se
agudizan  las  contradicciones  con  la  institución,  urgía  un
replanteo de los discursos y una recapacitación de cuáles
debían ser las direcciones por las que el arte plástico se
podría dirigir.

En 1989 la caída del Muro de Berlín se convertía para el mundo
occidental, en el símbolo definitivo de la desintegración del
campo o bloque socialista, y la apertura al neoliberalismo
económico de las naciones que lo formaban. La humanidad cerró
una larga etapa de bipolaridad política internacional y entró
apresuradamente en una época incierta de acelerados procesos
de  interconexión  de  todas  las  facetas  de  la  vida  y  de
unipolarismo de Estados Unidos, que se encontró sin potencia
alguna que contuviera sus ansias hegemónicas.

En medio de estas tirantes condiciones históricas que este
proceso provocó;  la inestabilidad y la desesperanza de los
sectores de izquierda de todo el mundo, el desbalance político
y  económico  del  globo,  entre  otras  incalculables
consecuencias,  en noviembre-diciembre de 1989, se efectuó la
Tercera  Bienal  de  La  Habana  -esta  vez  se  había  decidido
modificar la estructura panorámica por una más multitudinaria-
. Agunos artistas cubanos de la nueva generación, participaron



y  recibieron  su  “bautismo  de  fuego”  en  la  confrontación
nacional e internacional: Adriano Buergo, Alejandro Aguilera,
Antonio Eligio Fernández (Tonel), Ciro Quintana, Glexis Novoa,
Lázaro  Saavedra,  Leandro  Soto,  Marta  María  Pérez,  Sandra
Ceballos, Tomas Esson,  junto a creadores plásticos de más
experiencias que formaban parte de esa nómina de artistas
plásticos renovadores y de vanguardia como los ya reconocidos
y  experimentados:  Flavio  Garciandía,  Humberto  Castro,  José
Bedia, José Manuel Fors Manuel Mendive, Tomás Sánchez, entre
otros.

El  evento   ofrecía  el  espectro  de  una  cultura  visual
diversificada,  cuyo  verdadero  objetivo  apuntaba  hacia  la
expresión  de  valores  culturales  trascendentes.  Desde  la
confrontación y la experiencia mundial, los especialistas, se
adiestraron,  para  comprender  mejor  expresiones  capaces  de
contraponerse en ciertos aspectos a las tendencias hegemónicas
de los centros del poder cultural dominante, declinar los
cantos  de  sirena  del  mercado  o  subvertir  manipulaciones
sutiles de ciertas instituciones culturales desarrolladas. La
Bienal de La Habana se convertiría, en un espacio valiente,
profesional y abierto para el encuentro sin discriminaciones
ni jerarquizaciones, un espacio de artistas y estudiosos del
Arte Cubano, vivieran o no en la isla.

Las investigaciones demostraban con más intensidad -a partir
de  1986-  que  emergía  un  asunto  notorio  que  tal  vez
significaría  una  cualidad  esencial  de  lo  mejor  de  la
producción  simbólica  del  Tercer  Mundo;  las  tensiones
producidas  entre  la  tradición  viva  y  los  lenguajes
contemporáneos del arte, por tal motivo, el tema “Tradición y
Contemporaneidad”,  se convocaría bajo un proyecto integrador
y  orgánico comoeje trasversal en la Tercera Bienal de La
Habana.

Al mismo tiempo se resalta el papel  no sólo de las artes
visuales tradicionales, sino la extensión de todo el universo
visual del hombre en el que operan las artes sobre la base de



la interrelación, por lo que las muestras fueron susceptibles
de exposiciones individuales y monográficas  que  permitió una
diversidad  formal  y  de  concepto.  Se  organizaron  eventos
teóricos y talleres de creación y reflexión durante varios
días que sirvió para el debate en torno a este tema en las
artes visuales y el ambiente del Tercer Mundo. El trabajo de
curadoría y selección de artistas, se venía realizando de
manera colectiva por el conjunto de especialistas del Centro
Wifredo  Lam,-  institución  encargada  de  la  preparación  y
realización del evento-, única responsabilidad en la compleja
tarea, a pesar del rol protagónico que en los últimos años
habían  adquirido  determinadas  personalidades  de  las  artes
plásticas en el mundo,  a quienes se les confió la preparación
de “algunos polémicos programas”.

Este intercambio entre artistas, críticos y personalidades de
todo  el  mundo  enriquece  puntos  de  vista,  facilita  la
confrontación,  discusión y la propia concepción museográfica
de cada espacio de exhibición, exposiciones de obras, talleres
de teoría y crítica y talleres de apreciación-creación en el
ámbito sociocultural, además de la confección del catálogo
general del evento y un curador en cada  área de indagación,
conformados  desde  el  inicio  mismo  de  la  concepción  del
proyecto con similar dimensión la programación de discusiones
y encuentros entre editores de revistas de arte, directores de
instituciones culturales y los artistas participantes.

El acontecimiento permitió complejizar una búsqueda incesante
de información y debate, ir descubriendo nuevos caminos y
espacios para reformar la crítica y la teoría del arte  a tono
con los fundamentos del quehacer universal.

La obra expuesta por Ciro Quintana manifiesta todo el trabajo
de este creador con apropiaciones de la cultura de masas,
armada en un comic gigantesco bricoleur a modo de decoración
carnavalesca,  fuertemente  paródica  que  ironiza  toda  la
problemática del arte en la periferia del “main stream”, 
enfatiza la impureza del nuevo arte cubano  detonada por el



postmodernismo  ,  estructurando  y  articulando  discursos
mitológicos,  rituales   y  estéticos  mediante  la  suma  de
elementos  de  apariencia  contradictoria  al  significado
denotativo, expresado en la no disimulada pobreza de recursos,
que vehiculiza el sentido artificial de la intencionalidad del
artista.  

Glexis Novoa transita de una llamada “etapa romántica” alusiva
a  directas  agresiones  contra  el  propio  arte,  visto  como
conjunto de trucos, poses y pedanterías sus trabajos son como
burlas,  sin  pretensión  de  la  mínima  ambición  del  status
artístico,  etapa  de  sinceridad  emotiva  e  idealista  para
impedir su reconocimiento en el circuito artístico. La obra
presentada en el Museo Nacional durante la III Bienal, inicia
la llamada de la “etapa práctica práctica”, donde se convierte
a  sí  mismo  en  un  buen  pintor  con  el  fin  de  demostrar
irónicamente los mecanismos y engranajes del sistema del arte,
su buena “techne” es en sí misma, critica punzante; pinta
letreros  de  consignas  que  nada  dicen,  signos  imaginarios,
creados por él, manipula el lenguaje de la propaganda política
del realismo socialista como  ideal estético de Rusia  y China
y elementos figurativos del Art Deco que pueden ser leídos
como cuadros abstractos mediante la recreación sugerente a la
moda  del  futurismo  y  el  constructivismo  ruso,  héroes
abstractos de medallones, así como, construye enormes altares
con toda una trama visual de ironías y contra ironías.

..:Glexis%20Novoa.%20De%20la%20etapa%20pr%2587ctica%20.%201989.%20Instalacion%20.%20copia.jpg


Marta María Pérez: utiliza desde su propio cuerpo como soporte
y su experiencia como madre para articular sus poéticas; con
una visión física  hecha de reclamos, cicatrices en la que
enlaza las creencias populares dentro de una tensa ambigüedad,
interioriza las tradiciones afrocubanas en la que su cuerpo a
modo de altar, alude  a la integración carnal y mística como
receptáculos  de  poder  de  origen  bongo,  funde  discursos
feministas,  existenciales,  religiosos,  humanistas  y
vernáculos.

Leandro Soto: elabora estampas documentales de ciertas escenas
de la cotidianidad a modo de estanterías que evoca la historia
en la que ha estado  envuelto el ciudadano, el obrero común y
la familia, en la faena diaria por resolver los problemas de
la vida cotidiana con una visión compositiva  de aparente
lenguaje ingenuo de la vanguardia de la década del 30 del
siglo XX , sus representaciones,  manifiestan actitudes, poses
de  inquietante  ingenuidad  e  ironía  que  se  asume  en   la
plasticidad  ingenua  y  natural  de  la  gente  sencilla,
problemáticas  de  similar  actualidad  y   melodramatismo
autobiográfico  característico  de  las  vitrinas,  montajes  y
escenografías, en una variante específica de lo paródico que
fue cultivada en tono similar por artistas de la tradición
plástica cubana y de actualidad.



Carlos Rodríguez Cárdenas se apropia de una serie de slogans
estereotipados para resemantizarlos mediante la deconstrucción
irónica  que le permite analizar problemas del socialismo,
anticonsigna  filosófica-humorística,  basado  en  los  chistes
populares,  contradicción  utopía-realidad,  discurso  directo,
reflexivo sutil agudeza vernácula y síntesis folclorista de la
cultura de masas con un lenguaje formal caracterizado por la
dureza lineal esquemático, rígido en la que “construye” o
produce las figuras.

Antonio  Eligio  Fernández  (Tonel)  por  su  tendencia  a  la
caricatura facilita la edificación de su obra sobre chistes
absurdos en dibujos, pinturas y esculturas; humor que brota de
la banalidad como en las bromas populares, sentido sugerente,
ambigüedad de palabras y situaciones de incertidumbre donde lo
obvio está  disimulado. 

La  época  parece  cerrarse  relativamente  a  partir  del
acontecimiento  efectuado  en  la  exposición  “El  objeto
esculturado” – 4 de mayo de 1990-  organizada en el centro de
desarrollo de las Artes Visuales aceptada y contemplada con
cierto prejuicio que fue súbitamente suspendida y reabierta
después sin la totalidad de las obras .

El  performance  espontaneo,  inesperado,  acto  artístico
provocador fundado en la tradición dadaísta y situacionista de
la  contribución  biológica  esculturada   del  artista  Ángel



Delgado, al defecar en medio de una de las salas sobre un
periódico -con el antecedente de Fidelio Ponce de León, pintor
de la vanguardia artística de la década del 30, quien orinó en
circunstancias parecidas- (Mosquera 1996:). Para algunos el
periódico que tiene debajo tiene el interés aparente de  no
contaminar  el piso, pero para  otros  lo había realizado
sobre el órgano de prensa oficial del partido,  lo que lo
condujo a la prisión real de seis meses de escarmiento por el
delito de escándalo público.

La exposición “El objeto esculturado” se sustentaba en el
 postulado  principio  de  “asistencia”  como  fundamento,  que
justificaba  una  amplia  investigación  filosófica  a  modo  de
defensa para la operatoria con objetos, presenta entre otros
propósitos, argumentar una nueva visión de relación entre el
saber físico y conceptual; atributos y cualidades del objeto
re-elaborado  como  metáfora  artística  -no  como  construcción
escultórica-, proporciona al objeto “construido” como obra de
arte, la identificación con su objeto de conocimiento. Lo
esculturado  funciona  como  puente  entre  cualquier  hipótesis
gnoseológica sobre la cultura espiritual, en la cultura, el
arte , la filosofía y otros saberes y a su vez  indicador de
las dimensiones entre lo objetivo y lo subjetivo.



Por su parte, los artistas plásticos se habían introducido en
ciertos dilemas que planteaban la relación ciencia-arte, a
partir de la creación del “artefacto” previo plan conceptual,
manipulando las propiedades que ubican a -este como cuerpo-
volumen- en el objeto producido por el artista,  ya fuera en
cualquiera  de  las  dimensiones  de  sus  cualidades  como
existencia física con una finalidad gnoseológica-conceptual.
Las  obras  expuestas  en  la  exposición,  formalizan  ciertos
contenidos  socio-históricos   y  a  su  vez  atribuciones  de
contenidos objeto de conocimiento;  los medios expresivos de
la escultura actúan como soporte de comunicación y vehículos
de objetivación del discernimiento.

La apropiación de  ciertas definiciones y términos inherentes
a la escultura, el arte objetual o cualquier propiedad de la
trimensionalidad. El volumen real o virtual, se constituía en
rejuego  creativos  para  suplantar  por  significados  las
cualidades  físicas  del  objeto  –el  interpretante-.  Esto
justifica, en cierta medida, la apropiación artística de lo
que venía produciéndose en las ciencias y las tecnologías para
manejarlo en  el arte desde el objeto-artefacto, síntesis de
todas sus relaciones y al mismo tiempo negación de estas por
su carácter único e irrepetible; el artefacto entonces, como
obra  de  arte  no  se  clasifica  en  ninguna  tipificación
existente.

En esencia, una propuesta germinada teóricamente para sacar el
arte  del  tono  que  habían  adquiridos  las  premeditadas
distorsiones  interpretativas de la obra y sus procesos en
medio de las agudizaciones de las polémicas circunstancias del
contexto.  Esto podía constituir una tregua, un nuevo intento
de las pretendidas negociaciones de los artistas desde el
malogrado  “Proyecto  Castillo  de  la  Fuerza”.  La  inadecuada
teoría  artística  -o  su  carencia-,  por  parte  de  los
especialistas del poder institucional, no podía erigirse como
sustrato  conceptual  para  avalar  estas  propuestas,  ni
vislumbrarla.



La escena plástica cubana experimentaba una renovación en su
elenco  de  actores,  la  promoción  de  los  ochenta  había
concretado  un  discurso  problematizador,   desde  el  poder
tropológico  del  arte  en  el  que  se  analiza  las  mismos
problemáticas  cotidianas  que  entretejen  las  complejidades
socioculturales de la relación arte-vida en la sociedad cubana
en ese momento.  Esta promoción, finalmente, inicia un proceso
de éxodo en los iniciales 90´, deslumbrados por el espejismo
del mercado artístico, que como nunca antes había demostrado
el creciente interés hacia el Arte Cubano, esta perspectiva de
inserción, tenía una condición,  introducir cambios en la obra
para lograr un tono más afín con la nueva demanda,  negar la
esencia del arte que en general les había hecho atractivos.

Para  las  instituciones  culturales  en  definitiva,  estas
promociones  habían  quedado  identificadas  como  las  del
“escándalo”  y  del  “arte  problemático”,  y  como  nadie  es
imprescindible, ante este vacío, aparecería otra generación
dispuesta a legitimarse, pero sin los riesgos de la anterior,
con otras estrategias de legitimación y  las condiciones de la
doble obra; una para sobrevivir  y otra para conquistar el
espacio dejado por la “Dispersión” o la  “Diáspora Artística”,
que en esos momentos habían alcanzado por coleccionistas y
galeristas en el exterior un protagonismo internacional sin
precedentes.

Entre  otros  valores,  los  80  portaron  el  altavoz  de  la
sinceridad,  proposiciones  que  tuvieron  la  sinceridad  de
mostrar sin permiso lo que acontecía o se venía manejando en
la vida cotidiana en diferentes ámbitos de la vida cotidiana y
espacios  socioculturales  con  el  designio  de  reflexionar  o
transformarlos, expresar su desacuerdo, su inconformidad, su
punto  de  vista  y  poner  de  manifiesto  que  el  denominado
compromiso ideológico del arte es una zona de conflicto donde
hay demasiados intereses de poder. 

Al expresar el acontecimiento cotidiano de la realidad,  éste
se  convierte  en  valor  artístico  y  deviene  vehículo  para



transmitir un conjunto de preocupaciones ideo-estéticas, como
un elemento y una temática de la cultura, tendencia que se
aprecia no solo en lo nacional sino en varias zonas del arte
universal. La causa originaria del criticismo que atravesó el
discurso  artístico  de  los  plásticos  cubanos  “ochentistas”
tiene mucho que ver con el relativo autodesarrollo de los
postulados del arte en relación con los sucesos reales, en el
propio desgaste sufrido por fórmulas que ya no funcionan y que
persistían como nexos ideológicos con lo real que necesitaron
ser renovadas en su momento. 

Aunque los síntomas de los “ochentistas” continuaron iniciada
la década siguiente, en algunos agarrados por la utopía,  era
el  momento  de  reformular  presupuestos  formales  por  otras
motivaciones, el rol crítico social se transfiguraba en un
juego  de  símbolos  indirectos,   menos  ofensivo   y  una
“techne”diferente a  la de sus  antecesores.  Perfilar otra
perspectiva en una "década" no truncada, pero sí inconclusa
(Fernández. 1996: 19), en un momento de tránsito, instiga la
medida de un camino no terminado, que delineó el replanteo de
las  funciones  y  estatutos  del  arte  en  las  nuevas
circunstancias.

La práctica testimonió la adulteración de los principios de la
política cultural a partir de posiciones dogmáticas y medidas
poco  constructivas  ante  la  necesidad  de  cambios  y
comunicación, cuando cierta zona prestigiosa del pensamiento
cubano  en  una  interpretación  y  análisis  crítico  en  otro
momento se pronunciaría sobre la diversidad de criterios que
pudo  arrojar  alguna  luz  sobre  el  fenómeno  que  aconteció
durante la década.

 

Conclusiones

Los primeros intentos de hacer un arte diferente a la etapa
anterior,  se  producen  desde  una   voluntad  efectiva  hacia



ponerse a tono con los giros que se habían experimentados en
los lenguajes del arte; la sobredimensión de lo formal había
conseguido  que  los  contenidos  del  arte  tuvieran  una
trayectoria temática reiterativa  ante  la realidad concreta
que comenzaba a transformarse producto de determinados cambios
que se manifestaban en el ámbito  sociocultural. No puede
decirse  que  fue  en  sus  inicios  una  década  de  carencias
materiales,  pero  sí,  de  necesidades  espirituales  que
contrastaron con el conjunto de procesos de la nación, hacia
reflexionar sobre aquellos males sociales que generaron el
inicio  de  los  procesos  de  rectificación  de  errores  y
tendencias negativas en la sociedad cubana, diálogo que abrió
el pueblo protagonista de los procesos históricos.

Desde la emergencia del llamado “Nuevo Arte Cubano” se abre 
una perspectiva experimental con los medios expresivos y 
recursos  del  lenguaje  universal   del  arte,   de  inserción
social, crítica y reflexión, que se convierte en un factor de
construcción artística en uno de los movimientos artísticos de
avanzada  en  América  Latina  y  el  Tercer  Mundo  durante  el
decenio.   La  aparición  de  nuevas  líneas  de  creación  se
convierten  en  caminos  que  recorren  una  gran  cantidad  de
producciones artísticas que tienden un puente entre lo Kitsch,
el folklore,  los elementos de la religión, la cultura popular
y el posmodernismo,  con sello propio desde su  mestizaje y
sincretismo que permiten hablar de un nuevo movimiento en la
Plástica Cubana que no se había dado así históricamente en la
isla.

A partir de la segunda mitad de la década de los 80´  se
originaron discursos artísticos que manifiestan los conflictos
y  contradicciones  en  la  relación  artista-institución,  no
originados en  los años que la precedieron y van a tomar el
rol protagónico sucesivas generaciones formadas por el sistema
de  enseñanza  artística  de  la  Revolución,  con  propuesta
creativas que aportarían, además, una nueva actitud ante el
contexto  y  la  sociedad.   El  creador  artístico  desde  su



distinción  va profundizar en los problemas de la realidad que
lo  rodea,  mostrar  con  todas  sus  luces  las  problemáticas
 existentes, en un discurso en el que están manifestados los
lados deslucidos de la sociedad, con un nivel de sinceridad
que  fue  calificado  de  irrespetuoso,  trasgresor  y
contestatario, mostraron en sus obras sin beneplácito, aquello
que  acontecía  en  la  vida  cotidiana  y  las  preocupaciones
diarias  con  el  interés  de  reflexionar  o  transformar  lo
desvencijado en los diferentes espacios de confrontación y
dialogo.

La  década  matizada  por  una  abertura  plural  en  varias
direcciones, significó también la confrontación artística a
tono con el acontecer del arte universal, en el que se insertó
el discurso de lo cotidiano y los elementos actuantes en el
contexto. Etapa no solo recordada como la “Nostalgia de la
Utopía”,  porque involucró a toda una generación de creadores
jóvenes,  sino   que  con  sus  ímpetus  de  renovación  y
actualización del discurso artístico cubano en ese momento, 
significó también entender no solo la dinámica del acontecer
Plástico Cubano, sino, el momento que estaba viviendo el país
en  la  década  de  los  80,   todavía  un  punto  de  obligada
referencia  y  confrontación   como  evento  histórico
sociocultural, y como objeto de estudio y análisis para la
crítica de arte, a pesar que la mayor cantidad de información
no fue  documentada por sus propios actores o se encuentra
dispersa en Cuba o publicada en catálogos editados en otros 
países.

Talleres  de  grabado  en  el

https://aacadigital.com/articulos/talleres-de-grabado-en-el-pais-vasco-durante-el-tardofranquismo-y-la-transicion/


País  Vasco  durante  el
tardofranquismo  y  la
Transición
Introducción

A lo largo de estas páginas analizaremos el escaso número de
talleres de grabado que desde prácticamente el final de la
Guerra Civil Española hasta la llegada de la democracia había
en  el  País  Vasco,  lo  que  pone  de  manifiesto  el  poco
predicamento que, hasta mediados de la década de los sesenta,
ha tenido la práctica de esta disciplina, a pesar de poseer
una considerable raigambre de empresas gráficas e imprentas y
de  tener  como  referentes  a  grabadores  de  relieve  como
Francisco  de  Iturrino,  Ignacio  Zuloaga,  Ricardo  Baroja  o
Gustavo de Maeztu, entre otros.

Esta circunstancia se convierte en uno de los factores que -
junto a la carencia de centros de enseñanza artística donde
aprender  los  diferentes  procedimientos,  la  falta  de  apoyo
institucional,  la  escasez  de  marchantes-editores
imprescindibles para la promoción de las artes gráficas y la
insuficiente valoración que, a lo largo de la historia del
arte, se ha tenido de esta disciplina frente a la estima de la
que  desde  siempre  han  gozado  otras  como  la  pintura  o  la
escultura- más ha contribuido a este aletargamiento.

Se debe tener en cuenta cómo, debido a que tras el final de la
contienda  civil  la  enseñanza  artística  es  prácticamente
inexistente, aquellos que desean completar su formación deben
sortear un sin fin de trabas. Así, los que pretenden recibir
una educación académica superior, se ven forzados a abandonar
sus localidades de origen. De la misma manera, los que deciden
probar suerte en el mundo del grabado también deben buscar
fuera talleres tanto nacionales como extranjeros que cuenten

https://aacadigital.com/articulos/talleres-de-grabado-en-el-pais-vasco-durante-el-tardofranquismo-y-la-transicion/
https://aacadigital.com/articulos/talleres-de-grabado-en-el-pais-vasco-durante-el-tardofranquismo-y-la-transicion/
https://aacadigital.com/articulos/talleres-de-grabado-en-el-pais-vasco-durante-el-tardofranquismo-y-la-transicion/


con  equipos  de  calidad,  con  maestros-estampadores
especializados en cada uno de los procedimientos, poniendo a
su disposición tanto los materiales y herramientas como los
conocimientos necesarios para su dominio. Dentro del ámbito
nacional, acuden, principalmente, a Madrid – al de Dimitri
Papagueorguiu, al de Enrique Ortiz o al del Grupo Quince- y a
Cuenca,  al  de  Antonio  Lorenzo,  creado  por  iniciativa  de
Fernando Zóbel para trabajar en verano a la sombra del Museo
de Arte Abstracto Español.

En el extranjero, Eduardo Chillida tiene la oportunidad de
trabajar con la prestigiosa fundación francesa Maeght, una de
las más importantes editoriales de libros de bibliofilia y, a
finales de los setenta, Bonifacio Alfonso acude al reputado
taller Clot de París para perfeccionar, junto al danés Peter
Bramsem, la técnica litográfica.

No obstante, como observaremos a continuación, debemos esperar
hasta 1968 para que Mari Puri Herrero abra en Bilbao el que se
podría considerar como el primer taller de grabado en Vizcaya,
al que le seguirá el de Gabriel Ramos Uranga en 1971. Ninguno
de los dos poseen, sin embargo, ánimo didáctico, los crean
únicamente  con  el  propósito  de  llevar  a  cabo  sus  propias
tiradas y experimentar con nuevos materiales y herramientas de
trabajo, por lo que no será hasta finales de los setenta, con
la apertura en San Sebastián del taller calcográfico Hatz –
dirigido por Ignacio Chillida y Mónica Bergareche-, cuando se
pueda comenzar a hablar de un verdadero resurgimiento de esta
refinada técnica. En este sentido, también debe ser reconocida
la  labor  que  desempeña,  a  principios  de  los  setenta,  el
promotor  cultural  Leopoldo  Zugaza,  quien  a  través  de  su
editorial Ederti produce estampas de los artistas vascos más
reconocidos –José Luis Zumeta, Rafael Ruiz Balerdi, Nestor
Basterretxea,  Carmelo  Ortiz  de  Elguea,  etc.-,  de  precios
asequibles y que muestra al público en varias exhibiciones,
convirtiéndose  en  unos  de  los  pioneros  en  la  edición  y
desarrollo de la obra gráfica en el País Vasco.



Así, gracias a la aparición paulatina de estos espacios -en
donde el taller de grabado se convierte en el lugar donde
artistas, técnicos y estampadores establecen una dinámica de
trabajo basada en la experimentación, el intercambio de ideas
y la colaboración-, esta disciplina se va consolidando.

 

Taller de Mari Puri Herrero

En 1967, tras regresar de su estancia en Holanda donde es
becada por el Gobierno holandés y la Diputación de Vizcaya en
el Departamento de Grabado de la Rijksakademie de Ámsterdam,
Mari  Puri  Herrero  abre  su  propio  taller  en  Las  Arenas
(Vizcaya), convirtiéndose en el único existente en Bilbao por
aquél entonces (Ameztoy, Moya y Herrero, 1979: 69). 

Su puesta en marcha no es sencilla, ya que en este tiempo la
obtención tanto de herramientas como materiales resulta una
ardua tarea. Se debe tener en cuenta que en el País Vasco -a
diferencia  de  lo  que  sucede  en  Francia,  por  ejemplo-  no
existen  tiendas  especializadas  en  dichos  instrumentales
(tórculos, planchas, tintas, ácidos, secantes, etc.). Por ese
motivo,  los  artistas  deben  ingeniárselas  como  pueden  para
conseguirlos:

Tuve que encargar un tórculo en Bilbao que me lo hicieron
artesanalmente para mí. Le expliqué una vez a un ingeniero
cómo era el tórculo: que consistía en dos rodillos y que
parecía un pequeño tren de laminación. Entonces me dio la
dirección del que había hecho el tren de laminación de
acero de Elorrio y es el que me lo hizo.

Es  un  tórculo  fantástico  que  todavía  conservo.
Posteriormente,  le  encargaron  alguno  más  cuando  estaba
Leopoldo Zugaza en la Caja de Ahorros Vizcaína, me parece
que  un  par  de  ellos.Con  respecto  a  la  obtención  de
materiales, era dificilísimo adquirirlos. Utilizaba, por
ejemplo, el zinc que entonces se utilizaba en la imprenta



para hacer las planchas de fotograbado. Y el cobre lo
compraba en Madrid pero era complicado. Entonces hice mucho
zinc. Después, en Bilbao me dieron la dirección de una
fábrica que tenía cobre y ya empecé a conseguirlo.

El papel en España era mucho peor que ahora y cuando
querías uno bueno lo tenías que traer de Francia, el papel
Arches. Ahora, en cambio, el Guarro Super Alfa, ha mejorado
muchísimo pero antes para hacer grabado era malísimo.

Las tintas también las traía de París. Cada vez que iba a
París traía un montón de material porque aquí no había
nada,  era  una  época  en  la  que  no  se  conocían  esos
materiales. En Madrid, en cambio, la gente podía adquirir
algo más pero aquí nada (Mari Puri Herrero, comunicación
personal).

 

El de Mari Puri Herrero es un taller particular, sin otra
finalidad que la de estampar su propia obra. Sin embargo,
excepcionalmente, en 1968, se ofrece a enseñar las técnicas
del  grabado  calcográfico  a  la  artista  donostiarra  Marta
Cárdenas. A pesar de que tan sólo permanece en él un par de
meses,  esta  breve  estancia  le  sirve  de  estímulo  para
introducirse  en  el  mundo  de  la  gráfica:

En un principio Mari Puri me invitó a su casa pero luego me
instalé en la casa de una tía mía en Bilbao. Yo estuve
trabajando con Mari Puri como dos o tres meses o, quizás
menos, uno o dos.

 […] Estaba con ella todo el día hasta la noche. Nos
pasábamos todo el tiempo hablando de pintura y grabando.
Trabajábamos al tiempo con varias planchas, pero como soy
tan bruta, en vez de buscar la técnica que más le iban a mi
carácter, quizás iba a lo que menos le iba. Realizaba el
aguafuerte clásico a la manera de Rembrandt. Sin embargo,
Mari Puri me insistía en que usara las aguatintas porque me



iban mucho más porque me gustaba mucho el claroscuro, pero
yo me negaba porque pensaba que primero tenía que aprender
el  procedimiento  del  aguafuerte  (Marta  Cárdenas,
comunicación  personal).

A finales de los años sesenta, también estampa una serie de
planchas que Julio Caro Baroja posee de su tío Ricardo Baroja
sin estampar. Se trata de un trabajo muy delicado en el que se
debe enfrentar con una serie de planchas de zinc y cobre,
algunas  de  las  cuales  están  muy  estropeadas,  con  las  que
realiza una tirada limitada, de apenas 10 ejemplares.

Con  la  llegada  de  las  libertades  democráticas,  en  1975,
traslada su taller de Las Arenas a Lejona (Vizcaya) donde,
entre 1978 y 1979, de nuevo a modo de particularidad, estampa
algunos  aguafuertes  para  Rafael  Ruiz  Balerdi  (seis
aguafuertes, de 50 ejemplares cada uno, realizados en papel
Guarro Super Alfa).

Posteriormente,  en  los  años  ochenta,  cuando  se  trata  de
realizar algún grabado de larga edición acudirá al taller de
grabado Hatz que, como analizaremos más adelanté, instalan
Ignacio Chillida y su mujer en San Sebastián.

 

Taller de Gabriel Ramos Uranga

Tras iniciarse en 1968, gracias a Fernando Zóbel, en el mundo
del grabado –aprende la técnica calcográfica en el taller de
Antonio Lorenzo en Cuenca-, instala, en 1971, su propio taller
en  la  localidad  vizcaína  de  Arminza  (Vizcaya),  donde  se
encuentra residiendo desde su regreso de la capital conquense
en 1969. 

Al  igual  que  le  sucede  a  Mari  Puri  Herrero,  como  a
continuación  expone  su  mujer  –la  artista  Carmen  Erdocia-,
también debe de traer las herramientas y los materiales de
fuera del País Vasco:



Una vez que me conoce a mí, Gabi vuelve a Cuenca a realizar
los aguafuertes de mi cabeza. En el regreso de Cuenca a
Arminza, en 1971, pasamos por Madrid, y en el taller Azañón
compramos un tórculo para estampación calcográfica. […]
Actualmente, lo he donado al Museo de Bellas Artes de
Bilbao.

[…]Cuando empezamos a trabajar en el grabado, en el País
Vasco no había ningún tipo de papel. En España se empleaba
el  papel  Guarro.  Nosotros  empleábamos  papeles  de
importación: de Italia el papel Fabriano que empleábamos
para pintura, para grabado usábamos el papel BFK Rives o el
Arches de Francia y algunos artesanales como el que nos
facilitaba el papelero de Marcoida, que era el que se usaba
en  Cuenca.  Al  principio  los  teníamos  que  comprar  en
Biarritz o en París. Luego, ya había un suministrador en
Barcelona.

[…] Gabi nunca empleaba tinta industrial, siempre trabajaba
con barras de tinta China que obtenía de China o de Londres
(Carmen Erdocia, comunicación personal).

Se trata de un taller particular, sin espíritu didáctico,
ideado para investigar y para estampar su propia obra. Debido
a su carácter intimista, no tienen relación ni con el resto de
talleres, ni con otros artistas. El matrimonio vive en la
pequeña localidad vizcaína de una manera aislada, hasta que en
octubre de 1975, trasladan su vivienda y el taller a la calle
Monte Serantes de Las Arenas  (Vizcaya). Debido a que a partir
de este momento comienza a realizar obra de mayor tamaño con
el procedimiento calcográfico en talla dulce, se ve obligado a
rectificar la platina del tórculo, es decir, amplia la bandeja
para el apoyo de los papeles.

A  excepción  de  sus  primeras  obras,  que  coinciden  con  su
periodo de formación –las primeras litografías realizadas, en
1968, en el taller de Dimitri Papagueorguiu de Madrid y los
aguafuertes llevados a cabo en Cuenca junto a Antonio Lorenzo-



,  por  lo  general,  estampa  su  obra  él  mismo.  Aunque,
ocasionalmente,  también  nos  encontramos  con  que  estampa
algunos aguafuertes y buriles conjuntamente con su mujer, de
la misma manera, que algunos otros son realizados en el Taller
Marcoida de Madrid para Leopoldo Zugaza.

En  litografía  también  cuenta  con  el  apoyo  de  Laurentino
Aliende al que conoce, en 1983, al dar un curso sobre grabado
en la Escuela de Deba. Dos años más tarde funda en Algorta
(Vizcaya) el taller litográfico Marrazarri. Posteriormente, a
partir de 1994, como consecuencia de su larga enfermedad, sus
estampaciones las realiza Juan Luís Baroja Collet, escultor y
grabador con el que coincide en la Escuela de Armería de
Eibar, al impartir un curso junto a Mari Puri Herrero sobre
calcografía en 1979. De la misma manera, desde 1994, también
realizará pruebas y ediciones junto a Carmen Corral de la Real
Calcografía de Madrid (De Barañano y Erdocia, 1996: 31).



Gabriel Ramos
Uranga: Figura

Alada. Aguafuerte.
1974

Taller calcográfico Hatz.

Taller calcográfico Hatz

Entre 1976 y 1977 Ignacio Chillida, junto a su mujer Mónica
Bergareche, monta en el Alto de Miracruz de San Sebastián un
taller de grabado (instalado en su propia casa. En la parte
superior se encuentra su vivienda, mientras que en los bajos
hay dos estudios: su taller de grabado y el taller de forja de
su padre que posee luz cenital) donde comienza a estampar la
obra gráfica (aguafuertes y xilografías) de su padre, Eduardo
Chillida, al tiempo que la de otros artistas interesados por
aproximarse a esta disciplina.

A pesar que Ignacio Chillida (el segundo de los ocho hijos que
el artista tiene junto a su mujer Pilar Belzunce), comienza
realizando  estudios  de  Ciencias  Biológicas,  pronto  decide
abandonarlos, en 1975, debido a su creciente fascinación por
el arte gráfico. A causa de su destreza manual y de los malos
resultados que obtiene en  la carrera, su madre le sugiere que
se instruya en las técnicas del grabado con la finalidad de
estampar la obra de su padre, evitando así que éste tenga que
estar  viajando,  continuamente,  a  París  para  grabar  en  la
Fundación Maeght.

Su  formación  comienza  en  el  taller  madrileño  de  Dimitri
Papagueorguiu, quien le acoge gracias a la intervención de su
padre. A pesar de que Eduardo Chillida no estampa con él -dado
que, hasta el momento, toda su obra gráfica la realiza con la
Fundación Maeght-, gracias a la amistad que mantiene con Lucio
Muñoz,  quien  sí  trabaja  junto  al  maestro  griego,  éste
interfiere a su favor. Durante el año y medio que permanece
allí, hasta que debe abandonarlo para realizar el servicio
militar, el sistema de aprendizaje que Dimitri dedica en él es
que copie las láminas de los grandes maestros del grabado



(Goya, Durero, Rembrandt, etc.), aplicando en cada uno de
ellos  una  técnica  distinta  y  observando,  primero,  cómo
trabajan  los  artistas  que  pasan  por  allí  (Lucio  Muñoz,
Fernando Bellver, José Luis Verdes o Miguel Rodríguez Acosta,
entre otros) para, posteriormente, ayudarles a preparar la
plancha, hacer la resina, etc.

Una vez realizado el servicio militar, en 1978,  acude, junto
a su mujer, al  Taller 74 que Puig Gros y Ferrer tienen en
Barcelona. Su intención es ampliar sus conocimientos técnicos
junto a Joan Barbarà que es el grabador de Joan Miró (A pesar
de que se inicia en la pintura, el grabado es la disciplina
artística que más le seduce. Su formación comienza junto a
Édouard Chimot, un francés que en la época de la posguerra se
dedica  a  la  ilustración  de  libros  de  bibliófilo.  En  1950
Barbarà crea, en su localidad natal, Barcelona, su primer
taller de grabado para trabajar como artista y al mismo tiempo
para experimentar con las más diversas técnicas calcográficas.
Por  su  taller  han  pasado  grandes  artistas  españoles  y
extranjeros,  desde  Joseph  Beuys  y  Joan  Miró  a  Eduardo
Chillida, Antoni Tàpies y Antonio Saura). En el año y medio
que permanecen en él, tiene la oportunidad de estampar el
aguafuerte de Eduardo Chillida, denominado Esku XIX.

Posteriormente, viajan a París donde perfeccionan sus estudios
en el taller Morsang de Robert Dutrou. Allí llevan a cabo
trabajos  de  artistas  como  Miró  y  Tàpies,  principalmente.
También acuden, en varias ocasiones, a Saint Paul de Vence
(Niza, Francia) donde la Fundación Maeght tiene ubicado su
taller  de  verano.  Durante  el  mes  de  agosto  acostumbran  a
trabajar allí tanto Eduardo Chillida como Joan Miró. Ambos
artistas realizan grabados de gran tamaño, ya que el taller
cuenta con unas prensas enormes para tal fin. Igualmente,
durante su estancia en París, también visitan el taller de
Fequet et Baudier- en el que la Fundación realiza los libros
de  bibliofilia-  para  adentrarse  en  el  conocimiento  de  la
técnica xilográfica. En dicho taller, Ignacio Chillida estampa



a su padre, en 1979, el grabado Homenaje a Jorge Guillén II.

La finalidad por la que deciden acudir a diversos talleres
reside en el deseo de aprender diversas formas de trabajar, ya
que consideran que, al igual que sucede en otras disciplinas,
cada maestro grabador aporta su toque personal a la actividad
que desempeña. Además aprovechan estos viajes para adquirir
los materiales necesarios que posibiliten la puesta en marcha
de su propio taller en San Sebastián. A la hora de comprar la
maquinaria buscan que ésta sea idéntica al modelo que emplean
en los talleres en los que se han instruido. De este modo, en
Madrid compran un tórculo similar al que hay en el taller de
Dimitri; en la Ciudad Condal se hacen con otro (de la marca
Rives) que es idéntico al que han empleado en el Taller 74 de
Puig  Gros  y  Ferrer;  mientras  que  en  París  adquieren  una
máquina de xilográfica igual a la que posee el taller Fequet
et Baudier. Posteriormente, irán incorporando tórculos de gran
tamaño. El resto de materiales (papeles, planchas, tintas,
secantes, bruñidores, etc.), se los encargan a la Fundación
Maeght, quien se los envía, por medio de un proveedor, a un
taller que la Fundación posee en Bayona (Francia). Después, de
forma extraoficial, tienen que introducirlos en el País Vasco:

 […] En aquellos años el material para hacer grabado era
escasísimo, era muy complicado conseguir buen material,
buenas  tintas,  buen  papel  secante…  Todo  eso  era
complicadísimo. Te tenias que apuntar en las casa de papel
con muchísimo tiempo de antelación para que te hicieran
papel secante como de 75 x 50 cm., que es ridículo, es un
tamaño muy pequeño, miserable.  Era un lujo conseguir papel
secante de un tamaño poco más de 60 cm.

[…] Como mi padre trabajaba en Maeght, nos mandaban por
transportista  los  materiales  que  necesitábamos  a  la
frontera. Era complicadísimo poder pasar las cosas. […] Lo
pasábamos por la frontera de contrabando. Íbamos con un
furgoneta con los niños para ver la manera de hacerlo lo
más discretamente posible. (Ignacio Chillida, comunicación



personal).

Una vez concluido el periodo de formación, el matrimonio se
instala  definitivamente  en  San  Sebastián  donde  fundan  el
taller calcográfico Hatz (palabra que en euskera significa
vestigio, huella, rastro) y donde, a partir de este momento,
comienzan a estampar toda la obra gráfica de Eduardo Chillida
y de otros artistas (Andrés Nagel, Mari Puri Herrero, Gonzalo
Chillida, José Luís Zumeta, Carlos Sanz, Marta Cárdenas, Ramón
Zurriarain, Amble Arias, Vicente Ameztoy, Rafael Ruiz Balerdi,
José  Manuel  Ábalos,  etc.).  Sin  embargo,  se  debe  tener  en
cuenta que a diferencia de Mari Puri Herrero o de Gabriel
Ramos Uranga – considerados como artistas grabadores que, en
la mayoría de los casos, estampan sus propias obras y llevan a
cabo sus propias tiradas-, Ignacio Chillida es un técnico que
colabora junto al artista, tratando de contribuir a sacar el
mejor partido –observando las respuestas del material ante un
determinado tratamiento o diferentes mezclas para lograr un
efecto nuevo y ampliar a sí las técnicas- de la obra concebida
por el artista. Para él resulta imprescindible que exista una
buena comunicación entre ambos para poder llegar a un perfecto
entendimiento que permita obtener las mejores posibilidades de
una obra. Esta es la manera en la que trabaja junto a su
padre:

Primero el grabador se tiene que interesar por cómo es la
obra del artista con el que va a trabajar para saber de qué
manera tú puedes ayudarle. Luego él te tiene que explicar
qué es lo que quiere hacer concretamente. Algunos lo saben,
pero otros no tienen ni idea. Mi padre claro que tenía
idea. Después de todo el tiempo que llevaba trabajando con
Dutrou, desde el año 1959 hasta el 1977, en que empezó a
trabajar conmigo, estuvo muchos años haciendo grabados y
sabía perfectamente lo que perseguía, otra cosa es que no
supiera por qué medio hacerlo. Nos sentábamos y hablábamos.
Por ejemplo, en algunas ocasiones quería realizar algo
parecido  a  lo  que  ya  había  hecho  anteriormente,  otras



quería obtener una textura muy concreta porque a él le
interesaba mucho el tema de la materia: las texturas, los
papeles, etc. Entonces íbamos hablando de todo eso y cuando
nos poníamos de acuerdo comenzábamos a trabajar. (Ignacio
Chillida, comunicación personal).

Posteriormente, a principios de los ochenta, el matrimonio
comienza  a  editar  una  carpeta  de  grabados  de  artistas
guipuzcoanos, que puede adquirirse por suscripción, para dar a
conocer su taller y mostrar a los artistas las posibilidades
que presenta la técnica del grabado, con la que muchos están
muy poco familiarizados. A pesar de que la iniciativa funciona
bien, la experiencia no les resulta del todo satisfactoria ya
que, puede decirse que, a excepción de Andrés Nagel o Mari
Puri Herrero, son muy pocos los que se introducen en el arte
gráfico de una manera continuada. En muchas ocasiones, acuden
al taller artistas que apenas han realizado algún grabado y
que  tampoco  tienen  intención  de  experimentar  en  dicha
disciplina,  simplemente  lo  hacen  porque  una  galería
determinada se lo propone o para sacar un mayor rendimiento
económico de la obra pero, en cualquier caso, no se muestran
interesados por este mundo.

Sin  embargo,  pese  a  todas  estas  dificultades,  tanto  los
artistas como las instituciones han alabado el buen trabajo
que Ignacio Chillida y Mónica Bergareche han desempeñado para
dar a conocer y difundir el mundo del grabado a través de su
taller:

[…] San Sebastián, como le oí decir en una ocasión a Marta
Cárdenas,  puede  felicitarse  de  contar  con  un  taller
calcográfico de tan elevada exigencia técnica y abierto
además  a  la  peripecia  personal  de  cada  artista.  No
dejaremos de beneficiarnos todos, también en el futuro, de
su labor”. (Aguiriano, Maya, 1982: s. p.).

“[…]  La  realización  del  grabado  constituye  un  proceso
complejo que requiere proceder de acuerdo con una técnica



rigurosamente depurada y obtener, a través de ella, la
precisión total que defina al producto final como una obra
de arte. Es aquí precisamente donde el trabajo de Ignacio
Chillida  y  Mónica  Bergareche  adquiere  su  dimensión  e
importancia. Un trabajo ilusionado y competente, un trabajo
que les requiere vocación manifiesta y al que prestan una
dedicación tan exhaustiva como entusiasta; un trabajo que
viene avalado además por el estudio y por la práctica
profunda que sus autores han venido llevando a cabo junto a
importantes maestros grabadores de nuestro tiempo.

Afortunadamente, son muchos los autores que en Euskadi
dirigen  a  hora  su  potencial  creador  hacia  el  grabado,
circunstancia ésta que, junto a la existencia de talleres
como el de Ignacio Chillida y Mónica Bergareche, han de
hacer posible el florecimiento de una de las formas más
válidas de expresión artística. (Caja de Ahorros Provincial
de Guipúzcoa, 1982: s. p.).

 

Otros talleres

A la hora de analizar el grabado producido en el País Vasco
también  es  interesante  abordar  el  trabajo  que  desarrollan
empresas como la armera en Eibar o la de naipes en Vitoria, en
las que, a pesar de tratarse de una labor industrial, el
oficio de grabador tiene una gran relevancia. En el caso de la
primera,  de  las  diferentes  técnicas  que  los  artesanos
grabadores  emplean  para  la  decoración  de  armas  (ataujía,
nielado,  repujado,  cincelado,  talla  en  madera,  aguafuerte,
grabado calcográfico, buril a golpe, incisión a buril manual,
incisión  a  punzón  y  dasmaquinado),  prestaremos  especial
atención a esta última, el Damasquinado, creada por Eusebio
Zuloaga, por tratarse del grabado de Eibar por excelencia.
También analizaremos sucintamente la actividad desarrollada en
los talleres de orfebrería, puesto que Gabriel Ramos Uranga
aprende la técnica del buril en uno de ello. Del mismo modo,



comprobaremos cómo en los años setenta, coincidiendo con la
decadencia de dicha actividad a consecuencia de la sustitución
de la mano artesanal por la creciente mecanización, se intenta
reciclar a los conocedores de las técnicas del grabado en
otras actividades relacionadas con sus conocimientos en la
materia,  para  lo  cual  artistas  grabadores  como  Mari  Puri
Herrero y Gabriel Ramos Uranga impartirán una serie de cursos
sobre el grabado calcográfico del que saldrán artistas como
Juan Luís Baroja Collet.

Por su parte, también examinaremos brevemente la labor que
desarrolla la Fábrica de Naipes de Heraclio Fournier en la
capital alavesa. Comprobaremos cómo para llevar a cabo la
realización de barajas es necesario contar con el trabajo de
artistas  conocedores  en  la  utilización  de  planchas
xilográficas  y  litográficas.  Apuntaremos  cómo  artistas
alaveses como el pintor Javier Ortiz de Guinea desarrollan el
oficio de ilustradores al margen de su actividad artística
diferenciando claramente una práctica de otra.

 

Industria armera de Eibar

En  las  poblaciones  de  la  cuenca  armera  de  Guipúzcoa
(Placencia,  Eibar,  Elgoibar,  Tolosa,  Ermua,  Mondragón,
Bergara, etc.) han destacado profesionales especializados en
el  grabado.  Sus  actividades  se  puede  clasificar  en  tres
grupos: 1) Grabado de adorno en armas de fuego (escopetas y
pistolas)  tanto  en  incisiones  como  en  relieves,  y
reproducciones  de  animales  o  plantas;  2)  Damasquinado  o
grabado mediante la incrustación directa de oro y plata sobre
el hierro o el acero, es decir, sin necesidad de surcos; y 3)
Grabado industrial, en el que se integran los que fabrican, a
mano  y  con  acero,  punzones  manuales  de  estampación,  con
numeración,  abecedarios,  anagramas  de  marcas,  troquelaje  y
matricería. Algunos también dedican parte de su actividad a la
elaboración  de  artículos  de  joyería  y  de  orfebrería



(Larrañaga, San Martín y Celaya, 1981; Alustiza, y Larrañaga,
1996).

Nos  consta  que  Gabriel  Ramos  Uranga,  trata  de  suplir  la
inexistencia  de  talleres  de  grabado  en  el  País  Vasco,
acudiendo  a  uno  de  orfebrería  de  Eibar  para  aprender  la
técnica de la talla dulce. Se debe tener en cuenta que los
grabadores  de  joyería  son  artesanos  especializados  en  el
grabado  de  letras,  textos  e  imágenes  sobre  placas
conmemorativas  o  con  dedicatorias,  joyas,  copas  y  otros
trofeos, generalmente elaboradas con oro, plata y latón. Esta
actividad la llevan a cabo manualmente, cortando y extrayendo
el material por medio de buriles. Por lo general, trabajan en
su mayoría como autónomos y reciben encargos de las joyerías.
Habitualmente el taller está instalado en su propio domicilio
en el que dispone de un banco de trabajo bien iluminado con
numerosas herramientas manuales. Para el grabado de piezas de
joyería se utilizan dos técnicas, la del grabado al aire y la
del golpe con martillo. La primera consiste en controlar el
buril únicamente con la mano del artesano; mientras que en el
segundo caso el artífice sujeta con su mano izquierda el buril
que golpea con un martillo. A pesar de que se emplean ambos
procedimientos, la mayoría de los artesanos prefieren utilizar
el  grabado  a  mano.  El  grabador  realiza  el  diseño  y  la
composición de sus obras, a partir de la idea inicial que da
cliente. Son muy pocos los casos en los que aparece su firma,
ya que las joyerías que se las encarga no desean que el
cliente conozca la procedencia (Diputación Foral de Gipuzkoa,
2008).  En este sentido se diferencia claramente la labor
desarrollada por un artesano -mero reportador de una idea-, de
la de un artista –el creador y ejecutor de la misma-.

Por otro lado, dado que el grabado eibarrés por excelencia
para  la  decoración  de  armas  de  fuego  es  el  damasquinado,
consideramos  apropiado  dedicarle  un  breve  espacio  a  esta
técnica  de   grabado,  creada  por  Eusebio  de  Zuloaga  y
perfeccionado por su hijo Plácido, padre a su vez del pintor



Ignacio Zuloaga. Ambos como diestros orfebres, se basan en la
experiencia de la tradición armera vasca, a la que introducen
diversos experimentos llevadas a cabo sobre la antigua ataujía
(método conocido en el siglo XVI  que consiste en rellenar el
surco trazado a buril con hilo de oro o plata). Desarrollan su
actividad, fundamentalmente, en el museo de Dresde analizando
armaduras antiguas procedentes de Damasco, motivo por el que
le otorgaron el término de damasquinado (Larrañaga, San Martín
y Celaya, 1981: 14). Esta técnica se ejecuta sobre hierro o
acero, sin templar, mediante una cuchilla de acero templado,
muy afilada. Sobre las incisiones que esta herramienta produce
sobre  el  metal,  se  incrustan  finos  hilos  de  oro  y  plata
presionando con un punzón manual.  Padre e hijo crean escuela
y de sus manos y de las de sus discípulos salen, además de
espadas, dagas, pistolas y cortaplumas con la marca “Toledo”
en el cuello o la empuñadura, un sin fin de artículos de lujo
como arquetas, jarrones, ánforas, relojes, joyeros, bandejas,
gemelos, brazaletes, broches, prismáticos de teatro, medallas,
etc.Sin embargo, a pesar de los muchos talleres que existen en
Eibar –uno de ellos con una delegación en París (El País, 8 de
diciembre de 2007)- y de los excelentes grabadores que hay, el
declive se produce, en los años setenta, como consecuencia del
estancamiento repetitivo en lo ornamental, el encarecimiento
de  los  metales  nobles  y  la  aparición  de  los  productos
industriales (Larrañaga, San Martín y Celaya, 1981: 15).

Una  idea  de  la  importancia  que  adquiere  esta  práctica
artístico-artesanal  en  dicha  localidad  guipuzcoana  nos  la
aporta el proyecto de reinstalación de una escuela-taller de
Damasquinado, que se trata de poner en marcha a principios de
los años ochenta. Sin embargo, a pesar de que, en una serie de
reuniones  celebradas  en  el  Ayuntamiento  de  Eibar,  en
septiembre  y  octubre  de  1982,  se  llegan  a  una  serie  de
acuerdos -el Departamento de Comercio y Turismo del Gobierno
Vasco se compromete a ayudar económicamente a esta iniciativa
durante tres años (a condición de que el dinero recibido sea
administrado  por  el  Ayuntamiento  y  una  comisión



correspondiente), se plantea la remuneración de los profesores
y la conveniencia de recopilar láminas de dibujo, bibliografía
y demás objetos relacionados con el damasquinado-, finalmente
esta  iniciativa  no  llega  a  materializarse  (Alustiza  y
Larrañaga,  1996:  211).

Otro  propuesta  que  trata  de  dar  salida  a  todos  aquellos
artesanos  grabadores  que,  en  los  años  setenta,  han  visto
peligrar  su  oficio  es  la  promovida  por  Luis  María
Illarramendi,  apoyado por Fernando Beorlegui, quien a raíz de
la  exposición  Euskal  grabatzaileak  –Grabadores  vascos  -
celebrada en las Salas Municipales de Cultura de Durango, en
1978, y en el Museo de Bellas Artes de Bilbao, en 1979- se le
ocurre la idea de organizar un curso sobre calcografía, en el
que se impartan las siguientes técnicas: aguafuerte, buril,
punta  seca  y  aguatinta.  Consciente  de  que  el  grabado
calcográfico desciende de la orfebrería y dado el elevado
número  de  personas  calificadas  en  el  manejo  del  buril,  a
través  de  este  proyecto  trata  de  que  éstos  pasen  de  una
actividad artesanal a otra más artística, es decir, intenta
una especie de reciclamiento.

El curso se imparte, en 1979, en la Escuela de Armería de
Eibar y cuenta con la participación como profesores de los
artistas Mari Puri Herrero y Gabriel Ramos Uranga, ayudados
por Paulino Larrañaga y Fernando Beorlegui, como profesores
auxiliares. A pesar de que son varios los alumnos que se
inscriben- Pedro Azpiazu, José Ramón Elorza, Juan Luis Baroja
Collet,  José  Ignacio  Aguirre,  Mª  Luisa  Txurruca,  Asier
Laspiur, Josu Olabe, Rosario Urresti, Mikel Beorlegui, Alejo
Martínez y Gorka Kruzeta.-, la convocatoria no tiene demasiado
éxito ya que, en opinión de Nerea Alustiza, son muchos los
conocedores  de  la  técnica  de  la  talla  dulce  que  por
desconocimiento  del  término  calcografía  no  se  animan  a
participar  de  esta  experiencia  (Alustiza  y  Larrañaga,1996:
42.). Sin embargo, como consecuencia de esta iniciativa se
llega a forma un colectivo, denominado Azido Taldea, y los



alumnos Juan Luis Baroja Collet y Pedro Azpiazu se convierten
en  artistas  grabadores,  pasando  de  la  orfebrería  a  la
calcografía, actividad que continúan desarrollando. De hecho,
Baroja Collet, en la actualidad, es el responsable del aula de
Grabado Calcográfico que se imparte en el Centro de Enseñanzas
Artesanales  de  Deba,  en  donde  imparte  a  sus  alumnos  los
conocimientos adquiridos.

 

Fábrica de Naipes de Heraclio Fournier en Vitoria

Piedras litográficas. Baraja de cartas
Fournier.

El origen de la fábrica de naipes se remonta a 1868, cuando
Heraclio  Fournier  –nieto  del  impresor  francés  Francisco
Fournier-  con  diecinueve  años,  se  instala  en  Vitoria,
procedente de Burgos, y monta un pequeño taller de estampación
litográfica en el número 5 de la Plaza Nueva. (Hasta su actual
emplazamiento en los terrenos de la carretera de Oquina, en
Puente Alto (Álava), la empresa ha cambiado de ubicación en
numerosas ocasiones. Del número 5 de la Plaza Nueva pasa en
1887 a la calle Fueros, esquina con Manuel Iradier. En 1875 se
traslada a la calle Florida. En 1880 a la calle San Prudencio
número 6. Más tarde se ubica en la calle Estación número 20
(hoy Dato) para los almacenes y las oficinas. Y, en 1887,  en



la calle Fueros hasta que en 1992 se traslada fuera de la
cuidad). Desde sus inicios se decanta por la fabricación de
naipes, para ampliar, posteriormente, la producción hacia las
artes gráficas, impresión de sellos, libros y encuadernación.
(Se han realizado sellos de Correos para países que carecían
de fábrica de moneda y timbre como Nueva Zelanda, Marruecos,
Irak, Burundi, Ruanda, Emiratos Árabes o Islas Cook. También
se han impreso, entre otros, enciclopedias como el Espasa o el
Gran Larousse. Y entre las colecciones de arte, destacan los
grabados  que  se  imprimieron  de  Dalí,  Picasso,  Rembrandt,
Cézanne, etc. Resa, A. (El Correo, 13 de abril de 2008).

Por motivos de expansión y debido a su constante afán de
experimentación,  en  seguida,  se  ve  obligado  a  ampliar  la
empresa. Trata de adaptar el proceso de fabricación de naipes
a  las  innovaciones  tecnológicas  del  siglo  XIX.  (Como
consecuencia de la revolución industrial, en la fabricación de
naipes  comienzan  a  emplearse  nuevos  procedimientos  que
aumenten  la  calidad.  Las  viejas  técnicas  gremiales  se
sustituyen por las innovaciones de la litografía). Además de
renovar el utillaje –emplea un tipo de cartulina especial, con
las esquinas recortadas, cubiertas con un barniz al agua,
alcohol y goma laca-, también realiza cambios conceptuales y
estéticos, para lograr una normalización iconográfica dentro
del caos existente en los naipes españoles. Por otro lado, se
le puede considerar como un adelantado a su tiempo, ya que
incorporara a la mujer al mundo del trabajo, contratando a un
elevado número de mujeres. Las conocidas como naiperas son las
encargadas de las labores de clasificación y etiquetado (Llano
Gorostiza, 1975: 138-139).

En 1877 encarga al profesor de la Escuela de Artes y Oficios
de Vitoria, Emilio Sourbrier, el diseño de un naipe propio, en
el que colabora el entonces aprendiz de pintor Ignacio Díaz de
Olano. Este diseño es galardonado en la Exposición Universal
de París en 1879, modelo que diez años más tarde reforma
Augusto Rius. En 1887 alcanza su sueño de abrir una fábrica



propia  en  la  que  realiza  su  baraja  litográfica  de  doce
colores, sobre cuyo “As de Oros” incorpora su propia efigie
(Posteriormente,  en  un  rediseño  de  la  baraja,  llega  su
fisonomía actual, en la que el “As de Oros” incorpora la
figura del pintor Augusto Rius).

A Heraclio Fournier le sucede en la dirección de la empresa,
en 1916, su nieto Félix Alfaro Fournier, quien le da un fuerte
impulso a la fábrica, incorporando nuevas técnicas impresoras
e iniciando una colección de naipes, inspirada en el Museo de
Naipes de Bielefeld (Alemania), que, con el tiempo, resultará
ser el germen del Museo Fournier de Naipes de Álava que abrirá
sus  puertas  en  1986  (Para  su  creación  es  fundamental  la
adquisición, en 1970, de la colección de la empresa londinense
Thomas De la Rue, de gran relevancia en la primera mitad del
siglo XIX, ya que inventa un sistema de impresión mejorada de
la  xilografía).  Desde  sus  inicios  la  industria  impresora
Naipes  Heraclio  Fournier,  S.  A.,  tras  varios  premios  en
exposiciones universales (Su producción ha sido reconocida en
diversas  exposiciones  celebradas  en  Barcelona,  Madrid,
Bruselas y El Cairo), se convierte en la referencia mundial
del naipe. Cada detalle de la baraja de cartas es creado por
maestros   artesanos  y  artistas  expertos  en  técnicas  de
impresión. Durante años el pintor, dibujante, escenógrafo e
ilustrador Carlos Sáenz de Tejada es el director artístico de
la firma. En los años sesenta y setenta, también integran el
plantel de dibujantes, diversos pintores alaveses (Entre otros
han trabajado los siguientes artistas: Emilio López, quien
ingresó muy joven como litógrafo y acabó, casi cincuenta años
después, como responsable del retocado en Offset; el pintor,
dibujante y decorador  Jesús Gargallo, como responsable de la
sección de dibujo; el pintor Rafael Lafuente; el pintor y
dibujante Javier Ortiz de Guinea; el dibujante Félix Llamosas;
el cartelista y diseñador Claudio Aberasturi y la dibujante
María Isabel Ibáñez de Sendadiano).

Sin embargo, llama la atención cómo la inmensa mayoría de



éstos, teniendo al alcance de sus manos los medios necesarias
para  desarrollar  obra  gráfica,  a  la  hora  de  abordar  su
actividad artística, no se han interesado por esta disciplina
de larga tradición en Álava, gracias a la labor desarrollada
por dicha empresa Una de las causas podría hallarse en la
escasa importancia que, dentro de la jerarquía de las artes,
le otorgan al grabado por considerarlo como un arte seriado en
contraposición a la obra original. Si a eso le añadimos los
miles de ejemplares que tienen que realizar en la fábrica, es
muy probable que a este procedimiento le otorguen un carácter
más industrial más que artístico. Otro factor también podría
residir en el poco mercado que había para este tipo de obra.

Un claro ejemplo, lo encontramos en Rafael Lafuente quien se
incorpora a la empresa a mediados de los años cincuenta y la
abandona en 1966 para volcarse en la pintura, actividad que
compaginará  con  la  docencia.  A  partir  del  curso  1967-68,
imparte clase de pintura, copia de estatua y modelo vivo en la
Escuela  de  Artes  y  Oficios  de  Vitoria,  además  de  enseñar
Técnicas de Expresión Gráfica en el Politécnico Jesús Obrero
durante casi un decenio; entre 1976 y 1984. A pesar de que en
su  trayectoría  artística  desarrolla  diferentes  medios  de
expresión:  óleo,  acuarela,  dibujo,  etc.;  sin  embargo,  no
incorpora el grabado. Del mismo modo, Javier Ortiz de Guinea
–conocido retratista de personajes de la sociedad alavesa-
quien a pesar de haber trabajado como profesional de las artes
gráficas en la empresa de naipes durante más de tres décadas,
de 1969 a 2002, en su abundante producción artística como
dibujante y pintor tampoco ha realizado ningún grabado.



El ostracismo de Goya en El
Coloso.

       A mi entrañable amigo y profesor Nigel
Glendinning*.

 

El  óleo  que  solemos  llamar  El  Coloso,  en  referencia  al
comentario realizado por Aureliano Beruete en 1917, es una
obra relevante del Patrimonio Cultural de España que encarna
con elocuencia el periodo de nuestra historia que dará lugar a
nuestra  época  contemporánea.  Sin  embargo  las  propiedades
técnicas y conceptuales de El Coloso han sido objeto de un
reciente estudio por parte del Museo del Prado para argumentar
su  descatalogación  como  obra  de  Francisco  de  Goya.  En  el
informe publicado por la Dra. Mena tanto en la Web como en el
Boletín  del  Museo  del  Prado  en  2008,  se  incluyen  algunas
conclusiones  referidas  a  la  técnica  y  el  procedimiento
pictórico  de  esta  obra  que  se  consideran  como  la  razón
fundamental por la que se desestima la paternidad de Goya.

No  obstante,  las  publicaciones  llevadas  a  cabo
fundamentalmente  por  Nigel  Glendinning,  reflejadas  en  el
apartado bibliográfico, acreditan que El Coloso, al igual que
otro  cuadro  de  similares  dimensiones  y  características
titulado El águila, fueron realizados por el artista aragonés
durante  la  Guerra  de  la  Independencia  en  función  de
determinados poemas patrióticos, como La Profecía del Pirineo
de  Juan  Bautista  de  Arriaza.  De  manera  que  en  ambas
composiciones  el  pintor  pone  de  manifiesto  los  avatares
sufridos con la entrada en España del ejército francés en
1808, a quien la figura alegórica del gigante desafía, en la
escena de El Coloso, mientras los campesinos abandonan sus
pueblos huyendo aterrorizados del ejército invasor. Una vez
considerada  esta  premisa,  analizaremos  las  cuestiones

https://aacadigital.com/articulos/el-ostracismo-de-goya-en-el-coloso/
https://aacadigital.com/articulos/el-ostracismo-de-goya-en-el-coloso/


directamente relacionadas con la técnica y el procedimiento
pictórico  de  este  óleo,  con  el  objeto  de  esclarecer  –en
términos científicos– algunas de sus cualidades específicas
hasta ahora desconocidas.

Para el adecuado análisis de la obra, es necesario poner en
contexto los diferentes estudios a partir de la publicación
efectuada por la Dra. Mena en 1988 sobre las características
de la misma, donde interpretó El Coloso de Goya del siguiente
modo:  “En  cualquier  caso,  el  lienzo  es  admirable  por  la
extraordinaria seguridad de su toque, a golpes de espátula o
de pincel, rápidos y nerviosos, de una precisión y energía
singulares. La gama de colores, reducida en apariencia a un
efecto general de oscuridad, aparece de una riqueza y variedad
extremas  en  la  muchedumbre,  con  rojos,  amarillos,  verdes,
azules y dorados, que vibran y destellan entre el negro, y en
los reflejos del sol en las brumas, a manera de restregones
azules  y  grisáceos”  (Mena,  1988:  262-266).  Pero  la
conservadora afirmó posteriormente –en el apartado 10 “cómo se
pintó El Coloso” de la Web del Museo del Prado[1]– que el
autor del cuadro “no está seguro de lo que va a hacer y cómo
lo va a hacer, dudando de los resultados de lo que ya ha
pintado  e  intentando,  por  la  acumulación  de  pinceladas,
corregir sus errores”. Sin embargo, tal y como indicó la Dra.
Mena en una de sus entrevistas a propósito de El Coloso (El
País, 17/08/2008), “el cuadro al final acaba hablando”, de
manera que oiremos la voz de la misma pintura en el examen de
los  detalles  técnicos  que  subyacen  al  citado  cambio  de
consideración.

 

El problema de los aglutinantes en El Coloso.

Los análisis realizados por el Museo del Prado acreditan que
los  pigmentos  y  los  aglutinantes  usados  en  El  Coloso
corresponden a los empleados habitualmente por Goya, pero en
el mismo informe se arrojan dudas sobre la naturaleza de los



componentes hallados debido a la inconsistencia de las capas
de pintura observada durante la restauración llevada a cabo en
1992.  Tal  y  como  se  indica  textualmente,  “en  las  pruebas
realizadas, las capas de pintura se disolvían con facilidad
impropia de las obras del maestro. La escasa proporción de
albayalde en las capas de color negro, que han revelado los
análisis de estos pigmentos, junto con el uso de un aceite
menos secante como es el de nueces, que aparece asimismo en
los negros, grises y azules, ha podido influir en la mayor
sensibilidad a los disolventes de estas capas de pintura,
según se desprende de los análisis. Goya, sin embargo, buscó
siempre la calidad de los materiales empleados, que hace sus
colores muy estables”[2].

En  el  citado  informe  la  Dra.  Mena  establece  una  clara
disyuntiva entre los materiales analizados y la pintura de
Goya. Pero la presencia del “aceite de nueces”, que figura en
la mayor parte de los óleos de este periodo, en modo alguno
justifica el comportamiento anómalo de las capas de pintura
observado  en  1992.  De  hecho  este  aceite,  si  no  está
adulterado, no ofrece una extraordinaria sensibilidad cuando
se aplican los disolventes adecuados para la limpieza de los
barnices protectores (Matteini y Moles, 2008: 98). Asimismo,
en dicho artículo se afirma que la presencia del aceite de
nueces  es  impropia  del  pintor  aragonés,  en  función  de  la
calidad de sus materiales, a pesar de que este aceite alberga
una “mayor calidad” que el de linaza y es del todo habitual en
los  cuadros  de  Goya[3].  También  hay  que  recordar  que  han
llegado hasta nosotros numerosos documentos que acreditan el
uso de este aceite por parte del pintor, como las amplias
listas de materiales suministrados por el droguista Manuel
Ezquerra y Trapaga a Francisco de Goya entre los años 1786 y
1801, donde figura indefectiblemente el “Aceite de Nueces” que
el pintor utilizaba sistemáticamente combinado con el aceite
de linaza (Sambricio, 1946: 78-141). Sobre este aspecto, es
bien conocido el tratado de Palomino –la fuente de referencia
consultada por Goya–, quien afirmaba ya en 1715 que el aceite



de nueces “se usa para azules y blancos” (Palomino, 1747: 55);
algo considerado como extraño en el estudio de la Dra. Mena.
La recomendación de Palomino se debe a que el aceite de nueces
apenas amarillea, a diferencia de lo que sucede con el aceite
de  linaza.  De  ahí  que  el  aceite  de  nuez  se  aconseja
especialmente para aglutinar los pigmentos azules y blancos,
así como los tonos derivados de los mismos, dado que sus
cualidades cromáticas se ven alteradas en menor medida con
este aceite.

Con respecto a la “escasa proporción de albayalde en las capas
de color negro”, señalada por la Dra. Mena en El Coloso, hay
que considerar que en las capas de color negro es lógico que
haya una escasa proporción de albayalde, es decir de pigmento
blanco, de lo contrario dicho color no resultaría negro, de
manera  que  se  trata  de  un  comentario  muy  impreciso.  Sin
embargo, en dicho artículo no se ha tenido en cuenta que para
matizar los negros y sus degradados Goya aplica habitualmente
veladuras de albayalde muy transparentes sobre dichos tonos
oscuros, tal y como comprobaremos tanto en El Coloso como en
El general Palafox a caballo (fig. 2a y 2b).

Pero sobre la naturaleza de los aceites empleados por Goya
durante  este  periodo,  es  preciso  tener  en  cuenta  una
circunstancia que el pintor confirma en su carta enviada al
general Palafox. En ella el artista señala textualmente la
“adulteración” de los aceites empleados: “Excelentísimo Señor.
Tengo la satisfacción de haber acabado el retrato de Vuestra
Excelencia; y aunque con muchos trabajos por la escasez de
colores y aceites adulterados, que no dejan secar los colores
si no llevan mucha porción de estracto de saturno; con todo,
es la mejor obra que de mis manos a salido; […] Madrid 14 de
Diciembre de 1814. Excelentísimo Señor Don Josef Palafox y
Melci”  (Canellas,  1981:  372).  Durante  la  Guerra  de  la
Independencia el pintor sufrió una drástica reducción de los
suministros habituales, de tal modo que los aceites estaban
“adulterados” generalmente con aceite de oliva, y este hecho



bien  podría  estar  en  el  origen  de  la  extraordinaria
“sensibilidad  a  los  disolventes”  detectada  en  1992.

Para  analizar  los  efectos  que  la  adulteración  de  dichos
aceites pudo originar en algunas obras de Goya realizadas
durante este periodo, es necesario considerar previamente las
condiciones químicas que hacen viable el uso de un aceite como
aglutinante pictórico. Recordemos que los aceites secan por
auto-oxidación,  de  manera  que  en  este  proceso  los  ácidos
grasos absorben oxígeno en función del número de átomos de
carbono  y  de  dobles  enlaces  que  contienen  las  moléculas
(Villarquide,  2004:  324-329).  Es  importante  destacar  la
configuración química de los aceites, en la medida en que el
número  de  enlaces  que  los  constituyen  está  directamente
relacionado con su capacidad para admitir oxígeno, y por este
motivo con la condición secante que determina su viabilidad
como aglutinante pictórico[4]. De hecho, el aceite de oliva
contiene una gran cantidad de “ácido oleico”, monoinsaturado,
que presenta un único doble enlace, y en consecuencia no es
secante. Por el contrario, los ácidos grasos poliinsaturados
contienen  de  dos  a  seis  dobles  enlaces,  de  modo  que  son
extraordinariamente secantes y apropiados para la pintura. Los
más  habituales  de  esta  última  categoría  son  el  “ácido
linoleico” y el “ácido linolénico”. Por su parte, los ácidos
“palmítico” y “esteárico” no contienen ningún doble enlace. En
siguiente gráfico observamos la naturaleza y el porcentaje
aproximado de los ácidos grasos que constituyen los aceites de
linaza, de nuez y de oliva.

  Ácido Palmítico  Ácido Esteárico Ácido Oleico Ácido Linoleico
 Ácido

Linolénico

Aceite
de

linaza
3 7 20 16 57

Aceite
de
nuez

11 5 28 51 5



Aceite
de

oliva
13 3 71 10 1

En  esta  relación  podemos  advertir  que  el  aceite  de  oliva
incorpora una proporción de ácido oleico, no secante, que
prácticamente triplica la presente en los aceites de linaza y
de nuez, a la que se añade la escasa cantidad de ácidos
linoleico  y  linolénico,  de  manera  que  la  presencia  de  un
aceite de estas características en un aglutinante pictórico
haría necesaria una cantidad extraordinaria de secativo, tal y
como pone de manifiesto Goya en su carta[5]. En este sentido,
llama la atención que en la página 43 del citado artículo
sobre El Coloso publicado en el Boletín del Museo del Prado se
indica  textualmente  que  el  aceite  de  nueces  aparece  en
“cantidad destacada” –sin hacer referencia alguna a las curvas
porcentuales de los ácidos grasos identificados–, y que uno de
los marcadores que identifican precisamente el aceite de nuez
es la mayor cantidad de ácido oleico que contiene con respecto
al que alberga, por ejemplo, el aceite de lino. No se ha
detallado, en el citado informe, si la cantidad destacada de
aceite de nuez responde, en realidad, a una cantidad destacada
de ácido oleico en los aceites de El Coloso, que corroboraría
su adulteración, por este motivo aquí se plantea únicamente
como una posibilidad en todo caso razonable, a la espera de
que se hagan públicos dichos parámetros.

 Pese a todo, la adulteración –señalada por el pintor– de los
aceites de nuez o de linaza con un aceite “no secante” traería
consigo irregularidades en el proceso de su secado en aquellas
zonas  donde  tuviera  una  mayor  presencia.  Según  los
procedimientos pictóricos aplicados por Goya, en función de lo
observado igualmente en la tradición académica, las tintas
oscuras se aplican generalmente a través de una sucesión de
veladuras, comenzando por las más transparentes y continuando
con las tintas más oscuras, que se obtienen por acumulación de
dichas  intervenciones.  Este  procedimiento  es  de  uso
generalizado en la pintura de este periodo, sin embargo la



Dra. Mena pone de manifiesto en su artículo que le resulta
extraño ver que en El Coloso los tonos oscuros se elaboran
“por aplicación de nuevas pinceladas sobre las ya dadas”, y en
función de este hecho niega la autoría de Goya (Mena, 2008:
46).

 

Fig. 2a.  Francisco de Goya, El Coloso (detalle), 1808-12.

Mus  eo Nacional del Prado, Madrid.

Fig. 2b.  Francisco de Goya, El general Palafox a

caballo(detalle), 1814. Museo Nacional del Prado, Madrid.

Véanse, por el contrario, las ingentes cantidades de veladuras
sucesivas  aplicadas  por  Goya  en  el  retrato  ecuestre  del
general Palafox (fig. 2b), motivo de la citada carta, donde se
aprecia que las tintas más oscuras incorporan un mayor número
de dichas intervenciones, y en consecuencia una mayor cantidad
de aceite, en este caso adulterado, al igual que pudo suceder
en  El  Coloso.  Goya  habitualmente  matiza  las  sombras  con
veladuras superpuestas de albayalde transparentes –comentadas
anteriormente– que se han aplicado con el mismo criterio tanto
en el cuello de este caballo como en diversas zonas del cuerpo
del gigante, tal y como apreciamos por ejemplo en su cintura
(fig. 2a). Por tanto, la presencia de cualquier aceite “no
secante” en un óleo de Goya provocaría alteraciones en los
tonos oscuros, puesto que los tonos claros, especialmente los
realces, albergan una proporción de pigmento considerablemente
mayor con respecto a su aglutinante.

Ahora bien, la prueba empírica que demuestra el mismo criterio



de ejecución aplicado por el pintor en El Coloso y en El
general Palafox a caballo –más allá de la posible adulteración
de los aceites empleados–, se encuentra en las alteraciones
sufridas por otro material analizado: las micro-partículas de
sílice, que Goya utilizó como material de carga mezclado con
los pigmentos para elaborar texturas que revelan una idéntica
naturaleza en ambos cuadros. La incorporación de materiales de
carga es muy habitual en las obras Goya. De hecho figuran
igualmente en otros óleos de este periodo, como El dos de mayo
de 1808 y Los fusilamientos del tres de mayo en Madrid, y en
los análisis microscópicos de los pigmentos hallados en las
Pinturas Negras han aparecido también “cristales decolorados”
mezclados con los azules y los blancos como material de carga,
que en modo alguno obedecen a las restauraciones posteriores,
realizadas con pigmentos distintos perfectamente detectados y
analizados por la Dra. Garrido, sino a la pintura original de
Goya[6]. A pesar de ello, sobre la muestra tomada en la parte
del cabello del gigante, la Dra. Mena indica lo siguiente:
“aparece aquí la mezcla del pigmento con arena o sílice, sin
que exista un criterio claro para su utilización, siempre
explicable  en  las  obras  de  Goya,  que  busca  con  ello
determinadas texturas. No se han realizado aquí comparaciones
con las Pinturas Negras por su mal estado de conservación y
los numerosos retoques y repintes de las restauraciones de
Martínez  Cubells”  (Mena,  2008:  59).  Resulta  evidente  que
Martínez Cubells no usaba “arena o sílice” como material para
sus  restauraciones,  de  manera  que  no  se  justifican  las
reticencias con respecto a las Pinturas Negras, puesto que
disponemos  de  fotografías  de  las  obras  anteriores  a  las
intervenciones de Cubells y las pinturas de la Quinta de Goya
son más próximas y están más relacionadas con El Coloso que la
mayor  parte  de  las  obras  referidas  en  dicho  informe.  Sin
embargo, en el citado artículo se afirma que las partículas de
sílice  se  han  aplicado  en  El  Coloso  “sin  que  exista  un
criterio  claro  para  su  utilización”.  Pero  veamos  en  la
siguiente imagen el criterio realmente aplicado en la gestión
de las texturas, donde analizaremos algunas cualidades de su



procedimiento hasta ahora desconocidas.

En el detalle de la imagen (fig. 3a) advertimos tres niveles o
grados de luz que responden a la disposición perspectiva de
las figuras en función del progresivo alejamiento de nuestro
punto de vista. La definición de estas distancias se realiza
directamente a través de la intensidad y la textura de dichos
realces que observamos en las prendas iluminadas de las tres
mujeres de esta zona del cuadro.

Fig. 3a. Francisco de Goya, El Coloso, 1808-12 (detalles de las figuras). Museo Nacional del Prado,

Madrid.



Fig. 3b. Francisco de Goya, El Coloso, 1808-12 (detalles de las figuras). Museo Nacional del Prado,

Madrid.

Si la blusa de la primera mujer, en el extremo inferior, se ha
tratado con más relieve debido a su mayor proximidad, pero
también  porque  el  viento  ha  hinchado  su  camisa,  en  la
siguiente mujer ligeramente más alejada vemos que la textura
de sus prendas está más peinada, y por tanto incorpora un
menor relieve, igualmente debido a la mayor tersura de su
blusa,  de  ahí  la  diferente  posición  corporal  que  Goya  le
asigna por este motivo.

Prestemos atención a la fuerza y la destreza en el tratamiento
de  la  materia  pictórica  de  esta  última  figura.  Una  vez
resueltas las medias tintas, Goya ha aplicado un empaste en la



blusa con un luminoso amarillo de Nápoles cargado con las
mencionadas  partículas  de  sílice[7].  Naturalmente,  las
partículas de relieve son apropiadas en ese preciso lugar, que
es el más prominente de su cuerpo, y por ello se han evitado
en mayor medida sobre la falda que establece un tránsito hacia
las medias tintas del suelo de la escena. Esta falda se ha
realizado con tierra de Siena tostada (óxido de hierro) como
tono de base. Sin embargo, la adecuada elaboración de este
tono debe procurar que forme una unidad compacta con la blusa
de la mujer, dado que forman parte del mismo cuerpo. Por esta
razón, Goya en las siguientes intervenciones ha arrastrando
sobre este Siena parte del anterior amarillo de Nápoles, tal y
como vemos en la pincelada que modula el extremo izquierdo de
esta prenda, según miramos el cuadro, empujado por la pierna
izquierda de la mujer (fig. 3a). En este preciso momento se
han  mezclado  ya  –en  su  pincel–  la  tierra  de  Siena  y  el
amarillo de Nápoles oportunamente. De ahí que con esta mezcla
vuelve a intervenir sobre la falda con la pincelada más clara
que observamos en la parte derecha de la misma. Este último
trazo  cumple  fundamentalmente  dos  propósitos.  Por  un  lado
define el relieve causado por el glúteo y la pierna derecha
bajo la falda, pero también “prolonga” la dirección de la
espalda, para lograr la citada unidad o transición armónica
entre ambos elementos. Pero el pintor vuelve a aplicar una
tercera pincelada necesaria con esta mezcla, cuando dibuja
tanto el límite como el relieve del vestido provocado por el
pie derecho de la mujer. Sobre este último realce vemos los
tonos  almagras  que  transitan  hacia  las  medias  tintas  del
suelo. Un trazo grueso de color negro con forma de “uve”
aplicado sobre dicho perfil, que veremos a continuación en
otras obras de Goya en calidad de estilema, indica de manera
precisa la inflexión y el límite de esta última pierna. No es
posible, cuando menos por mi parte nunca lo he visto, realizar
la gestión del claroscuro y del color de un cuerpo en el
espacio con mayor síntesis, precisión y elegancia.

La última de las tres figuras señaladas, se encuentra en la



parte  superior  del  mismo  fragmento,  con  tonos  mucho  más
transparentes que indican su mayor distancia, de manera que
apenas incorpora partículas de sílice. Goya nos ofrece en esta
última  figura  otro  regalo  para  nuestra  mirada,  con  tonos
tostados  y  rosas  prácticamente  abstractos  de  exquisita
ejecución. Es importante observar que no hay partículas de
arena o sílice en las medias tintas del suelo, pero tampoco en
los  tonos  más  transparentes  de  la  composición.  Por  el
contrario Goya las aplica en aquellos lugares que albergan una
mayor densidad en las figuras, estén iluminadas o a contraluz.
De ello se infiere que el pintor ha aplicado el mismo criterio
de ejecución en ambas categorías.

Si observamos el hombre que figura a contraluz en otra imagen
de detalle (fig. 3b), veremos fundamentalmente dos tonos en
dichas sombras. El primero de ellos responde a las primeras
intervenciones de gran trasparencia. Este valor cumple varios
objetivos:  procura  la  integración  de  las  figuras  en  su
entorno, representa adecuadamente el movimiento de los cuerpos
en  la  medida  en  que  desdibuja  los  contornos:  véanse  al
respecto  las  extremidades  de  los  niños  en  el  centro  del
detalle superior de la imagen, y por último da volumen a las
formas dentro de las sombras, tal y como aprendió el pintor de
su  maestro  Rembrandt.  En  la  figura  ampliada  del  detalle
indicado (fig. 3b) se distinguen con este valor la luz de su
brazo extendido, el reflejo que ilumina el pecho sobre la faja
del campesino, y la mayor iluminación recibida por su pierna
derecha, en relación con la izquierda, debido a la posición y
al  movimiento  descritos.  No  es  un  error  de  anatomía  la
protuberancia  que  se  extiende  sobre  esta  última  rodilla
inclinada, sino el volumen del calzón que pende sobre la media
de la pantorrilla, como era habitual en los campesinos de este
periodo. Las texturas que aportan las partículas de sílice,
por tanto, se aplican sobre aquellos lugares de los cuerpos
que albergan también un mayor relieve, de manera que Goya las
incorpora en la segunda de las tintas oscuras que conforman
los  cuerpos  a  contraluz.  En  la  figura  que  nos  sirve  de



ejemplo, constatamos que el pintor ha aplicado este segundo
valor con las partículas de sílice para definir el cabello del
protagonista, su chaleco, y las zonas más densas de su faja y
pantalón. Lo mismo sucede en las figuras oscuras del detalle
superior de la imagen.

Las evidencias analizadas en este fragmento del cuadro –que
hemos tomado como ejemplo– resultan contrarias a la opinión de
la Dra. Mena sobre la falta de soltura en la elaboración de
estos  detalles,  cuando  afirma  que:  “La  muchedumbre  está
pintada  en  El  Coloso  con  lentitud,  con  excesivas  y
embarrulladas  pinceladas  y  cada  detalle  está  repasado  y
retocado,  añadiéndosele  confusamente  materia  de  distintos
colores en la búsqueda trabajosa de las formas” (Mena, 2008:
48); es evidente que la confusión no se halla en este óleo.

Sin  embargo,  podemos  distinguir  claramente  los  brillos
producidos por las partículas de sílice en los tonos oscuros,
a diferencia de lo que sucede en los relieves de los realces.
Sobre este aspecto, hay que considerar que Goya aplicó dichos
relieves con las partículas de arena “inmersas” dentro de la
capa de pintura, es decir, completamente mezcladas con el óleo
que las aglutinaba junto a los pigmentos, ya sean claros u
oscuros. En la pintura original, por tanto, estas partículas
en modo alguno eran visibles en la superficie del cuadro. Pero
actualmente las partículas de carga en los tonos oscuros se
encuentran en dicha superficie pictórica, tal y como revela el
detalle ampliado, debido a que la fina película de pintura que
las cubría ha sido eliminada (fig. 4). Es posible que el
cuadro sufriera una limpieza que motivó el afloramiento de
dichas partículas en su restauración de 1874, pero también el
planchado del óleo –cuando se forró por detrás a otro lienzo
en la misma restauración– pudo contribuir al afloramiento de
dichas partículas, si tenemos en cuenta la inconsistencia de
la  superficie  pictórica  que  la  Dra.  Mena  observó  en  1992
durante la última limpieza realizada[8]. Sobre este último
aspecto, hay que tener en cuenta que la adecuada incorporación



de oxígeno en el proceso de oxidación y polimerización de un
óleo da lugar a la formación de linoxina, especialmente en la
superficie pictórica, y que la menor generación de linoxina
ocasionada por un aceite “no secante” es un factor que lo hace
más  vulnerable  a  los  disolventes  en  las  limpiezas  de  los
barnices protectores, puesto que el ácido oleico no siempre
termina formando parte del polímero resultante (Villarquide,
2004: 328). Si consideramos igualmente que las tintas oscuras,
tal y como estamos viendo, albergan una mayor proporción de
aceite y una menor cantidad de pigmento, con respecto a lo que
sucede por el contrario en los realces, es lógico que dichas
partículas de sílice en los tonos oscuros hayan aflorado en la
superficie  del  cuadro  probablemente  ya  en  su  primera
restauración  efectuada  1874.



Fig. 4. Francisco de Goya, El Coloso, 1808-12 (detalle de las partículas de

sílice). Museo Nacional del Prado, Madrid.

Pero con independencia de los factores que han provocado la
erosión de las tintas oscuras en El Coloso, lo cierto es que
observamos  exactamente  la  misma  disposición  de  estas
partículas  de  carga  en  el  retrato  ecuestre  del  general
Palafox, concretamente en los empastes aplicados en la cabeza
del animal, y de manera especial en la cola del caballo,
cuando lo comparamos con las partículas de arena visibles



igualmente en el cabello del coloso, incluida la coleta que
pende  sobre  su  espalda  (fig.  5a).  Tal  y  como  podemos
comprobar, ambos detalles no sólo revelan el mismo estado de
las partículas de carga, sino otro aspecto más importante: un
similar criterio de ejecución llevado a cabo por su autor.

Hay que considerar que los materiales de carga para generar
texturas fueron utilizados anteriormente por otros pintores
vinculados con la Escuela Veneciana, de quienes Goya aprendió
este procedimiento, como El Greco o el propio Velázquez. En
las  obras  de  Velázquez,  dicho  material  de  carga  está
constituido en ocasiones por granos de pigmento de especial
grosor.  Tal  y  como  señala  Carmen  Garrido:  “Estos  granos
gruesos de pigmento se observan en menor cantidad en obras
tales  como  La  coronación  de  la  Virgen  (Prado,  1158),  el
retrato  de  Juan  Martínez  Montañés  (Prado  1201).  En  gran
cantidad se encuentran en obras de última época tales como el
retrato de Felipe IV (Prado, 1185) o Las meninas (Prado, 1174)
produciendo en las radiografías efectos similares” (Garrido,
1992: 555).

Sin embargo la naturaleza de las texturas elaboradas tanto en
El  Coloso  como  en  el  caballo  del  general  Palafox  es
completamente distinta a la observada en dichos pintores. En
primer lugar, la cantidad de material de carga incorporado es
considerablemente mayor en las obras del pintor aragonés. Pero
hay  otra  condición  que  conviene  señalar  en  las  obras
realizadas por Goya durante este periodo, puesto que en ellas
las  partículas  de  carga  aparecen  sorprendentemente  y  con
especial abundancia en los empastes realizados con las tintas
oscuras, ya sea en los objetos, en las prendas o en el pelo de
sus personajes.

Asimismo, en los óleos que nos sirven de ejemplo apreciamos
claramente que el pintor ha aplicado el material de carga en
aquellos  volúmenes  prominentes  que  están  más  próximos  a
nuestro punto de vista, evitando la generación de relieve en
los  segundos  planos  de  los  cuerpos  que  establecen  una



transición  hacia  el  fondo  de  las  escenas.  Véase  dicha
alternancia entre el cabello del primer plano, ubicado en la
parte  izquierda  de  la  cabeza  del  gigante,  y  la  menor
proporción de partículas de sílice aplicada en la fuga del
extremo derecho, según nuestra posición (fig. 5a). Pero es
importante observar que sucede exactamente lo mismo en el
caballo  de  Palafox,  donde  los  empastes  con  partículas  se
agrupan en la parte inferior de la cola, correspondiente al
primer plano de la misma, de tal modo que se han evitado en el
pelo de la parte superior de la cola que transita hacia en el
tercer plano de la escena. Además, estos últimos bucles de
pelo ya alejados –en el extremo superior derecho en contacto
con el fondo– se han realizado con el mismo gesto arqueado en
ambas figuras, es decir, el pintor ha rotado su pincel del
mismo modo generando huecos donde aflora el tono del fondo
para favorecer la transición entre ambos elementos. La huella
de  estos  últimos  trazos,  revela  incluso  una  deriva  o
terminación  bífida,  en  dichos  bucles,  debido  a  la  citada
rotación del pincel en la conclusión de estos mechones, que
responde a una particularidad en su elaboración, es decir, a
una cuestión de estilo, difícilmente reproducible por otro
pintor, dada su impronta y la velocidad de su ejecución.

Fig. 5a. Francisco de Goya, El Coloso (detalle),

1808-12. Museo Nacional del Prado, Madrid. 

Fig. 5b. Francisco de Goya, El general Palafox a caballo

(detalle), 1814. Museo Nacional del Prado, Madrid.

Finalmente los detalles analizados ponen de relieve que su
autor  ha  aplicado  en  estos  óleos  el  mismo  criterio  para
elaborar las texturas y los gestos señalados, que son extraños



pero  sin  embargo  comunes  en  los  citados  cuadros.  En
consecuencia,  tanto  la  insólita  cantidad  de  partículas  de
carga aplicada en las tintas oscuras, como la gradación de
dichas texturas en función de su progresivo alejamiento del
punto de vista asignado al espectador, así como los rasgos
estilísticos  de  las  huellas  elaboradas,  nos  sitúan  ante
pruebas que sin duda acreditan la autoría de Francisco de Goya
en El Coloso.

Este modo de proceder, que por la singularidad que conlleva
podemos considerar como un estilema de Goya, responde a la
aplicación un juicio en la gestión de la perspectiva aérea que
también hace verosímil la figura del gigante a nuestra mirada,
a  través  de  una  serie  de  recursos  que  merecen  un  atento
análisis.

 

La perspectiva aérea y su adecuación en los estratos de El
Coloso.

La  sucesión  de  las  capas  de  pintura  halladas  en  las
estratigrafías revelan que El Coloso fue realizado sobre una
composición que el artista solapó con dos capas de pintura en
algunas zonas del cuadro. Recordemos que este procedimiento es
del todo habitual en la obra de Goya, tal y como acreditan,
por  ejemplo,  los  hallazgos  en  el  retrato  La  condesa  de
Chinchón realizado por Goya en 1800 (Madrid, Museo Nacional
del Prado), donde la Dra. Garrido descubrió en la radiografía
de la obra, bajo la condesa, los retratos del marqués de
Villafranca  y  de  Godoy  (Garrido,  2003:  44-45).  Este
procedimiento se ha señalado igualmente en numerosas obras de
Goya, especialmente en las realizadas durante este periodo
(Glendinning y Vega, 2009: 61-68). Hay que recordar asimismo
que la pintura de Saturno, en las Pinturas Negras, también fue
elaborada por Goya sobre una escena anterior que el artista
cubrió con una capa de pintura que sirvió de base a la nueva
composición, y que esta mano de pintura interpuesta cumple la



misma  función  y  responde  a  un  tono  oscuro  de  similares
características a las observadas en El Coloso (Garrido, 1984:
22-23). De hecho, en la radiografía de este último aparece
igualmente un cuerpo desdibujado bajo la actual escena, pero
no disponemos de la información necesaria que nos permita
averiguar  su  naturaleza  y  procedencia  sin  incurrir  en
hipótesis del todo aventuradas, puesto que el lienzo se forró
por detrás en una temprana restauración de la obra llevada a
cabo en 1874. Por su parte, la Dra. Mena cuestiona la autoría
de  Goya  e  interpreta  del  siguiente  modo  los  estratos  de
pintura de la obra: “El Coloso presenta como muchas de las
obras de Goya una preparación en dos capas, una inferior de
color rojizo oscuro y otra encima de color rojo más claro. Sin
embargo, a diferencia del modo de trabajar del maestro, encima
de estas dos capas, está la imprimación, hay otra más de color
grisáceo claro, sobre la que se da la capa azul oscura del
cielo, y es sobre esta última sobre la que está pintada la
figura del coloso, en la que no aparece por parte alguna la
preparación roja”[9]. Las estratigrafías de la obra ponen de
relieve que Goya no pintó sobre la imprimación rojiza de la
primera composición porque aplicó sobre ella una capa de color
gris oscuro, que moduló después con otra de color azulado bajo
la  actual  figura  del  coloso  para  abordar  su  nueva
configuración. Poco importa –a propósito de la autoría del
cuadro– que Goya decidiera rectificar la figura subyacente, o
que por el contrario el actual personaje del gigante sea una
figura  independiente  de  la  anterior,  tal  y  como  sucede
igualmente en la escena de Saturno.

Las capas de pintura interpuestas por Goya entre ambas figuras
cumplen  fundamentalmente  dos  propósitos,  que  en  el  citado
informe no han considerado, de ahí las dos capas aplicadas
sobre la anterior composición que se aprecian en las muestras
analizadas.  Al  pie  de  dichas  estratigrafías  en  el  citado
informe de la Web del Museo del Prado se indica textualmente
que: “Los estratos internos de color negro y azul grisáceo
corresponden a la ejecución del cielo, sobre el que se ha



pintado la figura del coloso”, y por este motivo se considera
como  impropio  de  Goya.  Pero  los  denominados  “estratos
internos”  corresponden  a  las  dos  intervenciones  aplicadas
sobre el cuadro anterior para elaborar sobre ellas la figura
del gigante, en función de los dos objetivos comentados. El
primero de ellos consiste en tapar adecuadamente las zonas
indeseadas de la primera escena, de manera que Goya las cubrió
con la citada capa de pintura gris. A continuación el pintor
aplicó una segunda capa donde moduló los tonos que requiere la
nueva figura. Este es el procedimiento académico aconsejado,
del que sin duda tenía constancia Goya. Pero, a su vez, los
últimos tonos de la segunda capa aplicada pueden servir de
base a las nuevas figuras de dos modos, ya sea en mordiente,
es decir, no del todo secos para que puedan fundirse con las
nuevas pinceladas, o por el contrario con dicha aplicación
totalmente seca, en la medida en que el pintor no desee que se
mezcle  con  las  nuevas  intervenciones.  No  obstante,  Goya
trabajó con esta segunda capa interpuesta en mordiente, a
juzgar por las intervenciones que analizaremos. Pero prestemos
atención a los motivos que dan coherencia a los tonos que el
pintor utilizó para solapar la anterior composición.

La  ubicación  precisa  del  protagonista  de  El  Coloso  en  el
tercer plano de la escena implica que éste forma parte del
paisaje en el que se inscribe, de manera que debe incorporar
necesariamente  las  cualidades  cromáticas  de  la  perspectiva
aérea  que  definen  dicho  lugar.  Sin  embargo,  en  el  citado
informe se pone en duda la autoría de Goya porque la materia
del  cuadro  tiene  “un  colorido  o,  mejor,  unas  mezclas  de
colores, sucias y apagadas, frente a colores puros en las
nubes  y  en  algunas  figuras  de  la  parte  inferior”[10].  Es
decir, se han interpretado los matices de color aplicados en
dicho tercer plano como si se tratara del primer plano del
escenario, y por ese motivo, evidentemente, resultan menos
puros que los tonos del primer plano inferior.

Con  respecto  a  los  valores  cromáticos  de  la  escena



representada por Goya, hay que tener en cuenta, como indicó en
su momento Cézanne, que el verdadero pintor no elabora tanto
los objetos, cuanto el aire que se interpone entre dichos
elementos y nosotros. Este fue realmente el objetivo de Goya,
dado que el cuerpo del coloso, a pesar de su enorme dimensión,
se encuentra en el fondo del paisaje, tras las nubes del
horizonte. Por esta razón su figura debe emanar del mismo aire
que configura el paisaje, de tal modo que la distancia sea
verosímil a pesar de su extraordinario tamaño. Y para este
objetivo  en  modo  alguno  sería  apropiada  la  tradicional  y
académica  imprimación  “rojiza”,  ampliamente  utilizada  por
otros pintores, dado que la excesiva temperatura de esta media
tinta aproximaría de manera inoportuna la figura del gigante. 
En el siguiente detalle (fig. 6) se advierte con claridad que
las medias tintas que configuran el mismo brazo, especialmente
en el antebrazo, obedecen al tono casi intacto de la segunda
capa interpuesta sobre el fondo, que el pintor ha elaborado
con  esa  finalidad  sobre  la  primera  capa  de  color  gris
oscuro[11].



Fig. 6. Francisco de Goya, El Coloso (detalle de la figura), 1808-12. Museo Nacional del Prado,

Madrid.

Este es el sentido y la función que realmente cumplen las
capas  de  color  gris  aplicadas  por  Goya  sobre  la  anterior
composición. Pero el pintor ha modulado con posterioridad las
tintas  de  este  fondo  con  excelente  rigor,  tal  y  como
apreciamos en la distinción del tono gris –a la izquierda del
puño–  elaborado  con  un  valor  ponderado  y  hermoso  que
representa el espacio vacío que se abre tras él. Goya aquí
demuestra que el aire (la perspectiva aérea) pude incorporar
un  valor  preciso,  en  este  caso  un  gris  muy  personal
intervenido  con  azul  de  Prusia  y  albayalde  presente  en
diversas obras del pintor elaboradas en este mismo periodo.



Recordemos, por otro lado, que se trata de los mismos grises
que envuelven a las figuras de Santa Justa y Santa Rufina,
1817 (Madrid, Museo Nacional del Prado), matizados por Goya
igualmente  con  azul  de  Prusia  (ferrocianuro  férrico)  y
Albayalde  (hidroxicarbonato  de  plomo),  donde  resuenan,  por
cierto, los celajes elaborados por El Greco.

Prestemos atención a la sutil línea elaborada con este último
tono azulado que ahora recorre la parte superior del brazo y
desemboca sobre el deltoides, ya de manera atmosférica en
contacto con la barba y el cabello del gigante (fig. 6). Para
analizar el propósito de este último trazo quebrado, debemos
considerar otra cualidad fundamental en esta figura. El cuerpo
del  coloso  está  en  movimiento,  y  para  la  adecuada
representación  del  movimiento  dichos  límites  deben
desdibujarse, pues de lo contrario su virtual desplazamiento
en el espacio resultaría inverosímil. Pero además el brazo del
gigante  describe  una  nueva  oscilación  con  respecto  a  la
figura, en la medida en que se alza. De ahí los “gestos
estriados” que constituyen tanto el antebrazo, como los que lo
acotan  desde  el  fondo  con  realces  extraordinariamente
“vibrantes” en la parte inferior del codo, que revelan una
asombrosa eficacia para sugerir el efecto de movimiento. Hay
que tener en cuenta que el antebrazo con el puño cerrado se
dirige hacia el fondo, en acusado escorzo, pero también se
eleva para proteger el rostro del gigante. Por este motivo,
las estrías aplicadas dentro del antebrazo no sólo sugieren
los extensores de la musculatura subyacente, sino también el
desplazamiento que describe en el espacio, como sucede en los
realces bajo el codo; algo que ha pasado inadvertido en el
citado  informe,  es  decir:  se  trata  de  un  brazo  en
movimiento[12]. Es más, el hecho de sugerir el movimiento a
través de las intervenciones efectuadas en el fondo y en los
miembros  de  las  figuras,  precisamente  revela  un  rasgo
característico de Goya. Hay que recordar que el brazo del
mameluco que cae apuñalado en el Dos de mayo sugiere “la
impresión de que el brazo se balancea inerte” (Mena 2009:



134), a través de intervenciones aplicadas igualmente en el
fondo que acota el antebrazo y la mano del mameluco.

Otro ejemplo que pone de relieve la singularidad del pintor
aragonés lo hallamos en la gestión de la materia pictórica
llevada a cabo con el cuchillo de caña y en ocasiones con el
recogedor de pintura, tal y como apreciamos en las nubes del
cielo que fluctúan en la parte inferior de la figura del
gigante. Recordemos que el uso de las cañas se origina en el
ámbito del dibujo, a través de los juncos de diverso grosor
que  Rembrandt  utilizaba  para  las  intervenciones  gráficas
aplicadas sobre las aguadas de tinta china o sepia y los
realces  de  albayalde,  cuyo  procedimiento  utilizó
posteriormente Goya en su obra gráfica y en sus óleos, tal y
como indican los cuchillos que el pintor se fabricaba con este
fin.  Asimismo  el  maestro  de  Leiden  ya  había  empleado
igualmente la espátula en la aplicación de la técnica del óleo
antes de que lo hiciera Goya.

Sin embargo, en la nota nº 70 del referido artículo publicado
en el Boletín del Museo del Prado, la Dra. Mena considera
extraña la gestión con espátula de las citadas nubes, porque
“Goya utilizó la espátula para lograr algunos efectos en zonas
muy delimitadas de sus composiciones, pero no como medio para
pintar figuras y grandes superficies”. En realidad el pintor
ha utilizado la espátula en El Coloso para lograr algunos
efectos en zonas muy delimitadas de la escena, como son los
tonos creados en las pequeñas nubes que ocupan una zona muy
reducida de la composición, a la izquierda del gigante. En
todo caso, a diferencia de lo que opina la Dra. Mena, hay que
tener presente que Goya en este periodo utilizó la espátula
para  modular  grandes  zonas  de  paisaje,  como  sucede  –a  mi
juicio– en el montículo de Los fusilamientos del tres de mayo
en Madrid, concretamente en los grises aplicados con espátula
sobre los Sienas subyacentes en toda la colina, así como en
los  edificios  que  figuran  en  la  parte  derecha  de  la
composición. Por otro lado, como ha señalado Carmen Garrido,



Goya empleó la espátula en diversos lugares de este mismo
cuadro, como por ejemplo en los realces de la camisa blanca
que porta el personaje central arrodillado, tal y como revelan
las radiografías de la obra, y en la parte derecha de su
pecho, sobre la cabeza del monje, estas huellas creadas con el
cuchillo son evidentes en las cúspides triangulares de dichos
realces (Garrido, 2009: 129)[13].

 

Fig. 7. Francisco de Goya, El Coloso (detalle del paisaje con la indicación de los valores

cromáticos), 1808-12. Museo Nacional del Prado, Madrid.

Con respecto a la dialéctica establecida entre los empastes y
las  veladuras  en  los  paisajes  del  pintor,  resultan
particularmente  oportunas  las  palabras  de  Antonio  Saura,
cuando comenta que Goya siempre alterna “la levedad con la
densidad:  grandes  empastes  y  pinceladas  muy  cargadas  de
materia se superponen sobre las bases generalmente sombrías
que velan las primeras pinturas de paisajes” (Saura, 1999:
272).



Así, la perspectiva aérea en este lugar se ha elaborado en
función de cuatro valores. El primero de ellos responde a los
grises  vaporosos  aplicados  en  la  capa  de  preparación  del
fondo, comentada anteriormente (fig. 7, nº 1), de manera que
sobre este gris, todavía en mordiente, Goya ha extendido con
la espátula los realces de las nubes (fig. 7, nº 2). Los
gradientes de estos realces ofrecen una intensidad variable
que decrece cuando se despliegan sobre el cielo por varios
motivos. En primer lugar, la carga de pintura alojada en la
espátula es progresivamente menor en la medida en que Goya la
extiende sobre la superficie pictórica. En segundo lugar, la
pintura de las nubes en contacto con la capa en mordiente del
cielo se mezcla con esta última, de manera que ambas se funden
cuando el pintor aumenta la presión de su espátula sobre el
cuadro.  Pero  esta  circunstancia  da  lugar  a  un  matiz
fundamental  en  este  celaje,  puesto  que  tras  las  primeras
intervenciones, en su espátula se ha mezclado ya el tono de
los realces con el correspondiente al gris del cielo, y de
esta mezcla surge un gris intermedio entre ambos valores que
Goya  aplica  con  audacia  sobre  las  luces  subyacentes  para
ponderar su luminosidad: de ello resulta el gris intermedio
que solapa con gestos arqueados las luces en la zona central
(fig. 7, nº 3). De este modo el pintor ha jerarquizado y
ordenado la intensidad de los realces, en la medida en que las
luces extremas quedarán intactas únicamente en las zonas no
veladas  por  el  citado  gris:  veamos  la  sabia  alternancia
rítmica, de luces y medias tintas, que resulta de la extensión
de este último tono (fig. 7, nº 3). De hecho, con este mismo
valor  Goya  ha  dado  volumen  a  las  nubes,  pero  también  ha
generado una transición oportuna hacia el fondo del cielo
tanto en la parte superior, como en la zona inferior de esta
atmósfera central.

Finalmente Goya aplica un cuarto valor, de temperatura más
fría,  esta  vez  haciendo  rotar  su  pincel  para  generar  las
texturas diminutas y azules que vemos a ambos lados de la nube
central (fig. 7, nº 4). Si bien las luces intervenidas con



azul de Prusia de la parte izquierda ofrecen las micro-huellas
que resultan del contacto producido por el perfil del pincel
en rotación sobre la superficie pictórica, en los realces
azulados con el mismo valor que observamos en la parte derecha
sobre el gigante, ha barrido y estirado la materia con el
pincel  creando  un  efecto  distinto,  de  lo  contrario  ambas
intervenciones  habrían  reverberado  por  su  semejanza.  Estos
últimos  tonos  de  temperatura  fría  se  han  utilizado  para
integrar  las  nubes  en  su  entorno,  pero  también  con  el
propósito de incrementar su distancia, es decir, de alejarlas
eficazmente de nuestro punto de vista. Por este motivo se han
aplicado con posterioridad, solapando los efectos subyacentes
generados con la espátula.

La síntesis analizada en este celaje, así como la limpieza en
la ejecución que de ella se desprende, sólo pueden responder a
un pintor que había adquirido esta destreza en la disciplina
del grabado, cuyas imágenes deben limitarse, generalmente, en
tres  o  cuatro  valores.  Hallamos  otros  cielos,  también
precursores,  como  sucede  en  El  monje  contemplando  el  mar
(1810) de Caspar D. Friedrich realizado precisamente en el
mismo periodo que El Coloso, pero elaborado con innumerables
tonos, a pesar de su rotundidad y sencillez. La pintura de
Goya, por el contrario, tiene un marcador indiscutible tanto
en la síntesis de las tintas empleadas, cuanto en la elegancia
de su ejecución que invalida definitivamente cualquier duda
sobre la autoría de El Coloso.

 

La singularidad del procedimiento pictórico de Goya.

Otra destreza realmente innovadora que sólo vemos en las obras
de Goya se desprende de los trazos negros con los que rotula
el  dibujo  de  sus  figuras,  tal  y  como  hemos  observado
anteriormente en el gesto negro con forma de uve que limita la
figura  de  una  mujer  (fig.  2a).  El  artista  adquirió  este
recurso  en  su  amplia  experiencia  con  la  disciplina  del



grabado, pero al igual que sucede en sus estampas, las líneas
negras de sus cuadros dejan respirar en ocasiones el fondo
dentro  de  las  figuras  para  convertirlo  en  parte  de  su
anatomía[14]. En los detalles de otra pintura de Goya (fig.
8a)  advertimos  que  la  mano  del  personaje  de  Dos  viejos
comiendo,  perteneciente  a  las  Pinturas  Negras,  se  ha
completado con una línea negra en la parte derecha –según
nuestra posición–, de manera que integra el fondo neutro como
parte de su estructura anatómica. Pero el mismo procedimiento
se ha aplicado para definir la pezuña del burro en El Coloso
(fig. 8b), igualmente “por omisión”, a través de trazos negros
de  idéntica  naturaleza  utilizados  en  la  sombra  proyectada
sobre el suelo que delimita su perfil, de manera que el fondo
intacto  vuelve  a  convertirse  en  parte  de  su  cuerpo,
concretamente en su pezuña, en realidad inexistente. El hecho
insólito  de  crear  formas  por  omisión  de  las  mismas  y  en
función del dibujo aplicado con trazos negros similares, es
una firma indiscutible de Goya en estas obras.

Fig. 8a. Francisco de Goya, Dos viejos comiendo (detalle),

1819-24. Museo del Prado, Madrid. 

Fig. 8b. Francisco de Goya, El Coloso (detalle),

1808-12, Museo Nacional del Prado, Madrid.

Volviendo  sobre  la  configuración  del  protagonista  de  El
Coloso, hay algunos detalles requieren la aplicación de la
anatomía,  como  disciplina  científica,  para  su  correcto
análisis. Con respecto a la configuración de la cabeza del
gigante (fig. 9), Goya acotó su perfil desde el frontal hasta



los labios, en función de una curva armónica que tiene su
origen sobre la frente, tal y como apreciamos en la línea gris
que  prolonga  el  recorrido  de  dicha  frente  sobre  el
cabello[15]. El límite del perfil continúa su recorrido con
ese mismo tono que ahora enlaza la frente y la nariz del
protagonista,  de  manera  que  finalmente  coincide,  en  su
descenso bajo la nariz, con el punto de luz inferior que
indica la ubicación de los labios del gigante, de ahí la
armonía y coherencia señaladas en este perfil. El ojo abierto
del protagonista queda inscrito a la derecha –según nuestra
posición– de ese tono gris que determina el perfil del rostro.
Observemos que junto a dicho tono gris Goya ha realizado un
trazo “curvo”, con el mismo tono de la carnación, que está en
contacto directo con el iris negro de su ojo. De manera que el
pintor está limitando el globo ocular desde la parte inferior
del frontal, bajo la ceja. Recordemos que el hueso frontal, en
su  parte  inferior,  deriva  en  una  parte  “orbitaria”
correspondiente a las cejas, y en otra “nasal” que enlaza con
el mismo hueso nasal. Dado que esta cabeza se observa en
contrapicado, desde abajo, dicho tramo inferior del frontal es
visible  y  necesariamente  debe  acotar  el  perfil  del  ojo
abierto. Ambos trazos curvos, aplicados tanto en la parte
superior de la frente como a la izquierda del ojo abierto,
señalan  con  precisión  los  límites  del  perfil  de  estos
elementos.

No obstante, hay una condición anatómica en la cabeza humana
por  la  que  resulta  improbable  la  interpretación  de  la
pincelada negra del ojo abierto, que según el citado informe
“está  dada  sobre  el  azul  del  cielo”.  El  detalle  del  ojo
abierto fue puesto de relieve por N. Glendinning y J. Vega en
las  citadas  publicaciones.  A  pesar  de  ello,  la  Dra.  Mena
considera  que  “los  dos  trazos  sugieren  el  ojo  cerrado,
mientras  que  una  pincelada  negra,  que  se  ha  confundido
recientemente con la pupila de un ojo abierto, está dada sobre
el azul del cielo, más allá del entronque de la frente con la
nariz, para conseguir la profundidad de la cabeza” (Mena,



2008: 45). Si el tono negro del ojo respondiera al cielo, el
frontal y la ceja de esta cabeza tendrían una prominencia
excesiva e inverosímil, puesto que el recorrido de la ceja
coincide exactamente con el volumen o “prominencia” del ojo en
la  línea  “sagital”  (vertical)  donde  ambos  coinciden,  esté
abierto o cerrado, tal y como queda señalado en el tono que
representa el iris, coincidente con el relieve de la ceja
sobre el mismo (fig. 9a). Pero hay otro aspecto significativo
a tener en cuenta en la configuración del rostro del gigante:
la sombra que define el párpado inferior del ojo abierto, en
tanto que esférico. El gesto con el que Goya indica la sombra
de este párpado, incorpora exactamente el mismo tono que el
trazado en el párpado superior, este último a través de un
arco que nace en el mismo iris, por la leve sombra arrojada en
él, y cuyo lomo entra en contacto con la ceja, tal y como
observamos en la ampliación de este detalle (fig. 9c).

 Ambos trazos, por tanto, definen los límites de un “ojo
almendrado”, pero también la fina sombra que arroja sobre el
pómulo. De hecho, el pintor ha elaborado el volumen del globo
ocular en el párpado inferior del ojo con una sombra más
tenue, y en contacto con ella ha aplicado en la parte derecha
un leve trazo más oscuro para indicar la sombra arrojada por
este volumen esférico sobre el pómulo del personaje. Así,
ambas  curvas,  la  inferior  y  la  superior  bajo  la  ceja,
confluyen  en  la  parte  derecha  formando  un  vértice,  ya  en
contacto con el bucle del cabello. Dicho vértice lo observamos
igualmente en la cabeza del óleo de San Hermenegildo (fig.
9b). Sin embargo, la cuenca orbital de este último personaje
se halla en completa oscuridad por la iluminación en picado
recibida,  propia  del  ambiente  carcelario  en  el  que  se
encuentra. Finalmente, quienes limitan el perfil de la cabeza
del  gigante  en  la  parte  izquierda  son  los  tonos  negros
aplicados en el cabello del protagonista, no en el cielo.

 



Fig. 9. Francisco de Goya, 

San Hermenegildo en la cárcel

(detalle), 1798-1800.

Fundación Lázaro Galdiano,

Madrid.

Fig. 9. Francisco de Goya, San

Hermenegildo en la cárcel

(detalle), 1798-1800. Fundación

Lázaro Galdiano, Madrid.

Fig. 9c. Francisco de Goya, El Coloso (detalle),

1808-12. Museo Nacional del Prado, Madrid. 

Para entender la naturaleza de los gestos con los que Goya
elabora el rostro del gigante, debemos tener en cuenta que nos
hallamos  ante  un  proceso  de  abstracción,  motivado  por  la
propia naturaleza de este personaje sobre la que abundaré en
el último apartado. Pero es importante subrayar que estamos
observando, en estos detalles, los primeros indicios de un
proceso  de  “síntesis”  que  darán  lugar  a  la  abstracción
desarrollada  ampliamente  en  las  vanguardias  de  la  primera
mitad del siglo XX. De hecho, a partir de este momento Goya
trazará los ojos de otros personajes con el mismo criterio y
economía en obras como El tres de mayo de 1808 en Madrid o Dos
viejos comiendo[16]. Y un siglo después el propio Picasso
llegará a la misma solución cuando decide configurar con sólo
dos trazos curvos los ya célebres ojos almendrados de sus
personajes.  Los  motivos  que  conducirán  a  esta  progresiva
síntesis a partir de la pintura expresionista son variados,
pero se dirigen a un mismo lugar, es decir, a un proceso de
abstracción  que  los  pintores  llevarán  hasta  las  últimas
consecuencias, pero que nace precisamente en los recursos que
Goya aporta por primera vez en estas obras.

En relación a la oreja del gigante, en el artículo referido se
indica lo siguiente: “Para la forma de la oreja, que Goya
resolvió con un certero toque de luz en el soldado del Tres de
mayo, el autor del Coloso tuvo que emplear múltiples toques en



varias direcciones, de diversos tamaños y grosores” (Mena,
2008: 45). Hay que tener presente que el certero toque de luz
en el soldado del Tres de mayo no existe, dado que el perfil
del soldado y su oreja se hallan en la sombra, de manera que
dicha oreja aparece totalmente informe y desdibujada en la
penumbra.  Por  el  contrario,  el  autor  de  El  Coloso  aplicó
“múltiples toques en varias direcciones, de diversos tamaños y
grosores”,  característicos  de  Goya,  tal  y  como  podemos
apreciar igualmente en la cabeza del óleo de San Hermenegildo
(fig. 9b). De manera que este hecho esclarece un modo de
proceder  particular  de  Goya  que  acredita  precisamente  su
probable autoría en El Coloso.

 

Las figuras en El Coloso: la primera de las Pinturas Negras.

En el mismo artículo se han puesto en cuestión otros detalles,
como la configuración de la muchedumbre en El Coloso. Para la
Dra. Mena, en La pradera de San Isidro (1787), “las figuras
mismas, por su movimiento y distinción, son las que crean el
espacio”, y por el contrario el autor de El Coloso “no ha
conseguido un espacio armonioso, y rompe la perspectiva de
forma tosca y desacertada” (Mena 2008: 48-49). Sin embargo,
resulta evidente que en ambos cuadros, El Coloso y La pradera
de San Isidro, se ha ordenado la composición de las figuras
aplicado la misma alternancia de zonas claras y oscuras a
través de los correspondientes personajes, tal y como veremos.
Pero la relación entre ambas obras resulta más bien forzada,
puesto que La Pradera de San Isidro es una escena complaciente
y reposada, en función de las horizontales que la constituyen
–de ahí su formato extraordinariamente apaisado–, y por el
contrario El Coloso es un cuadro de acción configurado por
diagonales. Si la disposición horizontal, como la vertical,
otorga a los cuerpos en el espacio una cierta estabilidad, la
diagonal conlleva siempre un tránsito entre las anteriores, de
modo que indica una acción o deriva de las formas sometidas a
su dominio, tal y como sucede en El Coloso.



La dramaturgia que la diagonal confiere a las composiciones de
Goya ha sido ampliamente analizada por Glendinning, sirvan de
ejemplo sus estudios sobre las estampas nos. 8 y 41 de los
Desastres, o los llevados a cabo sobre el mismo óleo de El
Coloso[17].  Como  continuación  de  dichos  estudios,  deseo
aportar un nuevo análisis a propósito de la distribución de
las figuras en El Coloso que acredita la coherencia de su
distribución.  Para  ello,  en  la  siguiente  imagen  se  han
coloreado las zonas donde se disponen las figuras oscuras de
color azul, y las ocupadas por las figuras iluminadas de color
amarillo, con el objeto de comprobar –en términos empíricos–
el criterio de ordenación resultante (fig. 10).



Fig. 10. Francisco de Goya, El Coloso (detalles, con aplicación de capas de color en la imagen

inferior), 1808-12. Museo Nacional del Prado, Madrid.

El detalle coloreado de la imagen (fig. 10) pone de relieve la
presencia  de  un  equilibrio  dinámico,  que  resulta  de  la
dialéctica entre las diagonales que dominan la composición.
Las primeras que debemos tener en cuenta son las que enmarcan
el plano de tierra de este paisaje, en la parte inferior y
superior  del  mismo.  Dicha  inclinación  representa  un  plano
descendente, en función del ángulo perspectivo, sobre el que
se desplazan los campesinos en su huida. De manera que los
personajes quedan inscritos en esta diagonal, que tiene su eco
y reflejo en las diferentes hileras formadas por las figuras
acordes con dicho marco. La escena, por tanto, se observa
desde la altura de una colina cercana, cuya falda vemos en el
plano oscuro que desciende en diagonal hasta el valle. Este
último aspecto ya lo han indicado N. Glendinning y J. Vega,
cuando  señalan  que  “Goya  varía  el  punto  de  vista  del
espectador en algunos cuadros, y no nos coloca siempre en el
mismo nivel que las personas representadas” (Glendinning y
Vega, 2009: 64). Asimismo, las figuras en este plano de El
Coloso incorporan un coeficiente de reducción perspectiva que
es absolutamente coherente con su progresivo alejamiento del
punto de vista asignado al espectador.

Sin embargo hay un aspecto importante, que hasta ahora había
pasado inadvertido, en la estrategia compositiva aplicada por
Goya, dado que las figuras iluminadas, incluida la manada de
animales,  se  disponen  por  el  contrario  en  una  dirección
tangencial y opuesta a la inclinación descrita por la diagonal
dominante, y en ambos sentidos de dicha dirección, tal y como
revelan las zonas señaladas en color amarillo, por el motivo
que  analizaremos,  pero  aún  estos  últimos  animales  quedan
inscritos dentro del citado marco que domina la escena, de
manera  que  resulta  oportuna  su  fragmentación,  pues  de  lo
contrario el plano de tierra perdería la unidad perseguida por
su autor.



El énfasis concedido a esta inclinación, especialmente por la
diagonal que enmarca la escena desde la parte  inferior, debe
ser equilibrado adecuadamente, y una diagonal –como es sabido–
se  compensa  con  otra  de  inclinación  opuesta.  De  ahí  la
ordenación  y  “el  motivo”  de  las  figuras  claras  y  de  las
oscuras, claramente agrupadas en diagonales, pero en sentido
contrario al que determina el plano de tierra en su conjunto,
de tal modo que lo equilibran. En el detalle coloreado (fig.
10b) advertimos la alternancia de las zonas claras y oscuras,
definidas  precisamente  a  través  de  las  figuras  claras  y
oscuras que las habitan, en función del criterio compositivo
coherente y eficaz aplicado por Goya.

Pero no está exento de intención el hecho de que las figuras
iluminadas en este plano orienten su movimiento o deriva en
ambos sentidos de la dirección tangencial señalada. Hay que
considerar,  sobre  esta  condición,  la  importancia  de  los
cuerpos iluminados, especialmente en este contexto umbrío que
les otorga un especial protagonismo, dado que nuestra mirada
siempre se ve atraída en primer lugar por las luces, que
detecta  inmediatamente.  Goya  sabe  que  a  través  de  dichos
realces  guía  la  mirada  del  espectador,  de  manera  que  la
conduce  con  el  movimiento  deseado.  Por  este  motivo,  las
figuras iluminadas en el extremo izquierdo de la composición
enmarcan la escena con la nueva dirección tomada, pues llaman
nuestra atención en mayor medida, y por ello la fragmentación
de las figuras en el extremo del paisaje pierde protagonismo,
tal y como desea el pintor. Lo mismo sucede con la manada de
animales,  puesto  que  el  plano  de  tierra  diagonal  conduce
nuestra  mirada  nuevamente  sobre  la  escena,  y  de  manera
especial sobre los citados personajes iluminados en el lado
izquierdo, de ahí el sentido y la eficacia de la sorprendente
dirección tangencial tomada por las figuras en este extremo
del cuadro, al igual que las manchas de luz aplicadas en el
suelo junto al personaje caído de su caballo: para evitar que
nuestra mirada salga del cuadro. En consecuencia, el atento
análisis de la estructura compositiva observada en El Coloso



acredita, como ha indicado la Dra. M. Mena en La pradera de
San Isidro, que también “las figuras mismas, por su movimiento
y distinción, son las que crean el espacio” en este último
trabajo de Goya.

Fig. 11a. Francisco de Goya, Duelo a garrotazos (Pinturas Negras). Fotografía de J. Laurent, Deux

pâtres se battant a coups de gourdin, Archivo Ruiz Vernacci, Fototeca del IPCE. Créditos: Ministerio

de Educación, Cultura y Deporte. Instituto del Patrimonio Cultural de España.

Fig. 11b. Francisco de Goya,  Átropos o Las Parcas  (Pinturas Negras). Fotografía de J. Laurent,

Sorciers voguant en l’air et operant des maléfices, Archivo Ruiz Vernacci, Fototeca del IPCE.

Créditos: Ministerio de Educación, Cultura y Deporte. Instituto del Patrimonio Cultural de España.



Fig. 11c. Francisco de Goya, Asmodea (Pinturas Negras). Fotografía de J. Laurent,  Sorciers en route

pour le Sabbat, Archivo Ruiz Vernacci, Fototeca del IPCE. Créditos: Ministerio de Educación, Cultura y

Deporte. Instituto del Patrimonio Cultural de España.

Considero igualmente necesario llamar la atención sobre “la
extraña desunión que evidencia en el Coloso la factura entre
este y la muchedumbre” puesta de relieve por la Dra. Mena en
su informe como un motivo por el que desestima la autoría del
pintor  aragonés  (Mena,  2008:  48).  Goya  alberga  numerosos
ejemplos de este recurso, a diferencia de lo que sucede en los
autores de este periodo, pero a mi modo de ver en las Pinturas
Negras  (1819-24)  se  da  una  circunstancia  absolutamente
compartida  con  el  cuadro  que  nos  ocupa.  Los  personajes
alegóricos no son nuevos en la obra de Goya, pero sí la manera
de usarlos que inaugura El Coloso. Recordemos que en sus obras
alegóricas elaboradas antes de la guerra todos los elementos
obedecían a la misma naturaleza, a partir de los requisitos
iconológicos vigentes en este periodo que Goya actualizaba
oportunamente, pero siempre en función de una cierta unidad
escénica que les confiere la condición compartida de todas las
partes que las constituyen.

Sin embargo, la Guerra de la Independencia trae consigo un
cambio de posición del pintor que dará lugar a un realismo
extremo en la serie de los Desastres de la Guerra. A partir de



este momento Goya nunca abandonará el marcado sesgo realista
que seguirá dominando su producción en series posteriores. Por
este motivo, desde 1808, cuando el pintor incorpora figuras
alegóricas lo hace siempre contrastándolas con escenarios y
personajes realistas. Un buen ejemplo de ello lo encontramos
en Átropos o Las Parcas (fig. 11). En esta pintura se combina
un paisaje realista y unas figuras alegóricas elaboradas con
un procedimiento pictórico distinto, tal y como ha observado
la Dra. Mena en El Coloso, pero que es adecuado a su diferente
naturaleza.

También resulta significativo que El Coloso, Las Parcas, Duelo
a  garrotazos  o  Asmodea  incorporen,  además,  una  similar
desproporción de los personajes con respecto a un escenario
que “ahora es real”, a diferencia de lo que sucedía antes de
la  guerra.  La  misma  circunstancia  preside  la  escena  de
Saturno, donde el protagonista igualmente desproporcionado y
mitológico aparece junto a un cuerpo diminuto, que vincula a
Saturno con el ámbito de lo terrenal, y por este motivo está
realizado  con  “exquisito  realismo”  mientas  es  devorado,  a
diferencia del procedimiento aplicado en el cuerpo del dios
preolímpico, áspero y enérgico, es decir más abstracto, porque
también es “abstracto” el ámbito de la ficción literaria al
que pertenece Saturno, así como el resto de los personajes
alegóricos  señalados,  cuando  lo  comparamos  con  la
realidad[18]. Por primera vez, estos personajes literarios se
inscriben en contextos por el contrario “tangibles”. Sirvan de
ejemplo  los  minuciosos  detalles  que,  al  igual  que  en  El
Coloso, volvemos a ver en el ejército desplegado a los pies de
Asmodea (fig. 11), y sobre ellos los personajes alegóricos en
el mismo plano del cielo que ocupa el gigante. Es en este
contexto, propiciado por la guerra, donde se debe enjuiciar El
Coloso como una pintura que consolida el criterio aplicado por
Goya  en  sus  obras,  es  decir,  la  incorporación  novedosa  y
particular de personajes literarios en escenarios realistas,
que  ningún  otro  pintor  fue  capaz  de  realizar,  de  ahí  la
resonancia  manifiesta  entre  El  Coloso  y  las  Pinturas



Negras[19].

Pero el recurso compositivo aplicado en El Coloso y en las
Pinturas Negras para distinguir ambos dominios: el terrenal y
el divino, es decir el real y el literario, a través de sus
correspondientes escalas no es nuevo. Por el contrario Goya
tuvo la oportunidad de estudiarlo durante su estancia en Roma
entre los años 1769 y 1771 cuando visitaba El juicio final de
Miguel Ángel en la Basílica de San Pedro.

Fig. 12. Miguel Ángel, El juicio final, 1537-41. Capilla Sixtina.

Vaticano.

Pavel Florenski señaló numerosos ejemplos que desmienten la
eficacia de la perspectiva artificialis en obras donde, por el
contrario, resulta más oportuna la denominada por este autor
“perspectiva invertida” (Florenski, 2005). Cuando el célebre
Erwin Panofsky aplicó la perspectiva artificial en el estudio
de la composición de El juicio final indicó textualmente que
“Miguel Ángel sigue un camino totalmente personal sin ampliar



el espacio aparente, sino, al parecer, incluso reduciéndolo
mediante diversos niveles de relieves superpuestos” (Panofsky,
1973: 113). Efectivamente, en el monumental juicio de Miguel
Ángel  las  figuras  más  alejadas  en  el  espacio  son,
paradójicamente, mucho más grandes que las que ocupan los
primeros  planos  en  la  parte  inferior  del  paisaje
correspondiente al ámbito de lo terrenal, donde observamos,
por cierto, no sólo un ángulo perspectivo igualmente elevado,
sino también la misma distinción entre las escalas asignadas
al dominio del cielo y de la tierra que advertimos en El
Coloso. También resulta significativo que Goya eligiera como
gesto amenazador del colosal protagonista su brazo alzado en
ángulo recto, al igual que sucede en la escena de Miguel Ángel
(fig. 12).

En consecuencia, sólo hay un detalle que daría coherencia a la
crítica vertida sobre las incorrecciones de la perspectiva en
El Coloso, si la interpretación que se aporta en el citado
artículo  sobre  los  animales  que  ocupan  el  centro  de  la
composición hubiera sido acertada. En sus declaraciones a la
prensa –La Razón, 5 de abril de 2001– la Dra. Mena había
manifestado con respecto a dichos animales que huyen en manada
que “las figuras del primer término son más pequeñas que las
del segundo, cosas propias de un pintor casi de brocha gorda”,
y en el informe motivado con el que decidió descatalogar El
Coloso abundó en la misma línea: “A la derecha de los dos
grupos centrales aparece un grupo de toros, que debe tener
para su autor una especial significación, pues ocupa una parte
importante de la zona de huida. Son aquí unos catorce animales
de colores diferentes, pero su anatomía no responde a la del
toro  y  varios  presentan  rabos  cortos  y  levantados  que  no
concuerdan  con  los  de  estos  animales.  Las  mismas
desproporciones se dan en las figuras humanas con respecto a
la perspectiva” (Mena, 2008: 50).



Fig. 13a.  Francisco de Goya, El Coloso (detalle), 1808-12. Museo Nacional del Prado, Madrid.    Fig.

13b (Imagen inferior): Bueyes y toros corriendo en el norte de España.

De estas conclusiones se desprende que la conservadora todavía
no ha considerado los bueyes, que durante este periodo eran
extraordinariamente abundantes y además imprescindibles para
las tareas agrícolas en el contexto rural que dio lugar a esta
escena. En la fotografía inferior de la imagen (fig. 13) se
aprecia  claramente  que  los  bueyes  que  aparecen  corriendo
tienen un tamaño mayor que los toros que los acompañan, al
igual  que  sucede  en  los  bueyes  que,  evidentemente,  están
representados en mi opinión junto a los toros negros en la
escena de El Coloso, donde constatamos que la relación del
formato asignada por Goya a los toros y a los bueyes es



“exactamente la misma” que advertimos en la fotografía que nos
sirve de ejemplo. De ahí la imprudencia que se pone de relieve
en el análisis de las “desproporciones” de estas figuras en el
citado estudio, cuando se interpreta el menor tamaño de los
toros con respecto a los bueyes como si se tratara de un error
de perspectiva cometido por su autor.

Estos últimos equívocos, así como los anteriores llevados a
cabo  en  el  referido  artículo,  han  resultado  absolutamente
nocivos para El Coloso, una de las obras de Francisco de Goya
que darán lugar a las tendencias artísticas posteriores, y por
este motivo una pieza clave del Patrimonio Cultural de España
que este trabajo de investigación quiere recuperar para el
conocimiento y el disfrute de sus verdaderos propietarios.

 

*Nigel Glendinning –designado por la Universidad Politécnica
de  Valencia  evaluador  externo  de  mi  tesis  doctoral–  tuvo
conocimiento de todas mis publicaciones científicas antes de
su edición, al igual que sucedió con el trabajo que ahora
presento.

 

[1]  MENA,  Manuela
(2008)http://www.museodelprado.es/investigacion/estudios/emel-
colosoem-y-su-atribucion-a-goya/10-como-se-pinto-emel-
colosoem/ (Recuperado en febrero de 2013).

[2]  MENA,  Manuela  (2008)
http://www.museodelprado.es/investigacion/estudios/emel-coloso
em-y-su-atribucion-a-goya/8-caracteristicas-materiales-y-
tecnicas-de-emel-colosoem/  (Recuperado  en  febrero  de  2013);



(Mena, 2008: 43).

[3] Véase la presencia del aceite de nuez en los óleos de Goya
conservados en la Fundación Lázaro Galdiano (Cano, 1999: 198).

[4] Los ácidos grasos de los aceites están constituidos por
una cadena hidrocarbonada, generalmente lineal, con un grupo
carboxilo (−COOH) en un extremo, y un grupo metilo (−CH3) en
el extremo opuesto, y se clasifican en función del número de
dobles enlaces que contienen. Así, encontramos ácidos grasos
saturados, que no contienen ningún doble enlace; ácidos grasos
monoinsaturados,  que  contienen  un  doble  enlace;  y  ácidos
grasos poliinsaturados, que contienen dos o más dobles enlaces
(Matteini y Moles,2008: 128-133).

[5]  En  relación  a  la  naturaleza  química  del  secativo
mencionado por Goya en su carta, ver (Foradada, 2010: 328). 

[6]  Como  indica  textualmente  Carmen  Garrido,  se  trata  de
“cristales azules decolorados, que los análisis microscópicos
y por microfluorescencia de R. X. determinan como esmalte”
(Garrido,  1984:  32).  Estas  partículas  de  esmalte  fueron
aplicadas anteriormente por Velázquez, especialmente en los
celajes, acompañando al blanco de calcio (calcita: carbonato
cálcico) que sustituye en cierta medida al blanco de plomo, y
mezclado  con  azurita  o  lapislázuli  para  generar  las
transparencias y los gradientes de gris deseados (Garrido,
1992:  24).  El  esmalte  será  utilizado  por  los  pintores
igualmente como material de carga para elaborar determinadas
texturas, pero también como “secante” con el aceite de nueces,
en función de las recomendaciones de Palomino. Como señala el
citado autor cuando se refiere al Secante de esmalte remolido:
“Se  puede  añadir  aquí  el  esmalte  remolido  con  aceyte  de
nueces, el qual tambien se pone en la paleta, y puede servir
para el ultramaro y el añil” (Palomino, 1747: 56).

[7] El amarillo de Nápoles se nombra como Ornaza en las listas
de materiales de este periodo, y será combinado por Goya y, en



ocasiones,  sustituido  por  el  amarillo  de  oropimente,
especialmente  en  series  posteriores,  como  sucede  en  las
Pinturas Negras (Garrido, 1984: 32). Ver asimismo el reciente
estudio sobre los pigmentos empleados por Goya (Bruquetas,
2012: 138-146).

[8]  Desconocemos  los  efectos  derivados  de  la  restauración
llevada a cabo en 1874 sobre la superficie pictórica de El
Coloso.  Con  respecto  a  la  documentación  que  acredita  la
restauración del óleo en 1874 puede consultarse (Argulló y
Baratech, 1996: 160), así como (Glendinning, 1996: 75; 2002a:
30-31; 2002b: 282-823; Glendinning y Vega, 2009: 64-67). Tal y
como indicó Glendinning en su conferencia publicada en 1996,
durante  1874  el  cuadro  llevaba  por  título  Vna  Alegoría
profética de las desgracias que ocurrieron en la Guerra de la
Yndependencia  de  Goya,  en  clara  alusión  a  El  Coloso;  
recordemos que el actual título responde a la descripción del
cuadro realizada por Aureliano de Beruete sin haberlo visto,
en su libro de 1917 (Beruete, 1917: 121-122) Pero tampoco
tenemos  la  absoluta  certeza  de  que  este  óleo  no  sufriera
nuevas limpiezas a partir de su entrada en el Museo del Prado
en  1930,  que  bien  pudo  ser  un  motivo  para  ello,  y  la
conservadora del Museo del Prado únicamente confirma que no
había sido restaurado “con cierta seguridad desde 1962” (Mena,
2008: 44).

[9]  MENA,  Manuela  (2008)
http://www.museodelprado.es/investigacion/estudios/emel-coloso
em-y-su-atribucion-a-goya/9-el-uso-de-la-preparacion-del-
lienzo-en-goya-a-diferencia-de-la-tecnica-de-emel-colosoem/
(Recuperado en febrero de 2013).

[10] MENA, Manuela (2008)
http://www.museodelprado.es/investigacion/estudios/emel-coloso
em-y-su-atribucion-a-goya/8-caracteristicas-materiales-y-
tecnicas-de-emel-colosoem/ (Recuperado en febrero de 2013).

[11]  Véase  el  análisis  de  la  anatomía  de  este  brazo  en



(Foradada, 2010: 320-339).

[12]  Una  vez  analizadas  la  destreza  y  la  concisión  del
procedimiento  pictórico  en  esta  figura,  que  sólo  pueden
responder a un amplio conocimiento de la anatomía humana,
resulta  inverosímil  la  hipótesis  vertida  por  Manuela  Mena
cuando insinúa que Asensio Juliá realizó El Coloso, si tenemos
en  cuenta  que  Juliá  jamás  pintó  un  desnudo.  Ahora  bien,
ninguno de los discípulos o seguidores del pintor aragonés
gestionó las medias tintas de los fondos para convertirlas en
parte de la anatomía de sus protagonistas, puesto que para
ello son necesarios un talento y unos conocimientos que no
albergaron.  Por  esta  razón,  no  abundaré  sobre  dichas
hipótesis, en la medida en que este trabajo únicamente enfoca
los motivos que hacen de Goya un pintor extraordinario, de
manera que el conocimiento de sus obras es el mejor método
para salvarlas del ostracismo, cuando éste viene motivado por
su desconocimiento. Sobre este aspecto pueden consultarse las
publicaciones destinadas a este óleo desde 2002 por Nigel
Glendinning y Jesusa Vega, así como el reciente trabajo sobre
Asensio Juliá de Mercedes Águeda (Águeda, 2012: 90-104).

[13] Los detalles señalados en este cuadro se pueden apreciar
tanto en la fotografía como en la radiografía de la obra,
publicadas  en  la  Web  del  Museo  Nacional  del  Prado:
http://www.museodelprado.es/goya-en-el-prado/obras/ficha/goya/
el-tres-de-mayo-de-1808-en-madrid-o-los-fusilamientos/
(Recuperado en febrero de 2013).

[14] Véanse los estudios realizados sobre las transferencias
de los recursos de su pintura a su obra calcográfica en (Vega,
2008: pp. 229-244); así como las soluciones transferidas desde
su  obra  calcográfica  a  su  pintura  en  (Foradada,  2010:
329-333).

[15]  Podemos  advertir  una  línea  similar  en  la  cabeza  de
Saturno efectuada por Goya precisamente en el límite que acota
la parte izquierda de su frontal (Foradada, 2010: 322).

http://www.museodelprado.es/goya-en-el-prado/obras/ficha/goya/el-tres-de-mayo-de-1808-en-madrid-o-los-fusilamientos/
http://www.museodelprado.es/goya-en-el-prado/obras/ficha/goya/el-tres-de-mayo-de-1808-en-madrid-o-los-fusilamientos/


[16] El procedimiento pictórico aplicado por Goya en los ojos
de los citados personajes ha sido analizado en (Foradada,
2010: 330-331).

[17] Recordemos que Goya plantea una configuración “orgánica”
donde la composición de las escenas viene determinada por la
propia naturaleza de sus contenidos, a diferencia de lo que
sucede en el modelo formal “mecánico”. Por este motivo, los
personajes de sus escenas, tal y como señala Glendinning,
“provocan  un  efecto  extraordinariamente  diferente  si  las
comparamos con las pinturas con composiciones en las que se
impone un modelo formal de tipo mecánico”. El investigador
hace referencia al teórico del Romanticismo August Wilhelm
Schlegel, que expresó su predilección por la forma “orgánica”
frente a la “mecánica” en una de sus Conferencias sobre arte
dramático y literatura, de la serie impartida en Viena en
1806.  Los  contenidos  de  esta  conferencia  se  encontraban
impresos  en  España  en  1814,  de  modo  que  Goya  pudo  tener
constancia  de  ellos,  tal  y  como  indica  el  citado  autor
(Glendinning, 2008a: 97-100).

[18] La dialéctica entre lo abstracto y lo tangible tiene un
precedente en la obra de Goya, un eco de esta combinación que
se refleja en el óleo San Francisco de Borja asiste a un
moribundo  impenitente,  1788  (Catedral  de  Valencia)  donde
figuras del ámbito de la ficción, en este caso diabólicas, se
yuxtaponen inopinadamente en un escenario real. Estas figuras
abstractas volverán a aparecer, esta vez como un telón de
fondo configurado por las tres Parcas, en el autorretrato Goya
y su médico Arrieta, 1820 (Minneapolis, Institute of Arts).

[19]  N.  Glendinning  reveló,  por  primera  vez,  la  fuente
literaria  de  El  Coloso  (Glendinning,  1963:  363-366).  Pero
también descubrió los argumentos del relato de Giambattista
Casti –un poeta italiano cuyo retrato realizado por Goya se
conserva en la Fundación Lázaro Galdiano– en las estampas de
los Desastres de la guerra (Glendinning, 1978: 186-191). Tal y
como indica el citado autor, Goya tenía relación con Evaristo



Pérez de Castro, un pintor y político liberal que albergaba en
su biblioteca una edición de Gli animali parlanti en italiano
(Glendinning, 1988: 73-88), a quien retrató entre los años
1803  y  1808  (París,  Museo  del  Louvre).  La  prueba  de  los
contenidos de este libro en las estampas de los Desastres de
la Guerra se halla en la estampa 74:Esto es lo peor! donde una
zorra  escribe  en  un  pergamino:  “esclavizada  humanidad,  la
culpa es tuya. Casti”. Esta frase fue extraída por Goya del
Canto 21 del libro de Casti, y en él se identifica a la zorra
con  el  ministro  de  un  régimen  despótico,  asumido  tras  la
muerte de su rey. Al respecto, el citado investigador nos
recuerda que Fernando VII tras el destierro de sus padres en
Roma asumió el poder del mismo modo que el animal en dicho
relato  (Glendinning,  2008a:  62).  En  esta  estampa  de  los
Desastres se inserta igualmente un personaje literario en un
contexto  realista.  Por  este  motivo,  resulta  coherente  la
extensión de dicha combinación en las escenas señaladas tanto
en El Coloso como en las Pinturas Negras.

 

 

                                                              
     


