
V Pemio de Pintura Ciudad de
Cariñena
El Premio de Pintura Ciudad de Cariñena, convocado por el
Ayuntamiento de esta localidad, se puso en marcha en el año
2009 con motivo de la celebración del 100º aniversario de la
concesión del título de Ciudad a Cariñena. Este año 2013, y
después de cinco ediciones, podemos afirmar que nuestro premio
se ha convertido en uno de los acontecimientos más arraigados
en el municipio.

 

El pasado 13 de diciembre, tuvo lugar la entrega de premios y
la inauguración de la exposición de obras seleccionadas del V
Premio de Pintura en las instalaciones del Museo del Vino de
Cariñena.

El jurado compuesto por Marco Antonio Campos, Concejal de
Cultura  del  Ayuntamiento  de  Cariñena;  Manuel  Pérez-Lizano
Forns, Presidente de la Asociación Aragonesa de Críticos de
Arte; Jesús Pedro Lorente Lorente, Profesor Titular de la
Universidad de Zaragoza; Jesús Baquero, Profesor de Educación
Plástica y Visual del IES Joaquín Costa de Cariñena, y yo
misma, Társila Gimeno, Técnica de Cultura del Ayuntamiento de
Cariñena,  decidió  conceder  el  Primer  Premio,  a  la  obra
“Paisaje mediterráneo” de José Arnau y el Segundo Premio, al
cuadro “Cariñena” de Leyre de Pereda. Además de estos dos
premios se otorgaron también dos accésits, siendo el primero
para  Adrián  Momparler  con  “Paseando  por  la  masía”  y  el
segundo, para Manuel Sánchez con “Recuerdos de ayer”.

 

José Arnau Belén (n. 1953), procedente de Meliana (Valencia),
ha participado desde la década de los ochenta, y de manera
habitual,  en  numerosos  certámenes  artísticos  de  ámbito

https://aacadigital.com/articulos/v-pemio-de-pintura-ciudad-de-carinena/
https://aacadigital.com/articulos/v-pemio-de-pintura-ciudad-de-carinena/


nacional habiendo obtenido a lo largo de todos estos años
innumerables premios y menciones.

La obra con la que obtuvo el primer premio, titulada “Paisaje
mediterráneo”, destaca ante todo por el dominio de la técnica
y la temática. Pone en valor un tema en el que es difícil
innovar y consigue aportarle un aire fresco gracias a trazos
de pincel y paleta muy experimentados.

 

Leyre de Pereda Pérez (n. 1978), vive actualmente en Logroño.
Es licenciada en Bellas Artes por la Universidad Politécnica
de Valencia y su carrera ha comenzado a relanzarse este año
gracias a varias exposiciones individuales.

La  obra  que  recibió  el  segundo  premio  lleva  por  título
“Cariñena”. Se trata de una composición a base de múltiples
monotipos realizados con una paleta de color de tonalidad fría
con predominio del azul. En este magnífico trabajo se ha de
valorar el dominio de la monotipia y el tratamiento de cada
estampa como una obra individual y única.

 

Adrián  Momparler  de  la  Encarnación  (n.  1982),  de  Torrent
(Valencia) es licenciado en Bellas Artes por la Universidad
Politécnica  de  Valencia  y  ha  participado  en  numerosas
exposiciones  colectivas  e  individuales.

En su cuadro “Paseando por la masía” realiza un buen trabajo
de  luces  y  sombras  combinando  el  óleo  y  el  collage  para
representar un rincón de una de esas fincas típicas de la
España Oriental.

 

Manuel Villegas (n. 1955), nombre artístico de Manuel Sánchez
Guillén y residente en Zaragoza, ha conseguido incontables
premios y ha realizado numerosas exposiciones a lo largo de su



dilatada trayectoria artística.

A pesar de que en la edición pasada de este certamen fue
galardonado con el segundo premio, en esta ocasión, su obra
“Recuerdos de ayer” sólo logró obtener el segundo accésit. Sin
embargo, su trabajo sigue siendo excelente destacando por esa
atmósfera evocadora que caracteriza su pintura.

Entrevista a Rafael Navarro,
premio Aragón-Goya 2013
¿Es tu mayor pasión la fotografía? Sí. Intento sujetarla a
veces porque he tenido una vida azarosa. Mi primera exposición
en color fue en el Paraninfo, se tituló  A Destiempo(2011)y
toda mi vida ha ido así. Cuando era un joven de 18 años vivía
la vida de un adulto, iba a trabajar a la fábrica de mi padre,
de traje azul con corbata, me casé, tuve 6 hijos…es decir, una
vida  ordenada.  Más  tarde  me  separé  y  viví  mi  verdadera
adolescencia entre los 40 y los 50. Es decir, he tenido una
vida atípica.

Entonces, ¿podemos decir que hubo un momento en que notaste en
tu interior que tu camino estaba en la fotografía? Me inicié
en la fotografía algo tarde y fue porque buscaba una vía de
escape. Mi primer contacto con la fotografía fue a los 13-14
años con una cámara Fowle que me regaló mi abuela. Me gustaba
desde el punto de vista técnico. Más tarde a los 17-18 años me
compré otra cámara mejor y comencé con fotos amateur de la
familia, y mi entorno, etc. Hice un curso por correspondencia
que se llamaba AFA y sigo con la fotografía, pero solo como
divertimento. En un determinado momento empecé a sentir la
necesidad de libertad. Era joven, 30/31 años, pero con muchas
responsabilidades y una vida muy ordenada. En esta sensación

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-rafael-navarro-premio-aragon-goya-2013/
https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-rafael-navarro-premio-aragon-goya-2013/


de necesidad de escape me di cuenta de que tenía conocimientos
de fotografía, y tiré por ahí. Si mi pasatiempo hubiera sido
otro,  ahora  me  dedicaría  a  otra  cosa.  Ahí  intervino  una
casualidad  o  un  evento  que  marcó  mis  siguientes  años.  A
finales de los años 70 ya existía una tienda de fotografía
IMESA en la calle Costa. En el laboratorio trabajaba José
Antonio Duce quien me insistió en que entrara en la Sociedad
Fotográfica  de  Zaragoza  (SFZ),  también  me  daba  consejos
técnicos, etc. Me compré una NIKON, que era como comprarse un
Ferrari en aquella época. Así empecé a aprender más de la
técnica. En la SFZ aprendí mucho de los socios, sobre todo de
los más antiguos. Así es como empiezo a profundizar más y
comienzo a presentarme a concursos. Envíe a 4 o 5, pero no
solo  no  me  las  premiaban,  sino  que  ni  siquiera  me  las
seleccionaban. Es decir, que mis fotografías no interesaban.
Entonces comencé a investigar qué fotografías se premiaban. Me
planteé si hacer fotos que se adecuaran a las que se premiaban
o seguir con mis instintos y no presentarme a más concursos. Y
esto es lo que hice. A partir de ahí, en los años 70, hice
muchos  trabajos  de  muchos  géneros  como  reportaje  amateur,
fotografía de teatro (Yerma, de Lorca) o ballet (Persépolis,
en  el  Liceo  de  Barcelona).  Hasta  que  continué  con  la
fotografía artística y ahí vi la luz sobre la que me preguntas
al principio. Me di cuenta de que con la fotografía creativa
podía decir cosas. Me fascinó la capacidad de abstracción.
Puedes expresar cosas sin necesidad de usar ideas concretas.
No hay que explicar las cosas. Es un lenguaje abierto.

Como nos explicas, has trabajado en diferentes géneros y tipos
de proyecto, pero ¿echas de menos algo en tu camino creativo
recorrido hasta ahora? Siempre hay algo, diría que muchas
cosas. La vida es una decisión permanente, hasta en las cosas
más  aparentemente  triviales  cambian  tu  vida  de  forma
irreversible. Así que elucubrar sobre qué podría haber sido mi
vida no tiene sentido. Creo, además, que hay algo, una fuerza,
una inercia, que nos lleva por un camino ya predestinado. Este
convencimiento de que las cosas que consideramos más triviales



marcan el devenir de nuestras vidas también está presente en
mis series. Y defiendo un principio siempre: si un artista es
sincero en la producción de su obra pasa toda la vida diciendo
lo mismo. Porque tu obra eres tú mismo. Es la manifestación
del Yo.

Realizas un trabajo muy instintivo, ¿qué te influye a la hora
de inspirarte o crear: olores, colores, recuerdos, lecturas,
otras fotografías (tuyas o de otros), cine, música…? Todo. Lo
que más influye es la situación, el momento. El escenario, en
una palabra.Entonces, ¿la fotografía se piensa o se siente?
Siento más que pienso la fotografía, aunque luego pienso mucho
en la construcción del discurso. Prefiero dejar las imágenes
abiertas y que cada espectador lea de forma libre en mis
fotos.

¿Escribes sobre tus propias imágenes? ¿Redactas un proyecto o
todo lo tienes en la cabeza y lo dejas fluir? No, nunca
escribo. Y además, una de las grandes dificultades que tengo
en mi trabajo es poner títulos. Me gusta titular las fotos, a
pesar de que esto sea contradictorio porque va en contra de mi
filosofía de seguir el código abierto del arte. Pero sí me
gusta  conseguir  títulos  sugerentes  como  mi  serie  Tientos.
Cuando encontré esta palabra me fascinó porque sugiere el acto
de  tocar,  pero  también  valorar  y  sopesar,  también  es  una
variante del cante jondo, y el palo del pintor para apoyar la
mano en el lienzo el pintor. Este es el arquetipo de mis
títulos.

¿Qué te gusta más trabajar: una fotografía, un proyecto o un
libro? Para mí es todo lo mismo. Libros de fotografía no he
hecho.  No  he  concebido  un  libro,  aunque  se  han  publicado
muchos libros con mi obra. Y, en este sistema de trabajo,
¿usas las nuevas tecnologías? ¿Qué opinión tienes sobre las
nuevas  tecnologías  en  relación  a  la  fotografía?  Una  vez
entendí  que  el  mundo  digital  estaba  lo  suficientemente
desarrollado comencé a explorarlo. Por ejemplo, me permitió
comenzar a trabajar con el color y controlar todo el proceso,



como hago siempre. Además, también valoro la gratuidad del
disparo, la capacidad de corrección. No uso Photoshop para
inventar una composición añadiendo objetos al encuadre. La
postproducción me sirve como un control final del positivado.
Para ello se necesitan muchos conocimientos específicos de los
programas de edición. Por este motivo, colabora conmigo el
fotógrafo y buen amigo Mooses Brugger. Los dos trabajamos
juntos en la postproducción final. Nos entendemos muy bien.

Independientemente  de  la  gran  riqueza  que  tenga  el  mundo
digital hay un cambio muy importante a tener en cuenta. Se
trata de que en el trabajo analógico el fotógrafo guarda en su
cabeza las correcciones que tendrá que hacer en el revelado y
positivado  mientras  está  fotografiando  la  escena.  Es  una
imagen  latente  en  su  cabeza  y  debe  almacenar  toda  esa
información. Con la cámara digital puedes hacer los cambios en
el momento. Por tanto, de alguna manera, se pierde la magia
intuitiva y se convierte en un trabajo más mecánico.

Ya hemos repasado tus fórmulas de trabajo como creador. Ahora,
hablando de alguno de sus frutos, ¿qué te aportan los premios
ganados? Cualquier reconocimiento aporta afianzamiento en tu
trayectoria, también cuando vendes tus fotografías.

Has  conocido  a  muchos  artistas-fotógrafos,  ¿cuáles
destacarías? Los clásicos que han influido en mi trabajo son,
entre  otros  muchos  Edward  Weston,  Álvarez  Bravo,  Harry
Callahan o Irving Penn. Creo que es bueno ir a los orígenes de
las  cosas  y  los  fotógrafos  tenemos  nuestro  origen
relativamente cercano. Y sobre el trabajo de los historiadores
y críticos, de fotografía, ¿a quién desatacarías? Bueno, lo
que pasa es que hay pocos. El problema en España es que se
empieza  a  considerar  a  la  fotografía  como  un  arte  muy
tardíamente.  Cuando  el  MOMA  ya  tenía  un  departamento  de
fotografía aquí aún se rasgaban las vestiduras. El Premio
Aragón-Goya 2013 que me acaban de dar es la primera vez que se
otorga a un fotógrafo, esto da muestra de las distancias con
otros países. Van desapareciendo, pero aún estamos por detrás.



Como consecuencia de ello los críticos de arte contemporáneo,
durante mucho tiempo, han obviado a la fotografía. Y cuando ya
se hace evidente que es un medio más del arte contemporáneo y
no algo diferente, ya es irrefutable a nivel mundial. En ese
momento  de  inflexión  la  formación  de  la  mayoría  de  los
críticos  de  arte  contemporáneo  es  muy  deficiente.  Es  una
situación que no solo se da en los críticos, sino también en
los coleccionistas de arte contemporáneo que de pronto se dan
cuenta que en Bassel el 40% de lo que se enseña es fotografía,
pero ellos no la conocen ni la compran y tampoco tienen idea
de cómo moverse en ese terreno. No controlan las cuestiones
técnicas, pero tampoco los entresijos creativos. Este fenómeno
se produce por tanto también en los comisarios, conservadores
y todo el staff. Algunos de esos críticos, historiadores y
comisarios se pusieron las pilas y se hicieron verdaderos
expertos en la materia, pero hay una gran mayoría que se
quedaron estancados y no se actualizaron nunca.

¿Quién o cuándo te han hecho más daño con un texto o un
comentario? No me han hecho daño en términos generales. Lo que
sí ha sucedido es que hay gente que acierta y gente que no
acierta. Es decir, firmas que han hecho una radiografía mía y
han llegado a lo profundo de mi trabajo. Lo que sí pasa cuando
un texto es bueno es que te halaga, alimenta tu ego y también
te anima a seguir trabajando. El artista trabaja primero para
sí mismo. Lo haces porque lo quieres hacer y te hace sentir
bien hacerlo. ¿Y lo contrario?, es decir, ¿con quién o cuándo
te has sentido más identificado con un texto o un comentario?
Con Rosa Olivares con la que he trabajado mucho. Para mí es
una de las personas que más sabe de fotografía contemporánea
de este país y cuando realicé la exposición de La Lonja le
encargué a ella el comisariado y trabajamos mano a mano. Ella
sí ha incluido el arte contemporáneo a la fotografía en el
cambio que comentamos antes.

Hemos hablado de las firmas, pero también son muy importantes
los lugares para la fotografía. ¿Qué centros de fotografía



destacarías? No tengo lugares favoritos. También es cierto que
los  lugares  dedicados  exclusivamente  a  la  fotografía  van
desapareciendo,  y  es  cada  vez  más  una  técnica  como  otras
presente en las colecciones y centros de arte contemporáneo.
Lo que sí hay son galerías especializadas en fotografía en las
grandes ciudades, que son lugares suficientemente grandes para
asumir la súperespecialización.Al hilo de esto, en Zaragoza no
tenemos un centro de fotografía, pero sí una RSFZ. A pesar de
su  prestigio  y  tradición  parece  poco  cuidada  por  las
instituciones. Los socios aportan dinero y tiempo, pero ¿hay
solución para esto? ¿Podríamos revitalizar la RSFZ? ¿Cómo? Es
un problema de tradición. Las sociedades fotográficas nacieron
en  un  contexto  histórico  y  social  muy  determinado,  en  el
entorno científico. Las sociedades fotográficas nacen también
en torno a fotógrafos con conocimientos científico-técnicos. A
su  vez  se  suman  otros  fotógrafos  y  se  van  intercambiando
conocimientos. Pero se va pasando por un proceso relativamente
rápido hasta que la fotografía se populariza y el ciudadano no
tiene  que  revelar  sus  tomas  y  por  tanto  tener  esos
conocimientos especializados. Y así se llega al momento actual
con las cámaras digitales y smartphones. Por este motivo, las
sociedades fotográficas han perdido cierto sentido, al menos,
el sentido inicial, pero no algunas de sus viejas inercias.
Entonces, ¿necesitamos un centro de fotografía aragonés? No
veo la necesidad de tener un centro que se dedique a mantener
la separación entre arte contemporáneo y fotografía, porque es
perpetuar una distinción entre fotógrafo-artista. Sí abogaría
por  un  centro  de  arte  contemporáneo  que  incluyera  la
fotografía. Y además que fuera un centro especializado por
época,  autores,  nacionalidades,  estilos,  temas,  etc.,  para
crear un referente internacional en ese ámbito. Y también
sería muy interesante y necesaria una institución de arte
contemporáneo de carácter didáctico.

Para  cerrar  esta  entrevista  quisiera  preguntarte  sobre  el
futuro de tu obra. ¿Qué sucede con tus pruebas: las destruyes,
o guardas todo? En negativo he guardado todo, en digital sí



borro algunos archivos. Así que tienes un amplísimo legado,
¿has pensado qué harás con él? ¿Qué te gustaría que sucediera?
No lo tengo claro. Obviamente tengo 6 hijos y una esposa 24
años menor, por lo tanto quedará familia para hacerse cargo.
Pensé en hacer una fundación, pero lo vi inviable y no hay
muchos apoyos oficiales. Y no estoy muy convencido de hacer
una donación a una institución porque no quiero que lo guarden
en un sótano. Lo donaría si dicha institución fuera a hacer
algo con el legado.

¿Cómo te gustaría que te recordasen? Como una persona que ha
tratado siempre de no perjudicar a nadie. Es de lo que más
orgulloso estoy. He procurado no pisar cabezas y eso me ha
costado estar más abajo en mi profesión.

 

Al acabar la entrevista también hablamos sobre sus proyectos
inmediatos.  Ahora  Navarro  trabaja  en  una  exposición  que
mostrará obra nueva y vieja, además de fotografías que no
había podido acabar hasta ahora. Me doy cuenta de que tengo a
mi lado a un verdadero maestro del arte contemporáneo, de que
su discurso sobre la creación fotográfica remite directamente
a la Obra abierta de Umberto Eco, entre otros, y de que es un
pensador  donde  vida  y  creación  se  entrecruzan
irremediablemente,  como  en  sus  fotografías.

Speculum: María, espejo de la
fe.
Esta exposición, que tiene lugar en los salones renacentistas
del Palacio Arzobispal de Zaragoza, fue inaugurada el pasado
10 de octubre del 2013 por Mons. Jean Louis Bruguès, arzobispo

https://aacadigital.com/articulos/speculum-maria-espejo-de-la-fe/
https://aacadigital.com/articulos/speculum-maria-espejo-de-la-fe/


Archivero  y  Bibliotecario  de  la  Santa  Sede,  junto  con  el
arzobispo  de  Zaragoza  Mons.  Manuel  Ureña,  y  permanecerá
abierta hasta el próximo 12 de enero del 2014.

En ella, y con ocasión de la clausura del Año de la Fe, se
plantea, además de la evolución de la imagen de María en el
arte,  la  historia  de  la  devoción  popular  a  la  Virgen  en
tierras de Zaragoza.

La  exposición  está  compuesta  por  dos  partes  diferentes  y
diferenciadas: La historia de María y María en la historia.

En la primera se recorre la vida de María (desde su nacimiento
hasta su dormición) mediante una veintena de obras del arte
gótico, renacentista, barroco y neoclásico. En ellas podemos
contemplar cómo ha ido evolucionando la religiosidad mariana y
el estrecho diálogo que se establece entre la fe, la cultura y
el arte.

En la segunda parte se revive la importancia de María en la
Historia de la Civilización, a través de las más notables
imágenes  románicas  y  góticas  que  han  centrado  la  piedad
popular de los pueblos y ciudades de esta diócesis.

Este importante conjunto de 47 obras (entre imágenes y tallas)
reunidas  para  esta  exposición,  nos  acerca  a  la  dimensión
cultual y cultural de los 18 lugares de los que proceden:
Alcañiz, Zaragoza, Sobradiel, Daroca, Figueruelas, Fuentes de
Ebro, Tauste, Gallocanta, Movera, Zuera, El Burgo de Ebro,
Cariñena,  Villarreal  de  Huerva,  Villafeliche,  Encinacorba,
Ejea de los Caballeros, Longares y Pedrola.

Expografía: …espacio, aroma y luz

Tres cofres dorados, dispuestos en reflexionada aleatoriedad,
se acomodan en el interior del Salón del Trono para albergar
una colección de piezas únicas en un recorrido expositivo
ordenado por estilos y acompasado en ritmo regular de luz y
vacío, música y aroma, imágenes y textos…



Esa macla de volúmenes, cuyas paredes doradas se recortan
limpias en la recargada arquitectura de plafones de yeso entre
pilastras que decora los muros de la estancia, invade, sin
llenar, el gran Salón de Palacio. La línea quebrada de su rafe
se dibuja contra el plano del techo ligeramente iluminado.

Un cubo vacío pintado de negro por el exterior y suspendido de
los muros dorados, alumbra, como un pozo de luz, la entrada.
Es el punto más luminoso de la exposición, el que une el cielo
con  la  tierra,  el  que  nos  inicia  en  el  recorrido:  la
Anunciación. El jardín de María bajo unas ramas de sauce, unos
lirios blancos iluminados cenitalmente y una frase: ese es su
espacio.

Esos tres cofres de oro, unidos entre sí, y a los que se
accede  bajo  ese  cubo  de  luz,  guardan  en  su  interior  los
espacios cuya oscuridad custodia el resplandor de las imágenes
expuestas. Tres espacios, tres tiempos, tres momentos del arte
y un ritmo…

Caminamos.

Un texto nos introduce a cada uno de los pasillos previos a
las salas. Pasillo oscuro, iniciático, iluminado tan sólo por
una luz rasante tras un cortinaje que, sin llegar a tocar el
suelo, cae de lo alto. Al final de ese pasillo, y mientras
caminamos hacia ella, contemplamos la primera de las obras
que, colocada estratégicamente como fondo de perspectiva, nos
atrae de tal forma la atención que hace que descubramos, de
golpe, mostrándose junto a nosotros, cada sala.

Un aroma nos traslada en el tiempo y nos conduce al interior
de ese espacio en donde el oscuro vacío se llena de luz en
cada una de las imágenes suspendidas en las negras ondas que
envuelven sus paredes.

Presentadas al aire aparecen, en alto, cada una de las tallas
expuestas.



No hay nada más que las obras y tú.

Una tenue luz que se cuela tangencialmente en el interior por
uno de sus ángulos, nos indica el camino hacia la siguiente
sala a través de un espacio de transición que insufla una
bocanada de aire fresco en el recorrido. Bocanada tan amplia
que rompe la pared de la macla dorada al ubicar una de las
tallas fuera de sus muros, permitiendo al espectador atento,
ubicarse de nuevo en el Salón del Trono.

Tras  recorrer  los  tres  cofres  contemplado  las  joyas  que
atesoran, la imagen de Nª Sª del Pilar nos despide en un
último fondo de perspectiva abierto al Ebro.

Verano en Navidad
La  nueva  exposición  de  Ignacio  Mayayo  en  el  Colegio  de
Arquitectos es un cúmulo de contrastes:

Contrasta la temática. Se trata de 17 cuadros de paisajes con
figuras solazándose al sol en el estío aragonés de las pozas
prepirenáicas. El día de la inauguración teníamos cero grados:
uuno de esos días zaragozanos nebulosos y húmedos que de tanto
repetirse nos hacen añorar el sol del invierno.

Contrasta el lenguaje que el artista emplea si lo comparamos
al que utilizó en su anterior exposición en el Palacio de los
Morlanes. Allí resurgía la pulsión surrealista de su juventud
mientras que ahora vuelve a las figuras y los paisajes como el
que regresa al hogar por Navidad.  Quién conoce la trayectoria
de  Mayayo  no  debería  extrañarse  por  esta  aparente
contradicción ya que su obra va oscilando como un péndulo
entre la realidad y la surrealidad en una constante búsqueda.

Y, por último, contrasta la técnica que utiliza ahora respecto

https://aacadigital.com/articulos/verano-en-navidad/


a la de su anterior muestra. Ese “regreso al hogar” de la
figura y el paisaje se completa con el empleo del óleo y el
pincel, es decir, a la técnica “de toda la vida”, dejando a un
lado el uso del collage, ordenador y el plotter, protagonistas
en su anterior exposición individual.

La  sala  de  exposiciones  del  Colegio  de  arquitectos  está
ubicada en una bodega. Se trata de un lugar con poco espacio y
lleno de recovecos. Este escenario no es muy propicio para
visualizar grandes formatos. Sin embargo sí es oportuno cuando
el tamaño de los cuadros es pequeño. Este es el caso de esta
exposición. Mayayo ha tenido tiempo de preparar esta muestra
seleccionando  cuadros  que  ya  conocíamos  con  una  serie  de
nuevos lienzos y tablas de pequeño tamaño y repletas de luz.
Una luz plena en algunas ocasiones, esa luz estival inclemente
que aplana y que en Aragón conocemos tan bien. Y una luz
cálida y dulce, esa luz de las tardes de verano rebosantes de
sombras azules y violetas. 

A  finales  de  los  años  ochenta  y  primeros  noventa  Mayayo
dirigió una serie de cursos en Larrés. Se trataba de cursos de
dibujo  de  figura  humana  y  de  paisaje.  En  esta  exposición
encontramos de nuevo a un artista preocupado por el encaje de
estas dos disciplinas. Son habituales en su obra los paisajes
en los que la figura humana interviene como un contrapunto.
Como para darle sentido al conjunto. Las pozas que pinta, que
por  sí  mismas  tendrían  su  protagonismo,  adquieren  un
significado amable al llenarse de bañistas. Quizás no sea su
objetivo pero consigue recrear una luz que todo lo invade y
que junto al agua genera una sucesión de reflejos fugaces que
nos transmiten el recuerdo de un momento grato, de paz, de
felicidad.  Eso  es  el  verano  soñado  y  no  el  del  aire
acondicionado  de  un  centro  comercial.

Hasta  el  17  de  enero  tienen  a  su  disposición  una  puerta
abierta al verano en la sede del COAA. Es una buena ocasión de
huir  del  frío  impío  zaragozano  y  disfrutar  de  17  cuadros
repletos de un sol generoso y festivo. Mayayo tiene la llave.



Maestra, sin duda.

Relaciones  íntimas  entre
arquitectura  y  escultura  (y
III)
INTRODUCCIÓN.

Eduardo Chillida (1924-2002). Laureado con el premio Príncipe
de Asturias de las Artes en 1.987, es uno de los artistas
españoles  mas  galardonados  y  de  mayor  proyección
internacional. Una trayectoria de 78 años, de continuo desafío
y entregado a su pasión: la escultura.

En 1.943 comienza la carrera de Arquitectura, que curso tres
años. Abandonó la Arquitectura porque “tengo problemas con el
ángulo recto. Creo más en el gnomon de los griegos, que es el
descubrimiento del ángulo que hace el hombre con su sombra”.
(son ángulos que están alrededor de los 90º).

Aunque no acabó la carrera sí que se impregnó de los conceptos
que definen esa disciplina y que aplicaría a la escultura;
estructura,  ritmo,  composición,  materia,  espacio…  cuyo
objetivo final es modelar la luz. Anteriormente había jugado
de portero de la Real Sociedad y como el mismo recuerda había
sido portero porque era el único espacio  tridimensional del
campo…. ya apuntaba su vocación por la escultura en la que
demostraría su gran valía. El otro aspecto en el que destacó
fue en el dibujo. Después de abandonar la Arquitectura se
matriculó  en  una  escuela  de  dibujo….  se  concienció  de  su
facilidad  para  el  dibujo  y  para  añadir  dificultad  a  la
creación…. “se me ocurrió dibujar con la mano izquierda para

https://aacadigital.com/articulos/relaciones-intimas-entre-arquitectura-y-escultura-y-iii/
https://aacadigital.com/articulos/relaciones-intimas-entre-arquitectura-y-escultura-y-iii/
https://aacadigital.com/articulos/relaciones-intimas-entre-arquitectura-y-escultura-y-iii/


que  la  mano  no  fuera  más  rápida  que  la  cabeza  y  la
sensibilidad”.

Estas dos disciplinas, Arquitectura y dibujo, tamizadas por el
pensamiento  (le  gusta  la  reflexión  y  la  teoría  que  tan
sabiamente expresados en sus primeros escritos aforísticos de
1.967 “Aromas”) confluyen en la creación de su producción
escultórica.  “La  vocación  primigenia  ha  sido  siempre  el
desentrañamiento, conceptual y físico del espacio o si se
quiere,  la  definición  plástica  del  vacío”.  Concibe
poéticamente el espacio como algo animado e intuye que su
comportamiento no es en absoluto homogéneo”.  La escultura se
mueve  en  un  campo  de  fuerzas  que  dependiendo  de  cómo  se
activan  o  desactivan,  el  espacio  (la  pieza  escultórica)
gravita o levita.

En 1948 se traslada a París donde conoció a Pablo Palazuelo
que le introdujo en el concepto de la abstracción. Chillida
por esa época se movía en registros artísticos figurativos y
realiza  sus  primeras  piezas  en  yeso,  impresionado  por  la
escultura griega arcaica del Louvre. Ambos comparten estudio
en  París,  lo  que  supuso  estrechar  lazos  intelectuales  y
estéticos. Así comenzaron, Chillida a trabajar sobre y desde
la abstracción y Palazuelo a soñar sobre escultura.

La vida artística de Chillida ha sido un irrefrenable viaje
hacia el conocimiento, llevado de la mano de la intuición, de
su  infatigable  deseo  de  experimentar  y  su  curiosidad
investigadora. “Hay que hacer lo que no se sabe hacer, en mi
caso  es  muy  fácil  porque  no  sé  hacer  casi  nada”  decía
Chillida.

Ese  afán  investigador  de  explorar  lo  desconocido,  de  no
repetirse es una constante de su producción. Se traduce en la
utilización de materiales de todo tipo, fruto del trabajo y
experimentación  por  conocer  el  espíritu,  la  poética  y  el
potencial expresivo de los diferentes materiales que utiliza.



En su obra gráfica no renuncia al valor espacial y potencial
escultórico  que  produce  la  propia  estampación  (relieves).
Incluso  en  sus  Gravitaciones  1.988  (relieves  en  papel,
collages  sin  cola)  se  puede  apreciar  un  nuevo  concepto
escultórico; los papeles flotan y cuelgan pendientes de dos
lizas. Poseen la cualidad del relieve que lo hacen salir del
plano y transformarse en escultura.

Su obra escultórica se caracteriza por su fuerte y potente
materialidad; su obra gráfica por su lirismo y el dibujo por
su delicadez y precisión. Chillida es un poeta de la materia y
consecuentemente del espacio, un lírico del grabado que con su
geometría destila espiritualidad, y un ensoñador del dibujo.

Esa poesía se traduce y se refleja patentemente en los títulos
de sus piezas, que son tremendamente sugerentes; “Consejo al
espacio”, “Elogio del aire”, “Elogio del vacío”, “Elogio del
agua”, “Elogio del horizonte”, “Buscando la luz”, “Elogio de
la arquitectura”, “El peine de los vientos”, “Escuchando a la
piedra”, “Pequeño palacio de música

La evolución de la escultura de Chillida viaja al compás del
cambio  de  material  empleado.  Quiso  experimentarlos  todos,
sacar de ellos toda la energía que contienen, huyendo de lo
epidérmico. Sus obras buscan el equilibrio espacial entre el
vacio y la representación formal; entre lo espiritual y lo
material entre el material utilizado y la luz.

Este  equilibrio  se  suscita  en  el  modo  tan  personal  y
transgresor con el que trata las materias primas (entresaca su
potencial) en combinación con la luz (cinceladora de formas).

Todo  lo  que  crea  tiene  substancia  en  una  medida
extraordinaria. Substancia que equivale “al peso interior” es
decir  su  radical  sencillez;  su  severidad,  su  energía,  su
fuerte  presencia,  su  gran  silencio…  que  no  nos  deja
indiferentes. Algo humano, algo espiritual está contenido en
las formas de Chillida, que no son nada más que formas. Formas



que  emanan  espiritualidad  y  que  tratan  de  explicar  su
concepción ética, mística y trascendental de la existencia. De
ahí  que  filósofos  como  M.  Heidegger  o  G.  Bachelard  hayan
estudiado su obra.







Elogio del horizonte.- Hormigón. Gijón, 1990
(dibujo de Ricardo Marco)

 

 

LOS MATERIALES , LA LUZ Y LA FORMA: ESPACIO – VACIO

 “Chillida hace posible que elementos tan rotundos como el
hormigón o el acero, tan simples como la tierra o el alabastro
se liberen de sus propiedades físicas y alcancen una ligereza,
una suavidad y una delicadeza impensables. De cada elemento
con  el  que  trabaja  logra  extraer  todo  su  aroma,  toda  su
esencia; un pedazo de madera se convierte en un soneto, una
piedra en una suite, la tierra en universo y el hierro en
aire”.

De su viaje a Grecia vuelve con la convicción de que debe
renunciar  a  la  luz  blanca  mediterránea  (yeso,  mármoles
blancos)  y  someterse  a  la  luz  oscura  propia  del  ambiente
atlántico (hierro).

En 1951 consigue hacer esculturas filiformes y etéreas que se
extienden en el espacio como las ramas de un árbol. De esta
manera burla el volumen cerrado y la opacidad de la masa,
consiguiendo con un material pesado unas obras etéreas que
recurriendo  al  lenguaje  metafórico,  perforan  el  espacio;
peinan el viento o buscan la armonía de las esferas que tanto
interesaba a Palazuelo.

El alabastro le proporciona la posibilidad de encuentro entre
la luz y la arquitectura (homenaje a Kandinsky 1.965). El
alabastro  por  sus  características  traslúcidas  manifiesta
sugerentemente el concepto de luz. Explota el tratamiento y
contraste  de  las  texturas  que  surgen  del  material.  Una
superficie, la externa, la del bloque de alabastro tal cual
sale de la cantera y otra la interior, pulida, trabajada por
el artista y en la que la luz adquiere el papel principal. En



definitiva una dualidad de luz: una externa, la reflejada; y
otra interna, intima, la que sale de ella.

Lurra 42.- Tierra cocida.
1980 (dibujo de Ricardo

Marco).

Escuchando a la piedra IV.
Granito, 1996 (dibujo de Ricardo

Marco).

 

O de la piedra, con la que trabajaba solo con el interior….
dejando claro que lo que le interesaba era sacar toda la
energía  y  expresividad  que  este  material  escondía  en  su
interior. En la serie “escuchando a la piedra” practica una
serie de incisiones sobre la piedra, que mas que herirla la
abren  hacia  el  exterior,  la  convierten  en  un  objeto
comunicativo.

O de las tierras de chamota; (a partir de 1.973) con sus
lurras (pequeñas esculturas de tierra cocida con incisiones y
pinturas) y que culminan con los óxidos (a partir de 1.978,
que añade al barro refractario una policromía a través del
trazo  de  un  pincel  impregnado  en  oxido  de  hierro  que  la
alquimia del fuego transforma en línea negra). Los óxidos son
piezas que parecen combinar el arte de la escultura con el



dibujo, son como grabados en tres dimensiones, con las típicas
estructuras pintadas en negro.

O  del  hormigón  (a  partir  de  1.971  en  colaboración  con
Fernández Ordoñez).  Donde el desafío se encuentra en vencer
la  gravedad.  Un  elemento  tremendamente  pesado,  trata  de
expresarse y manifestarse levitando. Como el cronopio de Julio
Cortázar, simbolizado en la tortuga que lleva pintada una
paloma en su caparazón.

Y finalmente la chapa, con la que crearía multitud de opciones
y  registros  distintos.  la  versatilidad  que  le  ofrece,  le
subyuga.  crea  con  ella  desde  “El  peine  de  los  vientos
(1968-1977)” una de las composiciones más sensuales de su
obra,  unas  formas  que  pese  al  material  con  el  que  están
realizadas  parecen  doblegarse  por  la  fuerza  del  viento
intentando huir del pedestal en donde se encuentran ancladas;
hasta piezas como “El pequeño palacio de la música (1992)”
homenaje a dos de sus pasiones favoritas, la arquitectura y la
música,  fundidas  en  esta  obra.  “Su  simplicidad,  sus
dimensiones, su concepto, hacen de ella una obra intimista
donde lo compacto (es como la maqueta de un edificio) parece
expresar la belleza y perfección de una sonata”.

 

CHILLIDA:  ARQUITECTURA Y GENIUS LOCI

Las grandes obras de Chillida son acontecimientos espaciales
en busca del genius loci (el espíritu del lugar, la magia del
lugar) e integrado en él. Existen cuatro líneas que vinculan
la obra de Chillida con la Arquitectura.

Una  primera  línea  relacionada  con  el  landscape.  Especial
atención le presta a la naturaleza. La dimensión paisajística
es una componente en la que desarrolla muchas de sus obras.
Desde  el  parque  del  Chillida-Leku.  Es  un  parque  para  la
meditación, donde el silencio que rodea el entorno pone el
clima  de  expectación.  Chillida  fue  visualizando  los



emplazamientos cuidadosamente para que las mas de 40 obras
fuesen encajando y colocadas estratégicamente. Un recorrido
concatenado que converge en la mole pétrea erigida en el siglo
XVI. Un ejercicio impecable de integración, donde la escultura
pública dialoga con el entorno natural con el que compone un
armonioso y poético conjunto. Continuando con las fuerzas del
mar con “El peine de los vientos”, o con el proyecto mal
entendido de Tindaya (1996) para Fuerteventura. Horadar una
montaña con el objetivo de crear un espacio interior para la
fraternidad,  en  rememoración  de  las  primeras  moradas  del
hombre: la cueva.

Una  segunda  línea  estaría  relacionada  con  la  arquitectura
propiamente; en concreto con la intervención en el caserío
Zabalaga,  sede  del  espacio  Chillida-Leku.  Un  proceso  de
recuperación,  restauración  complejo  cuyo  resultado  es  un
espacio ambientado por la propia estructura de madera del
edificio; la piedra y un hueco a doble altura que unifica
visualmente su interior y sirve como chimenea de luz.

Una tercera línea se concreta en las intervenciones urbanas
llevadas a cabo en la Plaza de Los Fueros, de Vitoria (1982).
Es un salto de escala; de lo bidimensional de los grabados,
pasa al grabado tridimensional, es decir la escultura y de ahí
con  un  salto  cuantitativo  y  cualitativo,  esas  estructuras
quebradas, irregulares negras que aparecen en sus grabados que
transforman el espacio urbano configurando una plaza, donde el
hombre la vive y la experimenta. Y la Plaza del Tenis en San
Sebastián (1.977) junto al “Peine de los vientos”. En este
caso es una plataforma exenta cuyo objetivo es el de crear un
mirador que,  mediante gradas, permita contemplar como el mar
y el viento se fusionan con el peine de los vientos.  Ambas
actuaciones  en  colaboración  con  el  arquitecto  Luis  Peña
Ganchegui.

Y  finalmente  la  cuarta  línea  es  su  propia  escultura.  Su
actividad escultórica se ve marcada por el continuo desarrollo
de  su  inquietud  creativa,  remitiendo  permanentemente  a



conceptos  arquitectónicos.  Conceptos  como  espacio,  vacio,
estructura,  luz  composición,  material..  que  mezclados
idóneamente  remiten a la disciplina arquitectónica a la que
tantas referencias y alusiones atribuía a su obra. Expresa
magistralmente la relación del espacio y vacio con la materia;
juega con llenos (macizos) y vacios (huecos) creando espacios
arquitectónicos  como  la  serie  Casas  o  Elogio  de  la
Arquitectura. La luz y la sombra como cincelador del espacio.

Este conjunto de factores hacen que en 1989 sea nombrado, por
el  Consejo  Superior  de  Arquitectos  de  España,  Arquitecto
Honorario por su contribución al desarrollo y difusión de esa
disciplina.

Chillida ese “ingeniero de sueños” , que decía Celaya, fue
capaz de emocionar a través de sus esculturas arquitectónicas
que marcaron un hito en la historia del arte.

Plaza de Los Fueros, de Vitoria, 1982 (dibujo de Ricardo
Marco).



 

CONCLUSION.

Que la Arquitectura ha sido la madre de todas las artes es una
afirmación que nadie cuestiona. La escultura es una disciplina
artística que se encuentra muy próxima a los planteamientos
arquitectónicos en una múltiple condición. En primer lugar
comparten el que ocupan un vacio, un volumen integrado en el
espacio. Otro aspecto es que ambas son tridimensionales, la
masa  se  materializa  cuantitativamente  con  tres  medidas  o
parámetros que le confieren su aspecto. Otra línea en común es
la  incorporación  de  la  cuarta  dimensión:  el  tiempo.  La
interpretación  del  espacio  arquitectónico  y  escultórico  se
hace a través de una “mirada temporal”. Esta visualización es
la que nos pone en contacto con los valores más significativos
de la obra. En cuarto lugar, la utilización en el caso que nos
ocupa,  de  materiales  proto-arquitectónicos:  piedra,  madera,
hierro, hormigón y alabastro. Y finalmente, la utilización de 
la luz y las sombras por ella generadas, comop el fenómeno que
cualifica y valora las obras. Y la gran diferencia que las
hace desmarcarse es que la misión última de la Arquitectura es
la de ser habitada y usada por el hombre. Ese carácter útil y
necesario que Carvajal calificaba como “el arte con razón de
necesidad”.

Durante el siglo XX, en España hay tres escultores de gran
calado y proyección internacional que se expresaron de manera
muy  diferente  pero  bajo  el  dominio  de  ciertos  parámetros
arquitectónicos. Me refiero a tres artistas de primer orden
que han marcado indeleblemente el panorama escultórico español
e  internacional.  Tres  nombres  propios:  Pablo  Palazuelo,
Eduardo Chillida y Jorge Oteiza. Tres modos de aproximarse a
la disciplina escultórica que connotan la disciplina de la
Arquitectura.. Tres personalidades muy diferentes pero con una
serie de rasgos comunes, aunque el resultado de su producción
sea completamente dispar. A los tres les interesaba expresar
mediante  escritos  el  calado  de  su  teoría  estética  y  los



conceptos que sobre ella gravitaban. Todos ellos indagan y
apuntan nuevas concepciones sobre el espacio y su relación con
el hombre y las piezas que generan. Palazuelo desarrolla el
concepto de plano expandido. Supone el tránsito del plano
bidimensional  (el  dibujo,  el  plano)  al  campo  escultórico
tridimensional (la escultura). Su escultura procede del dibujo
y la pintura. Estos se elevan en el plano vertical pero en
todas direcciones. “De repente surge una forma tridimensional
de aquella que era bidimensional”. Oteiza, galardonado en 1957
con  el  Primer  Premio  Internacional  de  Escultura  en  la  IV
Bienal  de  Sao  Paulo.  El  texto  que  presenta  denominado
“Propósito  experimental”  expresa  la  culminación  de  su
exploración de la escultura. Es su etapa conclusiva en donde
el elogio del vacio y la desocupación del espacio son los
protagonistas. Despojar su obra de materia y forma a favor del
vacío…. lo que denomina el vacio activo o la dinámica del
vacío.  Creyó  alcanzar  el  secreto  de  la  escultura  hasta
anunciar su retirada de la escultura (aunque nunca llegó a
consumarse). Chillida con su trinomio materia – espacio –
tiempo, desarrolla una obra personal e íntima llena de matices
y muy evocadora, como así lo demuestran sus títulos.

Los tres viajaron al extranjero para encontrar el caldo de
cultivo  adecuado  para  desarrollar  su  arte,  que  no  habían
logrado  encontrar  en  España.  Oteiza  en  1936  emigra  a
Sudamérica,  donde  busca  en  lo  anteclásico  y  primitivo  su
relación con el origen del arte vasco. Chillida y Palazuelo
(que  compartieron  estudio  en  París),  se  interaccionaron
mutuamente.  Chillida  comenzó  a  trabajar  sobre  y  desde  la
abstracción y Palazuelo a soñar sobre la escultura.

Los tres militan en las filas de la abstracción. Prescindirán
de los convencionalismos de la escultura: de tallar (quitar
masa) y de modelar (añadir masa) para abrazar una tercera vía;
la de construir a partir del plano en Palazuelo; la del vacío
en Oteiza y la de la materia en Chillida.

A los tres les seduce la escritura. Oteiza tras su aparente



abandono de la escultura se refugia en la teoría y la poesía:
“si  no  escribo,  no  existo,  la  poesía  no  es  que  me  haya
cambiado,  es  que  me  ha  hecho”.  Chillida  en  1967  edita
“Aromas”, una serie de reflexiones , sutilezas y aforismos
sobre la creación artística. Palazuelo subyugado por el mundo
esotérico trató de explicar su obra (multitud de poesías y
precisiones) que como Paul Klee advertía, es inefable. Un
mensaje que se resiste a ser descifrado fácilmente, algo que
podemos intuir o imaginar pero que como la música de las
esferas, no podemos oír.

Su  común  vínculo  con  la  geometría  es  otra  de  sus
singularidades. Ni convencional, ni euclidiana, ni ortodoxa.
Palazuelo no explicita una trama geométrica, ni repetitiva …..
sino  que  la  hace  irreconocible,  lo  que  él  llama  la
transgeometria. Oteiza desarrolla las unidades livianas; es
decir el módulo Malevich (trapecio en el que dos de sus lados
forman un ángulo recto) para crear sus “cajas vacias” y “cajas
metafísicas”, culminación de su expresión artística. Chillida
desarrolla conceptos buscando la interacción y equilibrio del
potencial  de  los  materiales  que  utiliza  (con  sus  ritmos
internos)  y  la  naturaleza  (ritmos  que  trata  de  captar  y
trasladarlos a su arte plástico).

Y finalmente un sentimiento muy fuerte que sienten de forma
distinta,  pero  que  lo  comparten  y  que  se  traduce  en  su
relación con la Arquitectura.

Cayetano Aníbal: la plenitud
de un artista polifacético
Cayetano Aníbal González Ramírez nació el 17 de octubre del
año 1927 en la calle Luchana en el barrio de San Isidoro en

https://aacadigital.com/articulos/cayetano-anibal-la-plenitud-de-un-artista-polifacetico/
https://aacadigital.com/articulos/cayetano-anibal-la-plenitud-de-un-artista-polifacetico/


pleno  centro  del  casco  antiguo  de  la  ciudad  de  Sevilla.
Segundo de seis hermanos de una familia perteneciente a un
grupo  social  bien  considerado  y  con  notable  tradición
artística. Tras el parvulario en el Colegio sevillano de “Las
Irlandesas”  cursa  el  Bachillerato  en  el  Colegio  de  San
Francisco de Paula para posteriormente ingresar en la Facultad
de Ciencias Químicas de la Universidad Hispalense realizando
asimismo  durante  este  periodo  prácticas  de  dibujo
arquitectónico  en  el  estudio  del  arquitecto  Aurelio  Gómez
Millán en pensamiento de preparar el ingreso en la Escuela
Superior de Arquitectura de Madrid.

De  esta  manera,  como  hemos  dicho,  inicia  los  estudios  de
Química en el año 1947 en la Facultad de Ciencias Químicas de
Sevilla,  pero  al  segundo  año  de  cursarlos  los  abandona  e
ingresa en 1948, y también como complemento a esa preparación,
en la Escuela Superior de Bellas Artes de Santa Isabel de
Hungría cursando la especialidad de Escultura, con un examen
de ingreso consistente en un dibujo de estatua y un encaje.

Por otra parte, también es de reseñar que durante su formación
académica  se  integra  en  distintos  colectivos  culturales  y
artísticos, así, un ejemplo de éstos, podría ser el Instituto
de  Artes  y  Letras,  inicio  de  la  Joven  Escuela  Sevillana.
También  debemos  mencionar  que  durante  estos  años,  realiza
distintas  obras  de  imaginería  y  pinturas  murales  para
hermandades procesionales y oratorios particulares sevillanos.

Pero finalmente, en cuanto a sus estudios universitarios se
refiere, nos encontramos con que obtiene el título de profesor
de dibujo en 1953 que, a la postre, le será convalidado por el
de Licenciado en Bellas Artes al constituirse las escuelas
superiores en facultades.

Así pues, desde el año 1953 y hasta el año 1958 trabaja como
profesor de las Escuelas Profesionales de la Sagrada Familia
de  Úbeda  (Jaén),  dirigiendo  los  talleres  de  modelado  y
vaciado,  así  como  el  estudio  de  dibujo.  Del  mismo  modo,



imparte en la Escuela de Magisterio de este mismo centro las
asignaturas de Historia e Historia del Arte.

Igualmente es importante señalar que durante su estancia en
Úbeda realiza varias obras de escultura en la Iglesia de la
Sagrada  Familia,  que  por  aquel  entonces  estaba  en
construcción, entre ellas las de remate de la fachada con una
figura de San José, realizada entre el 1953 y 1954 y una
Virgen terminada ya ésta en 1955. Del mismo modo, durante su
estancia  en  la  ciudad  ubetense  colabora  en  las  revistas
“Úbeda” del Ayuntamiento de la ciudad y en “Ámbito” de la
Compañía de Jesús.

En los veranos de los años 1955 y 1956 es destinado a la
ciudad de Melilla como oficial en prácticas de la Milicia
Universitaria y allí realiza varias obras de decoración  en
dependencias militares así como el “Monumento al Zapador” en
el  acuartelamiento  de  Ingenieros,  concediéndole,  del  mismo
modo,  la  Comandancia  General  de  Melilla  el  diploma  de
reconocimiento del Ejército a la labor realizada en entrega en
acto público. También tenemos constancia que durante estos dos
años colaboró como crítico de Arte en el “Telegrama del Rif”.

Posteriormente el artista se traslada a Granada en el año 1959
y  hasta  1969  lo  encontramos  trabajando  en  obras  de
construcciones militares, aunque también de carácter público y
social  (carreteras,  puentes,  viviendas,…),  ejerciendo  de
técnico-ayudante de obras en Andalucía Oriental y Melilla en
el Servicio Militar de Construcciones.

Aunque sin duda alguna su trabajo culmen durante esta década
de los 60 es la realización en la Iglesia de Nuestra Señora de
Luján de los Huérfanos de Militares en Torremolinos de toda la
decoración integral de ésta, así diseñando las vidrieras, el
altar, viacrucis y demás esculturas y elementos litúrgicos,
así como la puerta de entrada de la Iglesia, con lo que nos
atrevemos  a  decir  que  fue  su  proyecto  más  completo  y
 ambicioso, ejecutado éste de una manera solemne, magistral y



llena de fantasía y con recursos propios de un gran artista
como es Cayetano Aníbal. También tenemos constancia que a
principios de esta década, en 1961 concretamente, decora en la
ciudad de Málaga el Club Náutico del Paseo Marítimo y la
Residencia Militar.

Ya en 1962, nos encontramos al artista plenamente asentado en
Granada, y de esta forma, Cayetano Aníbal junto con Francisco
Izquierdo, (esto será el inicio de una gran amistad) funda el
grupo “Dasein” con los también pintores y hermanos Antonio y
Matilde Molina de Haro.

Avanzando en el tiempo, en 1965 hemos comprobado que un grupo
de artistas se reunían periódicamente en la galería Wildon
House,  entre  ellos  Antonio  Moscoso,  Francisco  Izquierdo,
Gerardo  Rosales,  Aurelio  L.  Azaustre,  Doroteo  Arnáiz,
Francisco Ramírez, Manini Ximénez de Cisneros, Luis L. Ruiz y
también nuestro artista objeto de estudio, con la intención de
proyectar exposiciones tanto dentro como fuera de Granada, ya
fuese tanto a nivel nacional como internacional.

Del mismo modo, es importante mencionar que en el año 1966
Cayetano  Aníbal  es  nombrado  vocal  de  Arte  en  Granada  del
Instituto de Cultura Hispánica con sede en la Casa de América,
gestionando  exposiciones,  especialmente  de  artistas
sudamericanos, entre éstas, “Primitivos Actuales de América”,
“Grabados Actuales de Puerto Rico” y estableciendo contacto
con grupos y galerías de claras tendencias innovadoras que
expondrán en Granada como “La Pasarela” de Sevilla, el grupo
SAAS  de  Soria,  la  Galería  René  Metrás  con  “Presencias  de
Nuestro  Tiempo”  (Cuixart,  Fautrier,  Fontana,  Hartung,
Guinovart, Mathiev) o con artistas extranjeros significados
como  el  italiano  Teresio  J.  Fara  o  la  portuguesa  Manuela
Pinheiro.  Al  año  siguiente,  en  1967,  organiza  tanto  el
homenaje a Walt Disney, con la participación de niños de la
ciudad de Granada, como el homenaje a Gerardo Rosales con la
presencia de su hermano Luis Rosales.



Es un hecho claro que Cayetano Aníbal se ha caracterizado por
ser un artista innovador, dinámico y siempre en consonancia y
atento al trabajo de su tiempo, así en 1969 firma el acta
fundacional  del  grupo  de  arte  “ARTESUR”,  al  que  se
adscribieron los artistas más inquietos de aquel momento, como
Elena Martín, Antonio Moscoso o Miguel Rodríguez Acosta entre
otros.

Las colaboraciones siempre son creativas en la medida en
que hay más posibilidades de confrontar las ideas pero
también dependerá de otros muchos factores. Yo siempre he
sido  partidario  de  los  grupos  contando  con  la  buena
voluntad de los unos para con los otros, es decir la
generosidad correspondida  (González Ramírez, 2010).

 

Posteriormente  en  el  año  1974,  según  nuestro  entender,
llegamos a un punto clave en la carrera artística de nuestro
creador  ya  que  se  incorpora  al  Taller  de  Grabado  de  la
Fundación Rodríguez-Acosta, regido bajo el magisterio de José
García de Lomas y participando desde entonces y hasta 1979 en
cuantas  actividades  y  exposiciones  son  promovidas  por  el
citado taller, destacando entre éstas los cursos de grabado y
estampación de los maestros Dutrou del Taller de la Maeght y
Renato Brucaglia de los Talleres de Urbino.

Efectivamente  tuvimos  la  dicha  y  la  oportunidad  de
trabajar, junto a otros artistas y amigos, en un clima de
ilusiones  e  inquietudes  compartidas.  Aquel  taller,  su
espíritu  diríamos  y  su  forma  de  trabajar,  generó
conocimientos e información, pero sobre todo un germen de
continuidad muy estimable que se divulgó y propagó a otros
ámbitos y a otros artistas.

La  historia  o  la  crónica  de  aquel  taller  o  sus
consecuencias  didácticas  o  artísticas  requerirían  un
espacio más amplio y una ocasión distinta. Yo aquí sólo



voy a limitarme a señalar y subrayar un aspecto centrado
en aquella determinada, y ya referida, atmósfera creativa
y participativa que puede darse y se da a veces, no
siempre, entre un grupo de personas generalmente reducido
con inquietudes afines, en un determinado ambiente y bajo
unas  peculiares  circunstancias  (Rodríguez-Acosta,  2008:
75-76).

Y en el año 1976 forma parte de la Comisión organizadora del
“Homenaje a García Lorca” el día 7 de junio en la localidad
granadina de Fuente Vaqueros, así como en el año 1977 colabora
activamente en la organización de “Les Journées de Grenade” en
la UNESCO, participando con la ponencia sobre “Escultura y
Artesanía en Granada”.

Siempre con un carácter participativo e incansable Cayetano
Aníbal  en  el  año  1979  y  junto  a  los  pintores  Francisco
Izquierdo, Juan Manuel Brazán, Dolores Montijano, Teiko Mori,
José  García  de  Lomas  y  Francisco  Ramírez,  funda  el  grupo
“Aldar” con un manifiesto que también firmaron los escritores
José  Ladrón  de  Guevara,  Rafael  Guillén,  José  Lupiáñez  y
Antonio Carvajal.

La primera impresión que su personalidad ofrecía era la
correspondiente a un artista inquieto por los problemas
estéticos e históricos del arte de su tiempo, preocupado
por movimientos, procesos y creadores, compilador paciente
y curioso de los testimonios de la crítica, al mismo
tiempo que dispuesto a participar en el debate del arte
contemporáneo e iluminarlo con su propia opinión. Como
buen ilustrado no considera la escisión entre pensamiento
y  creación,  entre  teoría  y  arte.  De  ahí  el  papel
considerable que su propia escritura juega dentro de su
quehacer artístico. Y de modo muy especial también su
pasión por una disciplina tan significativamente ilustrada
como la arqueología. En lo que manifiesta su parentesco
espiritual y cultural con los hombres de la vanguardia,
sobre todo por la atracción que sobre él ejercen las



primeras civilizaciones y el arte negro (Henares Cuéllar,
2008: 15).

 

De esta misma forma, también me remito a las palabras del
poeta  y  crítico  de  arte  José  Lupiáñez,  y  que  define
perfectamente la sensibilidad y rasgos principales de la obra
de nuestro artista plástico:

Siempre me han llamado la atención en Cayetano Aníbal los
raptos espontáneos de su curiosidad que le llevan a indagar;
de forma misteriosa, en el milagro que transmite el paisaje; a
acariciar con fruición la textura insólita de algún objeto; a
intentar traducir la magia de una vieja lámpara de aceite o a
descifrar la indefensión que producen las lágrimas en aquel
rostro de la mujer que, cerca de nosotros, mueve el café de su
taza. Es decir, siempre he admirado en él su sensibilidad
despierta, esa manera de estar en alerta permanente para la
inventiva, para la propuesta. Por eso no se ha limitado a la
escultura y ha cultivado la pintura o el grabado, o se ha
interesado  por  la  arqueología,  la  ilustración,  el  diseño
gráfico, los estudios históricos o la cerámica, porque su
vocación  estética  es  plural  y  no  se  contenta  fácilmente
(Lupiáñez, 2007:15).



Habitación,
escultura de

madera, mortero
y hierro, 132 x
42 x 33 cm, 

1969

Monumento a García Lorca, Fuente Vaqueros,
Bronce y piedra caliza, 1980

Entre sus obras más señeras Cayetano Aníbal realiza en 1980 el
Monumento a Federico García Lorca en la localidad granadina de
Fuente Vaqueros por encargo del Ayuntamiento del municipio y
costeado por suscripción popular. Y en esta misma década de
los 80, concretamente en 1982 participa como ponente en el “I
Encuentro de Artistas Plásticos” celebrado en Córdoba en el
mes de abril, y en el “II Encuentro” celebrado en Granada en
octubre del mismo año en las ponencias de Escultura y de
Enseñanza de las Artes.

Sí, en su obra hay más de una segunda lectura, porque tiene
la sabiduría que con una respuesta forma, esconde varias
lecturas que están por detrás de la imagen primera. En él
cabe la reflexión del filósofo cuando dice… el arte muestra
que oculta…(Carini, 2010).

 



En  1985  se  incorpora  al  “Taller  de  Grabado  Experimental
Realejo”, participando desde entonces en todas las actividades
del  taller  y  en  ediciones  de  grabado.  Durante  esta  época
(1988)  organiza  junto  con  Juan  Manuel  Brazán  y  Ramón
Villalobos la exposición “El Arte del África Negra en las
Colecciones Granadinas”, celebrada en el Palacio de la Madraza
y siendo el responsable de la catalogación de las piezas.

Desde su incorporación, participó activamente en todas las
actividades  (exposiciones,  ediciones  de  carpetas,
experimentación de nuevas técnicas, etc.) aportando, dada
su creatividad e ingenio, ideas renovadoras, diseñando
algunos catálogos, escribiendo los deliciosos textos de
alguna carpeta, como la de “El curso de los meses”, de la
que tan orgulloso se sentía, y abriendo siempre cauces
inéditos de expresión en la importante actividad artística
del grabado (Guillén, 2005: 8).

 

El 13 de enero de 1998 es elegido Académico Numerario de la
Real  Academia  de  Bellas  Artes  de  Nuestra  Señora  de  las
Angustias  de  Granada  para  ocupar  el  sillón  Nº.  2,  para
seguidamente ingresar en la Real Academia de Bellas Artes el
10  de  diciembre  de  1988  con  el  discurso  “El  Grabado
Calcográfico  y  Granada”.

 

El tema elegido de este discurso es la Calcografía, por
considerarla como el procedimiento de grabado que parece
corresponder a las etapas más significativas de tal forma
expresiva en Granada, tanto en el s. XVII con la familia
de grabadores Heylan, como, muy especialmente  en el s. XX
con la creación del Taller de la Fundación Rodríguez-
Acosta y su continuidad en tantos creadores y talleres, en
el terreno de lo privado, o en el de la enseñanza oficial,
resultado que podemos comprobar en ediciones, estudios y



exposiciones de la estampa.

La calcografía que pasa por distintas facetas desde su
invención, es un término arriesgado de mantener, ya que
desde la utilización de planchas de cobre que dan lugar al
mismo  hasta  las  derivaciones  técnicas,  estéticas  y
conceptuales, donde ni siquiera se emplean metales ni se
intervienen  los  materiales  en  profundidad,  el  grabado
calcográfico –llamado también en hueco- se ha mantenido en
esos términos por extensión y genéricamente, incluso se
aplica al resultado final del proceso, a la propia estampa
(González Ramírez, 1998: 11-12).

Don Guido, resinas, 1985
Selene, aguafuerte, aguatinta y

raspador, 2010

Últimamente  he  notado  en  sus  aguafuertes  cómo  esas
situaciones traumáticas o desazonadoras que transmiten sus
ambientes, alternan ahora con mujeres solas, damas de la
historia o del presente, heroínas trágicas como la Mariana
que sostiene el abanico y que observa con rictus contrito,
más que el paisaje granadino envolvente y geométrico, su



propio  interior,  oscuro  de  presagios…  Sin  embargo,  en
otros momentos, el creador compone sus planchas para la
exaltación y esas donas desnudas –siempre alguna desnudez,
aunque  sea  un  seno-  de  cabelleras  voladoras,  que  se
observan en el espejo o que entibian sus pies en el agua
del río de “Septiembre”, parecen tristes de otra manera y
no están solas del todo, porque algún rostro en el fondo,
o  alguna  sombra  insinuada  las  sigue  irremisiblemente
contemplando, aunque la fiesta posible no tenga lugar más
que en la voluptuosidad de los cuerpos, que no se tocan, o
en los ojos que no se mira (Lupiáñez, 1996: 3-4).

 

Ya en la presente centuria, concretamente el 5 de julio del
2000, es nombrado Académico Conservador del Patrimonio siendo
reelegido en 2004 y 2008, dejando el cargo en junio de 2009.
Es  de  reseñar  igualmente  que  el  18  de  enero  de  2006  es
nombrado Académico de la Real Academia de Bellas Artes de
Santa Isabel de Hungría de la ciudad de Sevilla.

No  era  disculpable  el  que,  hasta  fines  del  siglo
diecinueve,  las  expresiones  plásticas   del   África
subsahariana  hayan sido consideradas desde el punto de
vista  occidental,  sólo  como  objeto  de  estudio  de
antropólogos, etnólogos, psicoanalistas y mitómanos sin
concederles más carácter estético que el artesanal, en
todo caso. Para poder estimar  esas obras en su justo
valor hay que incluirlas dentro de las coordenadas  de  la
cultura a la que pertenecen yentender que aunque no exista
en  el  lenguaje  de  estos  pueblos  ninguna  palabra  que
corresponda al significado de “arte” no  justifica que no
deba  contemplarse el suyo como tal,  manteniendo una
falsa interpretación del mismo, al no poder desprenderse
de los conceptos arraigados en el eurocentrismo (González
Ramírez, 2008: 95-96).

Terminando este breve repaso a la trayectoria artística de



nuestro artista objeto de estudio podemos afirmar, sin ninguna
duda, que Cayetano Aníbal es un creador único, fructífero e
incansable.“Un  creador  incansable  con  una  obra  plena  de
contenido. Siempre con la mirada atenta y el trazo justo y
agudo para definir. Su obra es libre, narrativa, conmovedora”.
(Martínez  Ferrol,  2013).De  esta  forma,  damos  un  repaso  a
algunas de las últimas exposiciones en las que ha participado,
destacando sobremanera la exposición retrospectiva sobre la
obra del artista celebrada en el año 2009 “Cayetano Aníbal, La
Memoria Imaginada” en la sala del Centro Cultural de Gran
Capitán del Ayuntamiento de Granada; también en ese mismo año
“Luces de Sulayr, Cinco siglos de la imagen de Sierra Nevada”
en el Centro Cultural CajaGranada Memoria de Andalucía;  la 5ª
Bienal Internacional de Gravura Do Douro, exposición colectiva
de grabado que itineró por  diversos Centros de Portugal en el
año  2010;  participando  del  mismo  modo  en  otra  muestra
colectiva  de  grabado  en  el  2011  en  el  Centro  Cultural  y
Educativo Reyes Católicos en Bogotá (Colombia) del Grupo del
Taller de Grabado Realejo así como en “Mujer.es” exposición
colectiva de grabado celebrada en la Galería Cidi Hiaya de
Granada en el pasado año 2012.



En la línea recta, aguafuerte, aguatinta, lavis y raspador,
2005

Hacia el cambio de milenio:
diversidad,  heterodoxia,  y
exploración  en  los  difusos
caminos  del  Arte  Cubano
Contemporáneo
Desde la crisis de los balseros parecía que este iba a ser la
trayectoria temática por donde se encausaría la producción
creadora en el Arte Cubano Contemporáneo. “La Regata” había
dejado  una  huella  de  evocación  dramática,  sobre  un  hecho

https://aacadigital.com/articulos/hacia-el-cambio-de-milenio-diversidad-heterodoxia-y-exploracion-en-los-difusos-caminos-del-arte-cubano-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/hacia-el-cambio-de-milenio-diversidad-heterodoxia-y-exploracion-en-los-difusos-caminos-del-arte-cubano-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/hacia-el-cambio-de-milenio-diversidad-heterodoxia-y-exploracion-en-los-difusos-caminos-del-arte-cubano-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/hacia-el-cambio-de-milenio-diversidad-heterodoxia-y-exploracion-en-los-difusos-caminos-del-arte-cubano-contemporaneo/
https://aacadigital.com/articulos/hacia-el-cambio-de-milenio-diversidad-heterodoxia-y-exploracion-en-los-difusos-caminos-del-arte-cubano-contemporaneo/


innegable  y  el  conjunto  interminable  de  embarcaciones
construidos con cualquier material que flotara y enfilaran sus
proas hacia un horizonte imaginado se convirtieron en los
signos elocuentes de un desbandarse hacia un destino incierto,
pero también una elección de supervivencia. Al Arte Cubano
Contemporáneo le resulta difícil desprenderse de las temáticas
que abordan el deterioro del entorno físico y social, las
marginaciones,  el  fenómeno  migratorio,  y  el  papel  de  su
legitimidad  ante  el  mercado  internacional  del  arte,  los
problemas  que  el  individuo  enfrenta  desde  su  situación
cotidiana,  el  reto  permanente,  con  el  que  se  vive,  han
originado  otros  mecanismos  que  se  reajustan  en  la
supervivencia,  una  manera  de  romper  la  postración,  el
escepticismo o el repliegue de la colérica desesperanza y el
hastío al margen de lo que se difunde de la escena pública,
esta se llenó de todos los personajes del infortunio, como si
 hubieran estado contenidos y disipados en el trasfondo de la
existencia  y  ahora  salieron  de  golpe  para  perpetuarse,
 convenidas  en  el  sinfín  de  alternativas  derivadas  de  la
incertidumbre cotidiana.

Por otra parte esta actitud se mostró en la asunción de una
religiosidad  como  nunca  antes,  una  exploración  de  credos
desatascados, parecía como si ahora los representantes de Dios
en la Tierra eran los encargados mostrar las tablas de la
esperanza,  el auge de la fe y los caminos ancestrales de la
devoción comenzaron a manifestarse con más asiduidad en el
sincretismo de origen africano y occidental, el catolicismo,
protestantismo  y  otras,   pero  también  un  cuestionamiento
suspicaz  del  sujeto  cada  vez  más  preocupado  por  su  lucha
individualizada  de  supervivencia  que  elude  el  dialogo
colectivo, el discurso de las mayorías y toma posesión en el
reino  de  la  introspección,  un  mirarse  a  sí  mismo,  un
purificarse de culpas ante la desconfianza en el futuro.

Una de las exposiciones efectuadas en el Centro de Desarrollo
de las Artes Visuales (CDVA) fue la primera muestra que el



tono intimista acotaba, la fragua del mito que diversas rutas
de la fe, refería al hecho de cómo ante las circunstancias,
los discursos se replegaban sobre sí mismos, generando obras
más  autorreflexivas,  marcadas  por  la  introspección  y  la
religiosidad. “Los dados de media noche”, fue la que mostró un
punto discordante con el eje temático general; “Arte, sociedad
y reflexión” de la Bienal de 1994,  una mirada divergente con
el  discurso  oficial.  Con  esta  exposición  se  acudió  a  la
enunciación  tropológica,  siguiendo  las  coordenadas  de  un
fenómeno  que  se  intentaba  validar  como  estrategia  en  las
prácticas artísticas de entonces. De ahí su conexión con una
de las tramas creadas por José Lezama Lima en su sistema
poético, constituyendo además una aproximación a un contexto
sociocultural  y  sus  circunstancias  político-económicas,  la
especialista del CDAV Caridad Blanco certifica:

Exposiciones como Los dados de medianoche (1994) Y la nave…
va (1996), guardan una relación con los objetivos del CDAV
en cuanto a promoción de lo emergente. Proyectos tras los
que había una investigación y no simples acciones para
ponderar los resultados del proyecto pedagógico nacional.
Participaban de una actitud hacia el lenguaje, definido
entonces como el “buen hacer”, a partir del retorno a los
oficios, a través de diversas expresiones, en aquel caso,
pintura, escultura y grabado, con indicios puntuales de
renovación (Blanco, 2013)

De manera casi general, los artistas seleccionados pretendían
traducir los aires del contexto en una dirección contraria a
la privilegiada por la bienal. Carlos Estévez presentó un
texto que fue dictamen y presentación de la exposición. Texto
que  junto  a  otros  –los  de  cada  uno  de  los  artistas
participantes-  ofrecía  detalles  en  el  catálogo  acerca  de
aquella  polifonía  detenida  en  lo  individual  y  sus
intersticios, memoria de un segmento de la eclosión plástica
de  ese  entonces.  Los  artistas  tenían  ya  una  sugerente
identidad visual. Una parte mayoritaria de ellos se había



graduado en el ISA luego de 1989; otros, provenían de San
Alejandro y del Instituto Superior Pedagógico Enrique José
Varona,  sin  contar  los  que  siendo  estudiantes,  fueron
seleccionados para el proyecto. La muestra alcanzó a dialogar
de manera oblicua con la monumentalidad discursiva del evento
internacional, en tanto ofrecía evidencias de las respuestas
desde el arte a los desafíos impuestos por el mercado. Fueron
los casos de Belkis Ayón en el grabado -y aún otros, en esa
misma especialidad- las instalaciones de Carlos Estévez, la
pintura de Douglas Pérez y Armando Mariño, por citar algunos
ejemplos descollantes.

El punto de partida para la indagación plástica de Belkis Ayón
es la sociedad secreta Abakuá –o ñáñigos, como también se le
denomina a este sistema religioso– y el cuerpo de mitos que ha
posibilitado la supervivencia de los modelos de comportamiento
que establece[i](1). Su obra vence las versiones trilladas de
carácter  expositivo.  La  artista  cuenta  con  sobrados
precedentes en la búsqueda artística que penetra la naturaleza
del  mito  como  materia  reflexiva,  y  logra  ofrecer  nuevos
ángulos exploratorios y especulativos, sobre todo porque su
discurso está marcado raigalmente por una conciencia sexual
que resulta casi contestataria. El mito abakuá explica la
alianza  de  dos  tribus  africanas,  el  origen  mismo  de  la
sociedad secreta, qué es exclusivamente masculina. La Sikán o
Sikaneka, personaje mítico central, es una mujer que reveló el
secreto de Tanze, pez que encarnaba el espíritu de un antiguo
jefe Ekoi. Esto se vincula a un tipo de adoración totémica de
carácter matrilineal. Era la pesca la actividad productiva más
importante  de  la  zona  del  Calabar  en  aquella  época,  y
representativa de la hegemonía femenina. El mito de la Sikán
justifica, en definitiva, la imposición de un nuevo orden
social bajo el control de los hombres-leopardos, la invasiva
“penetración” del tótem del hombre en el tótem de la mujer, la
sustitución del matriarcado por el patriarcado. Belkis trata
de desentrañar verdades veladas por los argumentos míticos y
ofrece su propia versión de los hechos. Su obra hace confluir



lo extraordinario, lo mágico, lo estremecedor, lo insólito, lo
divino, donde llama la atención el eficaz empleo del gesto
significativo,  y  la  recurrencia  al  signo  ausente  como
significante.  La  supresión  del  color  además  de  evitar  el
pintoresquismo  que  ha  caracterizado  al  tratamiento  del
folklore en buena parte de la plástica afrocaribeña, logra
sugerir el adecuado ambiente de sobrecogimiento y misterio del
entorno  ritual.   No  buscaba  simplemente  exponer  aspectos
extraídos del mito o de las ceremonias, útiles a los cimientos
de  su  poética,  sino  trata  de  explorar  sus  posibilidades
semánticas para discurrir en torno al drama de la separación,
la pérdida del complemento masculino, su consagración absoluta
a una fuerza superior, el intercambio de almas entre el hombre
y su tótem que implica un “simulacro de muerte y resurrección”
en el rito iniciático. La muerte y la resurrección están en
las  bases  conceptuales  de  la  propuesta  de  Belkis.  La
autorrepresentación  se  convierte  aquí  en  una  forma  de
simulacro,  que  provoca  fracturas  y  desplazamientos  en  el
espacio y el tiempo mítico. La ausencia de boca en los rostros
de los personajes no solamente connota secreto. Aunque en
pocas  ocasiones  se  hizo  obvio  que  máscara  y  amputación,
formaban para Belkis dos aristas de una misma consecuencia,
excepcionalmente, en una de sus últimas piezas: My Vernicle, o
tu  amor  me  condena  (1998),  una  figura  femenina  se  amputa
dramáticamente  el  rostro  como  si  retirara  su  enmascarado
silencio. Es curioso que los íremes generalmente se asocien
con  la  representación  de  un  antepasado  o  de  un  difunto.
Enmascaramiento y silencio, sinónimos de muerte o de un pasado
oscuro que nos alcanza, dictaminan el bien y el mal desde lo
ultramundano, o desde la más mundana y terca intolerancia que
suele regir la conducta de los vivos.



En el preludio del final de su vida, las obras de Belkis,
muchas de ellas con formato circular y composiciones que se
arremolinan  agitadas,  exponen  una  poética  intimista,  una
identificación alterna, de reclusión de sí misma como parte de
la vida del mito, una evasiva renuncia y la adopción de una
compostura de vivencia que convierte el mito como parte de una
personal  supra-realidad  de  la  que  participan  ambos.  Estas
adoptaron títulos cada vez más elocuentes de contradicciones
que entremezclaban la maduración lógica de sus reflexiones
como  sacudidas  reveladoras  de  un  intenso  y  conflictivo
monólogo interior: Déjame salir (1997), Desobediencia, Acoso,
Perfidia, Intolerancia, Hay que tener paciencia, Siempre hay
algo que se nos escapa o lo inevitable (todas de 1998). En
ocasiones  la  artista  se  apoyaba  en  recursos  tautológicos
empleando citas de otras piezas suyas, no sólo para enfatizar
determinados asuntos, sino para aludir al carácter secuencial
y cíclico de la tradición. Belkis concentró buena parte de sus
trabajos en aquellos aspectos del mito-rito ñáñigo que se
referían a la transgresión, a la culpa, al castigo. Pero, para
ella, en la muerte coincidía la condena y “el privilegio de la
inmortalidad”.

Tan sólo un tiempo más tarde se impuso una reflexión sobre la
curiosa re-potenciación de los géneros en el espacio de la
pintura sardónicamente tradicional. Entonces la crítica fue
capaz de percibir que el rebrote de lo genérico no era más que
un subterfugio, otra suerte de subtexto que en la apariencia,
o en la legitimidad, de seducir al mercado, convertía a cada



inocente bodegón en un hervidero de ciframientos semánticos y
de alusiones que en modo alguno “traicionaban” el compromiso,
lo  sutilizaban,  lo  matizaban,  y  lo  transfiguraban
artísticamente. Toda esta historia zigzagueante y fragmentaria
conduce  a  pensar  en  una  interdisciplinariedad  mutable  y
enriquecida  por  la  falta  de  fronteras  de  un  arte  que,
anclándose e inspirándose en las mil transgresiones de la
plástica  cubana  de  decenios  anteriores  -no  sólo  de  “los
ochenta”- no desea saber de confines ni de dudosas claridades
críticas.  Hasta el 95 pudo decirse entonces que el discurso
crítico logró interceptar de alguna manera -los modos y los
resquicios  que  le  dejaban-  la  política  institucional  del
repliegue. Las exposiciones que se sucedieron entre los años
94 y 95 se interesaron en reivindicar el peso del género como
manera de afincar “lo específico”, frente a la bifurcación y
la experiencia estética abierta.

Para algunos, la crítica se encargó de aclarar que el género
no suponía sino un nuevo subterfugio, coartadas de ciframiento
del sentido todavía vigente, de modo subliminal u oblicuo la
mayoría  de  las  veces.  Articulación  aprovechada  a  modo  de
ganancia o buena racha, por los de “aquí” y los de “allá”,
para posesionar un arte complaciente con el consumidor de la
nueva  demanda.   El  detrimento  de  la  calidad  artística
posesionó  un  objeto  ferial  alejado  de  las  verdaderas
motivaciones que habían caracterizado la poética y el discurso
artístico de la “década prodigiosa”. En este espacio de feria 
podían  ser  conseguidos  a  precios  “divertidos”  como
curiosidades, souvenir para  turistas del socialismo tropical
a lo cubano,  justificado por el propio artista como salvadora
solución  ante  la  supervivencia,  el  reajuste  de  calidades,
determinado por las exigencias  del benefactor-patrocinador
para después de engullirlos, circularlos en el “negocio”.

Proliferaron formulas fácilmente vendibles, la mediocridad, la
banalización de temas, así como el retomar soportes y técnicas
convencionales.  Salvo  algunas  excepciones,  la  calidad



estética-artística de la producción plástica se sacrificaba a
la lógica evolutiva del progreso alcanzado y su compromiso con
la contemporaneidad y la cubanía:  comenzaría a priorizar sus
esferas de acciones fuera de su contexto de origen, a riesgo
de colapsar la tan comentada incidencia social del arte como
tarjeta de presentación, razones claves que los actores del
fenómeno cultural “Proyecto Castillo de la Fuerza”, habían
intentado  infructuosamente  advertir  y  que  ahora,  ante  los
nuevos  acontecimientos,  era  necesario  suavizar  las  ásperas
intransigencias que habían generado artistas e instituciones
en las búsquedas de vías y métodos de soluciones negociadoras,
para emplear a modo conveniente lo que había sido legitimado
como  prohibido.  Pero  los  años  noventa  experimentaron  la
tragedia del espejismo. Si los ochenta se vivieron a expensas
de la tragicomedia y la farsa con propuestas artísticas de
mayor  estructuración  conceptual  y  de  fuerte  connotación
significativa.  La  propia  opinión  del  destacado  y  polémico
crítico de arte Rufo Caballero aclara:

(…)  Los  noventa  fueron  la  caricatura  de  sí  mismos,  una
tragedia  de  autorreconocimiento,  cuyos  ecos  sicosociales
llegan a nuestros días. La propia crítica se sintió burlada
(…)  las  estrategias  del  discurso  artístico  frente  a  la
hostilidad de las circunstancias comenzaron a parecer el
colmo de la inteligencia, de la adecuación, de la mutación
legítima, de la negociación, pero con los años vencieron las
circunstancias y el arte cubano se hundió en las fauces de un
hedonismo complaciente que hacía el juego a la claudicación y
de alguna forma, al cierre de los espacios antes dedicados a
la vanguardia, (…) el arte cubano transitó de la tropología a
la tautología, de la armadura al trauma, de la insinuación al
engaño (Caballero, 2007).

La Bienal fue en ese momento un intensificador de pulsaciones
culturales de las diferentes regiones y culturas,  se fue
convirtiendo  en  un  espacio  de  intercambio  entre  los  que
participaron en estos eventos ante la necesidad de aprehender



la heterogeneidad de respuestas artísticas, ante las diversas
circunstancias del mundo contemporáneo globalizado, convidaban
a  colocar  en  el  debate  del  arte,  tópicos  propios  de  las
culturas subalternas. La VI Bienal de la Habana de 1997 tuvo
como  eje  temático  central  El  individuo  y  su  memoria,  una
versión periférica del “ser o no ser”, que ha tenido que
acudir al registro de la memoria como vía de subsistencia y
autoconservación,  por  lo  que  se  ha  convertido  esta
introspección en un recurso que genera poder ante el control
que  sobre  la  memoria  intentan  ejercer  las  hegemonías
culturales, aunque también se ha convertido en un tipo de
industria que desde la sobredimensión de las tradiciones se ha
convertido en un lucrativo negocio para “vivir del pasado”,
algunos se obligan en olvidar a partir de las huellas que
laceran el imaginario, al sumar un grupo de hechos y eventos
que marcaron una etapa, que aún perviven en las huellas del
presente, la actualización de su mirada reflexiva y hasta el
encanto de la historia y la narración actual, le otorgan el
sello de “novedad” e interés de los medios y las instituciones
encargadas  de  legitimar  la  historia  de  los  hechos  hasta
convertirlo en valor artístico, una relación con el viso de lo
desconocido, interesante y rememorativo.

Parece que al tercer mundo no le queda más remedio que sacarle
lasca a su pasado para atraer en el presente anécdotas y
sucesos desconocidos  para la nueva generación centrista, es
por eso que algunos teóricos y especialistas se han encargados
de clasificar mas allá de lo socio-psicológico, los estudios
de estas remembranzas como: memoria oficial, real, residual, –
esta  última  considerada  altamente  tóxica-,   individual  y
colectiva. El tratamiento de la memoria en el arte cubano se
encontró ante el reto de abordar un tema cuya expresiones de
singularidad definen un conjunto de análisis que se insertan
entre la colonización y los problemas actuales de la sociedad
contemporánea cubana, frente a un presente que usurpa todo
vestigio  de  orientación,  la  memoria  se  convierte  en  un
sustrato ideológico emergente ante los imperativos y urgencias



del presente: La historia nacional, las prácticas culturales
ocultas en el tiempo, los bajos oficios y otras expresiones de
las tradiciones culturales como parte de un patrimonio dormido
de la identidad.

Como parte de la tematización de la memoria colectiva la obra
de José Ángel Toirac parece acceder al lado oscuro vigente,
hasta las ruinas sombrías de una ciudad fantasmagórica, que
parece dialogar con el desarraigo y los espacios en ruinas de
esa multiplicidad de  pasado–presente, de tiempo dilatado y
espacio contraído, que se ha convertido en este retrotraer en
un elemento de autenticidad que se impone en medio de un
patrimonio polifónico y afrodisiaco, que busca el encuentro
con lo impedido y lo añorado. Tenemos lo que a usted le gusta
y lo que aun no sabe que le gusta (1997); es una instalación
que  combina  diferentes  formas  de  articulación  de  recursos
expresivos para construir un discurso expectante, una puerta
donde mostrar desde lo legitimo y lo prescindido, una manera
de transitar por diferentes espacios, ruinas arquitectónicas y
humanas,  coexisten  en  un  mismo  lapso.  La  preparación
intelectual  y  artística  del  discurso  va  ser  la  principal
problemática  para  enfrentar  los  retos  que  impone  la
contemporaneidad  en  las  circunstancias  socioculturales
actuales y evadirse de conservadurismos y prejuicios.  El
cuestionamiento y la superación de las nociones ontológicas de
la identidad, gracias a la profunda aprehensión de estos han
colocado al arte en una posición emancipadora y liberadora,
este  artista  ha  continuado  el  trayecto  indagatorio  para
revelar sus visiones críticas sobre la realidad, sobreviene
una sensibilidad que impone como novedad la apropiación y
revestimiento de los modos de representación tradicional. Las
nuevas visiones críticas de la realidad tratan de reelaborar
una  fecunda  relación  entre  el  artista  y  la  cartografía
cultural con nuevos procedimientos, actualiza y participa en
la construcción de una identidad inclusiva que desdibuja la
historia colonial, la religiosidad extendida, recuperar  el
anonimato  revalorizando  lo  popular,  lo  cotidiano  y  las



autenticas tradiciones, donde están implicadas, la sociedad,
el arte y la cultura.

Carlos  Garaicoa,  es  quien   le  otorga  sentido  o  atributos
plásticos a los canijos parajes de una Habana arrinconada,
extraídas de los derrumbes y los abandonos, su fotografía
documenta la ambientación, desplaza lo sociológico hacia el
discurso ontológico sobre la sustancialidad de los objetos en
el  tiempo,  atrapa  modulaciones  cronotópicas  mediante  la
reconstrucción de un ambiente otro, el objeto aleatorio se
desplaza hacia la idealización de un erial imaginario, que
emerge desde una metáfora; relación entre la creación de una
nueva  realidad  y  la  realidad  misma,  su  accionar  sobre  la
ciudad  -desde  las  metáforas  del  templo-  se  ha  dirigido  a
edificar desde el arte la ciudad ideal,  convirtiendo las
ruinas en ornamentos y elementos de su ideal estético.

La instalación  Donde sueña el Demiurgo de Carlos Estévez,
constituye  una  especie  de  heterónimo;  sin  llegar  a  la
egolatría,  dimensiona  las  circunstancias  creativas  de  una
generación que posee un amplio potencial espiritual en medio
de las más disimiles condiciones materiales adversas. Se trata
de una metáfora sobre las interioridades y contradicciones de
la voluntad humana. La vertiente antropológica atina a emplear
nuevos elementos formales de expresión más allá de los propios
recursos con los que se edifica el discurso en el ambiente-
instalación -ramas, tiras de colores, tierra, objetos diversos
u otros elementos visuales- que redundan en una metodología de
fundación  de  lo  antropológico.   La  obra  de  Lidzie  Alvisa
Imposible negar lo vivido, logra instalar en el registro de un
discurso  propio  de  gran  impacto  comunicativo  un  ambiente
clínico hábilmente reconstruido , evocativo y semantizado ,
mediante el empleo de la fotografía como impresión gnémica de
la vivencia, le impregna al suceso la odisea de convertir la
experiencia  interior  en  acontecimiento  socialmente
significativo, favorece un discurso abierto que rebasa los
límites de la estructura la remembranza somatológica en la que



la  sensibilidad  intelectiva  le  impregna  el  brillo  de
apariencia.

La obra de Ernesto Pujol El vacio,  es el enunciado de la
contradicción  arraigo-desarraigo de la memoria sometida a
aproximaciones  preferentemente  diferenciadas   ya  no  en  la
descripción del trance migratorio, sino en el estatus del
sujeto que se ha convertido en emigrante por determinadas
circunstancias que le son ajenas  -como consecuencia de la
operación Peter Pan-. El éxodo como alternativa de los sujetos
de  una  cultura  subalterna  lo  lleva   a  convivir  con  un
sentimiento de pérdida de su patrimonio identitario y de una
zona de la memoria en el que rebasa su status a partir de la
convicción  de  que  por  los  actos  de  la  reminiscencia  se
convierten en estampas provisionales,   que constituyen una
cualidad viva formadas por imágenes incompletas manifestadas
por una visión espectral de cierto hechos, objetos y sucesos
como evidencia de emigrar también a otros marcos conceptuales
afectivos y  expresivos.

Los vestigios que marcaron, en un momento concreto, que han
sido  aceptados, sufridos, examinados desde  lo bueno y lo
malo de la existencia,  en un medio completamente diferente,
en un mundo diferente,  han sido sepultados  por un ejercicio
justamente hegemónico, consagratorio. Sus efectos demoledores 
son signos de los tiempos para individuos que han conocido y
admirado  cosas  que  ya  casi  no  se  admiran,  vieron  vivas
verdades  que  están  ya  casi  muertas;  en  fin,  valores  cuyo
descenso o derrumbe es tan claro, tan manifiesto y tan ruinoso



para sus esperanzas y sus creencias, como el descenso o el
derrumbe de los títulos, las monedas que fueron en su momento
considerados  valores  inquebrantables.  La  obra  de  Eduardo
Ponjuán pone en evidencia, cierta zona de la naturaleza del
ser que compulsan a actuar a partir de incitaciones que no
responden  a  circunstancias  experimentadas,  sino  trasferidas
como modelos epistemológicos, patrimonio compartido en cuanto
acumulación  de  experiencias  ajenas,  transmitidas  por  los
vehículos de significados nos permiten aprehender la realidad
a partir de la elaboración mental e imaginativa propia de una
realidad fitomórfica, un collage de efigies trasmitidos desde
tiempos evocativas de  la historia;  símbolos que se articulan
como  parte  del  registro  gráfico  de  la  memoria  colectiva,
iconografía  de  objetos  heredados  de  claves  cognoscitivas
arquetípicas preestablecidos, además de nociones sobre este
que no responden a circunstancias experimentadas, pues más
bien han sido consolidados históricamente,  como parte de una
memoria enciclopédica, una sumatoria de objetos y fenómenos, 
que su evocación misma reconstruye y deconstruye en nuevas
alocuciones.

Yamilis Brito traslada la memoria contenida en las piedras
hacia la memoria de los nombres, efectuado en algo similar la
memoria  con  los  nombres  de  las  calles  que  connota  su
particularidad genésica: al cambiar la realidad del espacio,
las historias se disuelven en nuevas historias que se cuentan
como una entidad dinámica que se re enuncia constantemente y
se  impregna  en  la  piel  de  la  ciudad  como  un  tatuaje,
singularidad que irradia del signo léxico más que del suceso u
objeto, narrando a partir del signo una nueva historia que
tiene que ver con la experiencia personal como un rejuego
taxonómico en los nuevos mitos de la realidad citadina. El
grabado  como  medio  expresivo  fundamental  y  sus  técnicas
demuestran el antecedente gnémico de la ciudad como una de las
primerias impresiones de la historia de la ciudad -que asumió
posteriormente la fotografía-. Las técnicas de la xilografía,
linografía  y  colografía  articulan  los  matices  texturales



evocativos de los diferentes registros de la memoria en el
proceso  de  aprehensión  de  la  realidad  y  estructuran   la
sintaxis instalativa  para acceder a la mayor diversidad,
riqueza  expresiva  y  complejidad  como  una  vertiente
combinatoria:  grabado-escultura,  grabado-ambiente,  grabado-
instalación  que  justifican  de  algún  modo  la  propia
manipulación de las tradicionales técnicas del oficio para,
fragmentarlo, negarlo, dispensarlo, camuflarlo, lo que hace
que no sea dependiente del típico compromiso representativo. 

El environment Taller de Reparaciones de René Francisco, 
resulta  una  propuesta  ingeniosa  de  objetos  funcionales
convertidos en reservas alegóricas,  funciona como parte de un
ejercicio  lógico–hermenéutico  en   un  espacio  sensorial
evocativo de toda el universo visual-sonoro de la dinámica
productiva propio de un taller mecánico, que se superponen en
otro  estado  del  pensamiento.  La   memoria  actúa  de  forma
subconsciente,  el artista somete a una alta intensidad de
sensaciones la experiencia estética del espectador conservada
en el registro de la vivencia como vestigio en el que se
mezclan  los  procesos  racionales  del  pensamiento  y  las
actitudes  surrealizantes  inescudriñables   de  la  razón  
convirtiendo al espectador en un espectador psicoanalítico,
reparador de las fantasías que recomponen el reconocimiento de
diversos instantes del mundo interior y la memoria social, no
solo se trata de reparar los objetos de la memoria, sino
salvar  de  la  desmemoria  el   registrador  gráfico  de  la
identidad.

El sustrato conceptual de Sepultados por el olvido, de Lázaro
Saavedra  localiza  la  posibilidad  de  reproducir  valores  a
partir de la confrontación de la memoria del “Yo” con los
argumentos  del  “Otro”.  La  memoria  se  nos  encima  como  una
emergencia sociocultural, repasa un poco las memorias de los
espacios  en  los  diferentes   momentos  de  la  historia  para
reconstruir en el presente los elementos de referencias ya
relegados por el tiempo de una época diferente en las que se



han vivido destinos completamente heterogéneos, la ambigüedad
del discurso es una apelación a la memoria histórica, social e
individual  en  el  que  los  relatos  de  los  hechos  llegan  a
nuestros  días  mediante  una  referencia  subyacente,  una
evocación que puede ser distorsionada o en correspondencia con
una verdad que se desprende de la lógica que justifica los
hechos  en  consecuencias  con  las  circunstancias  en  que  se
producen y que no pertenecen precisamente a la huella gnémica
de cada cual , sino que cada cual se apropia de la memoria
ajena  y  elabora  o  fabula  nuevas  historias,  sencillamente
distintas como recuerdo ilusorio evocativo.  

La instalación escultórica Archipiélago de mi pensamiento, de
Alexis  Leyva  (Kcho)  pretende  romper  a  ultranza  con  la
convención social, para convertirse en una mitología personal,
en un intento de buscar una identificación con el espectador y
una  invitación  a  una  práctica  reflexiva  cargada  de
implicaciones que la convierten en el obelisco del ostracismo
moderno.  El  acercamiento  a  la  metodología  Povera,  es  una
escisión  entre  la  actividad  creadora  artística  y  otras
actividades humanas, por ello se adentra en la huella material
de los eventos, como punto de referencia significativa en su
mundo  propio,  lo  que  hace  que  le  otorgue  una  carga  de
singularidad  referencial  entre  la  experiencia  personal  y
ciertas  zonas  de  la  memoria  social,  apropiándose  de  los
niveles más rudimentarios de los objetos sencillos que surgen
y maduran como los sucesos de la vida:  los restos de botes,



remos,  velas,  propelas,  son  los  signos  elocuentes  de  un
proceso alegórico al irregular éxodo migratorio, a partir del
impacto que se graba en la reminiscencia individual,  cuya
despersonalización incorpora a ciertas zonas de su orientación
creadora. 

Los  subterfugios  lingüísticos  empleados   por  la  nueva
generación  son los intertextos acerca del arte que recuperan
el  oficio  y  los  géneros  en  apropiaciones  y  versiones
disfrazadas  a partir de una perspectiva de renovación. La
estrategia  hedonista  nada  tiene  que  ver  con  las  utopías
pasadas, aunque los diferentes roles que se asumen desde la
postura  cínica  convierte  la  seductora  posibilidad  de
reconstruir apropiaciones  ya recreadas en otro momento de la
historia del arte cubano; la aleatoria ruptura enuncia el
deseo de la desacralización  icónica convertida en metáforas.
Los  sintagmas  más  impresumibles  trataban  de  certificar  el
giro: la recolocación del paradigma estético, el volumen de la
metáfora,  la  vuelta  del  oficio,  entre  otras,  eran  ideas
encargadas de sustentar, o sustantivar, el cambio Todavía en
el 96, y buena parte del 97, quedaban los ecos de cierta
jovialidad, no obstante los descuidos y los abandonos, la
pérdida  del  clima  de  confrontación  de  ideas  que  había
distinguido  el  horizonte  cultural  de  los  ochenta.  Con  el
tiempo empezó a sentirse el cansancio; otro elemento se unía: 
el  intento  de  rápida  respuesta  a  un  mercado  incipiente,
discontinuo,  que  desconcertaba  al  artista.  Los  grandes
creadores continuaron promocionando y vendiendo sus obras con
naturalidad, con profesionalidad, sobre todo en el circuito
internacional  (o  en  el  espacio  de  descongestión  que
afortunadamente  significaba  y  significa  la  Bienal  de  La
Habana), pero el creador de un nivel medio se preguntaba cómo
tentar a un mercado que no siempre era el más exigente.

Luego sobrevino el II Salón de Arte Cubano Contemporáneo en
1998, y fue ahí que decididamente los críticos se sintieron
desarmados, sin “iluminación” para entender y ensanchar la



mirada. Ya no era exactamente la tropologización, o por lo
menos no molestamente; ya el apego al género devenía apenas
una presencia más dentro de una amalgama incorregible de muy
diversas  proposiciones  ideoestéticas,  no  comprimible  a  los
compartimientos de los moldes de las estáticas “metodologías”.
El Proyecto curatorial Ciudad metáfora para un fin de siglo
fue una epidérmica,  alejada dimensión y pomposa denominación
temática del II Salón Arte Cubano Contemporáneo; una de las
limitaciones de éste, a pesar que  la inauguración tuvo un
catalogo de excelente calidad, además de varias exposiciones y
proyectos curatoriales colaterales como parte del Salón: “En
Tiempo”,   “Del  shopping  bag  a  la  jaba”,  “La  exposición
personal de Chago Armada” -fallecido en 1995- y el proyecto
curatorial “Jao Moch” de José Ángel Toirac y Meira Marrero
Díaz.  “En Tiempo”,  realizada en el espacio exhibitivo Salón
de  los Embajadores del Hotel Habana Libre en el que se
evidencia  el  indicio  de  reiterar  el  viejo  prejuicio  de
espacios exclusivistas de los artistas llamados “consagrados”
-denominación  muy  cuestionada,   pues  la  madurez  o  la
coronación se debe a  circunstancias creativas particulares – 
contradicción  que  genera  nuevamente  la  incoherencia  de
contemplar obras de cierta madurez y la promoción de otras que
no presentan la debida calidad artística independientemente de
la  edad   de  sus  creadores,  por  lo  que  no  existe  un
delimitación de la calidad promocional de unos y otros .

La otra cara de la moneda se trasluce como resultado de un
ejercicio inminente de un señuelo de intencionalidad critica,
la imposición desde el arte y sus postulados,  preconcebidos 
y establecidos a partir de la institución y sus órganos de
promoción  y  realización:  matiz,  que  se  infiere,   por  la
estrechez  del  marco  curatorial,  fuerzan  a  las  propuestas
expresarse dentro de ese molde, al no tener una convocatoria
abierta. Aún así, este modelo no sostiene una tesis sólida, la
incoherencia discursiva se manifiesta en la selección  de
obras  y  proyectos  curatoriales  representativos  de  las
provincias,  algunas portadoras de obras valiosas,  no se



insertan con la exigida calidad como resultado de una adecuada
calidad de la selección representativa de lo mejor de cada 
localidad -síndrome “del Salón con todos” del I Salón-,  pero,
por supuesto  no todo lo mejor. El título o eje temático del
proyecto curatorial del salón tiene la intención de presentar
la ciudad como una metáfora, buscarle una imagen alejada de la
realidad  de  los  paradigmas  convencionales,  abrirse  a
perspectivas que los artistas asumen desde lo individual. La
ciudad se convierte en un tema, lo que significa un  término,
que también significa búsqueda desde lo urbano. La encrucijada
conceptual se aprecia entre los procesos que ocurren y son
parte de los discursos artísticos entre lo cotidiano y lo
histórico de la ciudad , se vislumbra como la alternativas de
legitimar  lo  cotidiano  identificado  como  arquetipo  de  lo
cubano,  como  una   perspectiva  crítica  y  su  función
enfáticamente social, una reiteración consecuente de hablar
sobre  lo  mismo,  ya  sea  desde  su  referente  critico  o  de
naturaleza social, obras que no dicen mas allá de esas cosas
que ya son sabidas, estrechando la puerta para un discurso más
investigativo, novedosos y abierto a hacia lo diferente, lo
nuevo, novedoso y a la vez significativo. La incertidumbre la
aclara Caridad Blanco, comprometida curadora del II Salón, con
su intervención en el conversatorio organizado en el Centro
Wilfredo  Lam,  invitada  a  esa  institución  para  debatir  y
reflexionar  los resultados de la segunda edición del Salón de
Arte Contemporáneo Cubano:

El salón no pretendió erigirse en una muestra de tendencias,
sino que trató de hablar en un lenguaje tropológico, que es
uno de los recursos estratégicos del arte cubano de los
noventa…es importante entender que el mismo recurre a lo
heterónimo, a esa ciudad de la que hablamos y tiene reflejo
también en la literatura, por lo que se trató de intervenir
sobre los discursos de los artistas (Blanco 1999: 11). 

Una  de  las  aristas  que  se  reconoce  por  parte  de  los
especialistas participantes en el debate sobre los resultados



del Salón es la incapacidad de reconocer la legitimidad de los
cambios que se operan en los discursos,  descubrir dentro la
aparente reiteración de esos cambios o giros que se producen
constantemente en las poéticas y discursos de los creadores
plásticos,  pues se sobredimensionan más aquellos aspectos
extrartísticos, especialmente aquellos que van más allá de los
componentes de organización de un evento. En ocasiones se
trata de exigir una producción creativa y novedosa en cada
momento a los artistas de acuerdo al criterio teórico que se
maneja,  tal  como  si  la  producción  creadora  pudiera  estar
condicionada por el especialista, en vez del creador y sus
motivaciones.  Lo  que  se  pone  en  aceptación  es  el  propio
criterio sobre arte, respecto al criterio de lo que no lo es
por  parte  de  los  especialistas,  la  singularidad  con  que
trabaja la crítica,  es que ésta se apoya más en la sintaxis
de la obra con su curso lógico del lenguaje y los estilos, en
vez  del  examen  del  método  creador  y  la  calidad  de  la
construcción discursiva. La influencia de los estilos de los
maestros de la plástica demuestra la carencia de originalidad
como otro de los aspectos señalados al salón: la copia, o sea,
se asume que los propios jóvenes emergentes han empleado la
mimesis de las soluciones plásticas de los “consagrados”, como
una vía de legitimar en el discurso propio, el discurso ajeno;
sin embargo la opinión de algunos artistas – invitados a este
conversatorio- refieren que en determinado momento de la obra
de  los  autores  establecidos  pueden  encontrarse   múltiples
influencias  de  los  referentes  cercanos;   tanto  del  arte
universal como de la propia historia del arte cubano, lo cual
certifica que con el interés por mostrar un panorama plástico
en efervescencia, las muestras carecen del nivel formativo y
de  maduración  necesaria  en  la  obra  de  los  creadores  más
jóvenes.  En  entrevistas  recientes  realizadas  a  algunos
especialistas del Centro de Desarrollo de las Artes Visuales
(CDAV)  participantes  en  aquel  evento  se  pueden  conocer
opiniones como:

…con el tiempo y la práctica de vida se demostró que no



todo fue malo;  el apresuramiento por certificar la calidad
del salón condujo a lacerar el prestigio profesional de
muchos de los críticos y especialistas involucrados en el
mismo; máxime cuando aquel conversatorio nos sorprendió,
pues se desconocía de antemano el objetivo real del debate,
quizás temerosos por la inseguridad; un poco como para
originar un culpable manifiesto del supuesto disparatar,…
finalmente muchas de las obras exhibidas como selección del
catálogo  actualmente  constituyen  ejemplos  de  obras  
paradigmáticas, como son las de Geysell Capetillo, Ángel
Ramírez, Rafael Gómez, Esterio Segura, Tania Brugueras,
Kadir  López  y  otros,  de  consabida  calidad  artística-
estética (Person, 2013).

La propuesta conceptual de este tema centraba una dirección de
orientar el discurso de los artistas al ceñirlos al tema en
cuestión.  Este  presupuesto  teórico  como  fundamentación  del
proyecto curatorial sólo podía ser satisfecho por unos pocos
artistas cuyas orientaciones plástica estuvieran dirigidas al
tema de la ciudad –tema sobre el que de alguna manera la
Bienal en varias ediciones se pronunciaría-. Sin embargo, la
propia  dimensión  del  salón  abarcó  mucho  más  allá,  por
determinados “compromisos”, por lo que la magnitud de este se
fue por encima de los limites mismos que se proponían. Además
de estar obligado a éste, su presunción era demostrar de una
manera  indirecta,  encubierta  o  mediante  una  sucesión  de
metáforas,  la  condiciones  objetivas  del  propio  contexto
sociocultural. La intención de por sí estaba preconcebida;
nada nuevo afloraría en esencia desde el lenguaje plástico,
sino  la  manera  de  demostrar  por  medios  de  los  recursos
expresivos  de  las  manifestaciones,  virados  al  revés  o  de
cualquier forma,  las condiciones del contexto que matizaron
la escena plástica de los ochenta.

El salón del 98  de manera muy sutil intentaba demostrar la
hipótesis  de  que  en  la  plástica  solo  existía  una  manera
distinta de decir lo mismo que ya había sido dicho en otro



momento. Esta vez, la crítica se encargaría de mostrar cómo el
poder institucional podía intervenir en el discurso de los
artistas  -típico  pie  forzado-  en  el  que  dijeras  lo  que
dijeras,  podrías  optar  por  decirlo  de  las  mil  maneras
posibles. A fin de cuenta el discurso resultaba tautológico,
al amparado por los paradigmas estéticos del arte, más sutil,
esbelto,  refinado  y  al  mismo  tiempo   igualmente  cínico  -
calificativo que la critica había acuñado sobre el discurso de
los artistas en ese momento de la historia del arte cubano-,
lo que pasa es que no supieron en su momento entender las
intenciones de los creadores en el preciso instante en que a
estos  no  le  quedó  otra  alternativa  que  burlarse  de  la
institución, desacralizarla, como símbolo del poder. A fin de
cuentas los creadores que se respectaban, no participaron o no
quisieron  ser  conducidos  al  juego  de  intersticios  de  la
institución, conocedores de antemano sobre las intenciones de
la  teoría  optaron  a  fin  de  cuentas,  por  las  ofertas  del
mercado de las instituciones foráneas que se habían encargado
de  legitimar  el  cambio  y  ser  más  condescendiente  en  el
reconocimiento del talento artístico local con opciones mucho
más ventajosas.

En esencia esas propias llamas quemaron a su patrocinadores,
una trampa conceptual que solo pretendía demostrar que la
última palabra la tenía la teoría, no solo por el poder que le
asistía como institución sino que  también superarían a los
creadores plásticos que en otro momento habían sacado la tumba
de  Marcuse  para  airearla  en  la  escena  pública  de  la
institución; un nuevo cuestionamiento de la capacidad para
dirigir la producción creadora planificada y estructurada como
en otros tiempos. Los artistas seguían sorteando obstáculos,
viejas pendencias y vendettas aplazadas se manifestaban de una
u  otra  manera.  Lo  anterior  lo  corrobora  la  urgencia  de
organizar  “el  debate”,  el  conversatorio.  Los  propios
estrategas, convencidos de que “era peor el remedio que la
enfermedad”, necesitaban un responsable; el curador oficial,
un nuevo agente que en el conflicto de antaño había servido de



 mediador,  esta  vez  como  se  dice  en  otros  ámbitos,   el
culpable tenia nombre y apellidos.  A fin de cuenta, los
plásticos  asumieron  el  reto  y  quedó  demostrado  en  el
transcurso del tiempo que la plástica sí podía saltar el muro,
las terribles obras que fueron calificadas en ese momento,
demostraron la energía y entereza de un discurso sentido,
sincero y profesional . 

La fisuras arraigadas en otros tiempos entre la institución
arte y los artistas,  se expresaron de alguna forma mediante
la invitación no cursada a la participación y el rechazo de
algunos a no participar. Un balance realizado por algunos de
los especialistas conjeturaba que la preferencia era exponer
en salones internacionales de arte, incluyendo la Bienal, lo
que  significa la confrontación de la obra con los mecanismos
del  mercado  del  arte  y  las  posibilidades  de  realización
personal que ofrecen ciertos medios del arte internacional a
las ofertas de las instituciones nacionales, las exposiciones
realizadas en el extranjero presentaban una calidad artística
superior a las mostradas en el territorio nacional como: Cuba,
un mundo posible; Mundo soñado, Cuba siglo XX, Historia de un
viaje, entre otras.

El jurado de curaduría integrado por Magda Leana González,
Dannys Montes de Oca y Liana Ríos decidió entregar un premio
único al proyecto de Meira Marrero y José Ángel Toirac “Jao
Moch”, Homenaje a Antonia Eiriz , pues éste de alguna manera
mostraba la esencia de las problemáticas de la cultura cubana
en la contemporaneidad a partir del análisis de los efectos de
la relación arte-mercado en las que estaban involucrados un
grupo  de  creadores  plásticos   a  nivel  local  y  la
redistribución de los espacios de inserción de la producción
plástica contemporánea de una zona de la producción artística
marginada  por  los  criterios  habituales  de  valoración  y
jerarquización  social  de  lo  artístico.  El  titulo  de  la
exposición es un juego fonético de la expresión inglesa “how
much”  (¿Cuánto?),  esta  focaliza  su  centro  de  interés  y



reflexión en una Feria de arte y artesanía,  típico lugar
donde resultan evidentes las relaciones de cambio del objeto
artístico. La exposición agrupa una serie de obras y objetos
que ponen en evidencia el abanico de valores que van desde la
producción  artística  hasta  una  producción  realizada
sencillamente para cubrir necesidades económicas inmediatas.
 Este proyecto tuvo espacial interés en seleccionar y mostrar
para la exposición  a autores no habituales en la lista de
exhibiciones de esta ciudad de manera que éste funcionara en
sentido más inclusivo que exclusivo, haciendo circular nuevos
nombres o re promocionando otros que hace ya algún tiempo
salieron de escena (en algunos casos no de forma voluntaria).
Lo significativo del proyecto curatorial es que señaliza las
condiciones originadas en la isla a raíz de la despenalización
del dólar estadounidense en 1993  que propició una ruptura en
las condiciones de promoción de las prácticas artísticas no
determinadas  por  el  mercado  en  otro  momento,  y  bajo  las
actuales condiciones económicas y las demandas del mercado
exterior de un tipo de arte que fuera expresión del color
local,  el  entreverado  exotismo  regional  que  identifica  la
cubanía en el espacio caribeño como certificación de futura
circulación  global.  “Jao  Moch”  toma  como  referente   las
consecuencia de las problemáticas socioculturales  de los años
setenta que derivaron en la salida de la escena plástica de un
grupo de creadores por presentar una obra “problemática” para
el contexto de la Revolución en sus años iniciales, como  es
el caso de Antonia Eiriz quien fue calificada de “conflictiva”
por una obra neofigurativa que expresaba otra realidad del
momento  histórico y después de muchos años, por azar de la
vida, apareció en el barrio del Juanelo en las afueras de la
Habana -hoy municipio de San Miguel del Padrón- con un grupo
de talleres de arte popular por iniciativa propia con personas
de la comunidad que originó lo que hoy podemos conocer como la
Escuela Cubana de Papier Mache (Meira 1998). Casi en el ocaso
de su vida, ante la pregunta largamente incontestada sobre los
motivos por los que dejara de pintar a finales de la década
del  60´,  recluyéndose  en  su  casa,  lejos  de  la  dinámica



institucional y oficial del arte, la artista e intelectual
cubana, le respondió al pasado, el presente y a la posteridad:

Cuando me hicieron esos comentarios de que mi pintura era
“conflictiva”, llegue a creerlo. “La tribuna…” por ejemplo se
iba premiar y no se premió a raíz de las criticas. Un día vi
todos mis cuadros juntos por primera vez en mucho tiempo, y
me dije a mi misma: Esto es una pintura que expresa el
momento en que vivo. Si un pintor puede expresar el momento
en que vive, es genuino. Así que me absolví (Fernández 2013:
35).

La polémica de “lo culto y lo popular” que resaltó al debate
teórico durante el decenio de los 80´s, -aunque no quedaron
saldadas- permitió abrir el diapasón del arte cubano, hacia
una convivencia en el discurso artístico de cubanidad “lo
cotidiano  y  lo  Kitsch”,  otra  nueva  manera  de  examinar  la
realidad inmediata, además del humor,  en las que resultaron
paradigmáticas las propuestas del grupo Puré en el segundo
lustro del decenio de la década prodigiosa.  Ahora, en el
decenio  de  los  90`s,  muchos  creadores  con  una  formación
académica rigurosa y profesional reivindicaron esa vocación de
acuerdo con los imperativos del mercado ferial. Una vuelta al
buen arte, libre de contaminación (“fast food”) ha dejado
sepultadas,  ante el nuevo paradigma estético impuesto por la
demanda de arte cubano en los circuitos de comercialización, 
un grupo de obras que constituyen ejemplos de la existencia de
una “otra historia” que convive con la historia de a diario,
donde  la  reducción  de  la  cuota  de  utopías  está  en
correspondencia con la disminución de la cuota de pan.  

La vinculación de manera estable en el mercado internacional 
de  artistas  locales  en  esencia  es  ínfima,  incluyendo  el
circuito de la propia Bienal de la Habana en comparación con
los  artistas  vinculados  a  las  galerías  legales  estatales,
privadas  legales  o  ilegales  desde  donde  por  su  carácter
alternativo,  promocionan  también  una  producción  plástica
dentro y fuera de Cuba en las que el papel protagónico lo



tiene la obra como mercancía por su  valor de cambio. Todos
los artistas seleccionados han tenido en mayor o menor medida,
contacto directo con el sistema de enseñanza de arte; algunos
estudiaron  por  algún  tiempo  en  la  academia  San  Alejandro
incluso  se  graduaron  de  ésta,  otros  se  graduaron  en  el
instituto  Superior  Pedagógico  (ISPEJV)  como  profesores  de
Educación   Artística  (Artes  Plásticas),  en  el  Instituto
Superior de Diseño (ISDI)  o en el Instituto superior de Arte
(ISA).

Los subterfugios del discurso crítico fueron languideciendo
cada  vez  más,  los  caballetes  se  fueron  recubriendo  de  un
seudoarte de lo lindo o lo bonito, de lo relamido, lo bruñido
y seductor retiniano. En realidad, se trataba de otro engaño
del ojo. El ilusionismo pictórico no como virtuosismo (muchas
de estas obras eran, además de todo, vergonzantemente malas en
lo técnico) sino como espejismo cultural. El presunto oficio
retardaba  el  arte,  no  era  ya  que  los  acertijos,  los
encubrimientos y las mentiras del arte, los laberintos del
signo determinaran un simulacro de diálogo, en donde nada se
decía a las claras o por su nombre. Era la apatía de la
inconsistencia,  la  parálisis  de  la  indiferencia  y  de  la
indolencia.  El  pretexto  era  claro:  “los  artistas  de  los
ochenta  que  intentaron  cambiar  el  mundo   terminaron  por
escapar  a  cualquier  parte”,  así,  el  nuevo  reino  de  la
introspección y la utopía personal triunfaba. No se pretende
desautorizar, en absoluto, semejante camino creativo, pero si
el  adentramiento  hubiera  redundado  mayormente  en  sólidos
indicios de consistencia existencial o emocional, de verdadera
exploración  en  la  ontología,  no  se  habría  generado  tal
sensación de limbo y de extravío en el arte cubano. La crítica
considera que:

[…] un aspecto característico del arte producido durante los
noventa  es  lo  que  yo  denominaría  como  “edulcoramiento
manipulador”.  La  expresión  es  sólo  un  intento,  no
necesariamente el más logrado, para referirme al proceso



“dulcificador” ocurrido en el arte en Cuba, en el tránsito de
los años ochenta a los noventa. Recuérdese, a propósito, cómo
el arte se fue desentendiendo, fue purgando de sus filas
desde inicios de la pasada década, las expresiones de sentido
más intensamente escatológico y grotesco, aquellas que alguna
vez sirvieron para revitalizar el comentario franco (y para
sorpresa  de  nadie,  conflictivo)  sobre  las  zonas  más
escabrosas del devenir social cubano (Fernández, 1980: 19).

Así, la experiencia de los años noventa arroja un aprendizaje
de otro tipo: por mucho que aspire el arte a robustecer el
magma  de  su  misma  construcción,  la  materia  estética  del
estilo, los códigos, las transfiguraciones, si ese camino,
lejos  de  remitirlo,  lo  aparta  de  la  vida;  si  el  arte
desorienta el cable a tierra y su conexión con la experiencia
de la vida de la gente, comienza a declinar en un callejón sin
salida, comienza a devorarse a sí mismo, traidor de sí. No
quiere  esto  decir  que  el  arte  deba  contentarse  con  la
descripción o la contingencia, pero la referencia y el anclaje
son la savia que informa y levanta el arte, este no es un
recinto amurallado de retiro y expurgación, sino, un misterio
de contaminación e involucramiento.

El discurso artístico de los “ochentistas”,  reveló los más
complejos problemas de la sociedad cubana contemporánea en sus
espacios culturales, pero ahora en medio de esa supervivencia
en que la nación se propuso salvaguardar sus más preciados
valores, y las estrategias para sobrevivir en el turbulento
mar de la resistencia,  se hacía necesario redefinirlas zonas
de  incidencia;   esto  significó  cambiar  las  posturas,  los
resortes  de  comunicación,  ampliar  los  campos
representacionales, experimentar otras poéticas, azucarar el
mensaje, sublimar el insulto, enmudecer el grito y convertir
la  detonación  en  una  caricia.  En  otros  casos  el  artista
consigue un acercamiento crítico para lograr la trascendencia
realzando  las  relaciones  connotativas  de  los  referentes  y
vindica las posturas creativas ahora entendidas como búsqueda



otra, de enlaces formales,  una lectura ambigua entre líneas 
de  la  nueva  impronta  trata  de  resucitar  a  partir  de  las
singularidades originales de Acosta León, Antonia Eiriz, Chago
Armada, entre otros.

Algunos creadores en los 90`s sostienen la legitimidad de sus
propuestas  a  partir  de  retomar,   no  el  referente  cercano
“Ochentista”,  sino  la  obra  de  los  60`s  y  los  70´s
reencontrándose  más  bien  con  el  discurso  inconcluso,
específicamente por el silencio que reinó en un momento de la
historia del arte cubano, la otra obra, la no comprometida con
el discurso oficial. De todas formas el Arte Cubano siempre
vuelve  sobre  sí  mismo  una  vez  que  siente  amenazada  su
orientación, es como un no perder el camino ante los intentos
de legitimación del discurso impuesto, esta generación de los
90`s viene siendo una síntesis de la anterior, con puntos
comunes pero hacia una evolución donde existen intereses más
sensatos  a  pesar  del  manifiesto  conflicto  de  las  artes
plásticas  y  la  institución,  contradicción  que  siempre  se
orienta  desde  una  implícita  nostalgia  que  desborda  lo
ideológico, ético y político pero que revela el alto sentido
de lo humano. Se asumen otras maneras de realizar proyectos e
ideas, con una conciencia  profesional y consagración, pero
signado por el mercado. Se establece la diferencia con la
utopía, con estrategias encaminadas a ser menos aguda y más
conciliadora con la censura y la crítica, aunque en el fondo
existe un contacto de enfrentamiento y discusión inteligente. 
Siempre se observa un trauma pensado y manipulado desde las
circunstancias, pues no puede negarse que esta vez aparece el
lirismo,  el  nihilismo,  el  discurso  introspectivo  y  la
reverencia irónica en este rejuego de relaciones en el que
hasta  los  más  legitimados  intervienen  porque  esto  se  ha
convertido en una especie de intercambio y reactualización.

Mientras que otros creadores con la inoculada toxina de la
metabolizada  utopía  experimentaron  con  otras  variaciones
artísticas –pedagógicas como Lázaro Saavedra y René Francisco,



las pragmáticas pedagógicas en el terreno del arte estaban
sustentados con argumentos más sólidos en cuanto a renovación.
De todas formas, desde “Espejo de paciencia” hasta nuestros
días,  la trasgresión, el contrabando, lo prohibido, ha estado
siempre en la actitudes y la desempeño de la idiosincrasia y
si algo enseñó el periodo especial fue a sobrevivir a toda
costa,  a no dejarse vencer y seguir alimentando sueños y
utopías, en esencia una comunidad de diálogos y conciliaciones
manifiestas como una necesidad de espacio vital, tolerancia y
concupiscencia.   Se originan vertientes más analíticas que
discursan un tanto más hermética o crípticamente, jugando con
claves  subyacentes  o  por  develar,  irrumpen  en  toda  esa
amalgama  de  discursos  que  juegan  con  el  espectador,
engañándolo mediante un oficio y techné, manipulando con una
presunta  vuelta  a  los  géneros  o  redefinición  de  las
manifestaciones  visuales  a  un  público  ávido  de
tradicionalismos,  mientras  que  la  irrupción  de  numerosas
"buenas  pinturas",  escondía  tras  la  "supuesta  perfección",
elementos  de  estrago  y  provocación.  Es  en  una  estrecha
dimensión  sobre  el  oficio  que  se  comienza  a  seducir  al
incipiente mercado que irrumpe furiosamente. Estrechez dada
por errar en la comprensión sobre qué tipo de arte es o no
posible  posicionar.  Muchos  creadores  que  supuestamente
reconcilian la mano y la mente, serán para una crítica y para
ellos  mismos,  los  portadores  de  un  simulado  cambio  como
recurso de legitimadora actualización. La irrupción de ese
mercado, ha sido influyente en la reformulación de los valores
éticos  y  estéticos.   Por  momentos  se  hace  sentir  como
evidencia un detrimento de la eticidad que ha sido referida
por creadores y críticos más serios, preocupados por estos
valores de connotaciones culturales, lo que ha dado lugar a
una  envilecida conducta artística que no sólo es apreciable
en la plástica, sino en otras manifestaciones que con el ánimo
de sobrevivir a toda costa, transigen con el mercado y a las
preferencias de patrocinadores que nada tienen que ver con las
autóctonas  realidades,  irónicamente  satirizadas  por  las
conocidas carencias promocionales y materiales internas. Esta



situación dice mucho acerca de la estrecha relación arte-vida,
que ha signado la producción simbólica de Cuba del pasado
siglo XX. Situación que obligó a instituciones de la cultura a
transformar los diseños de políticas culturales y comenzar a
reconocer  o  legitimar  procesos  de  acción  cultural  tanto
personales, grupales como no gubernamentales, pero que de una
u otra forma se conectaran con los principios de la política
cultural oficial.

Desde otra perspectiva sociocultural aparece una literatura
que  expone  la  ciudad  como  un  metro  a  la  que  se  agregan
distintas estaciones: Esta expresión hace referencia a una
ciudad de la Habana subterránea, de espacios localizados como
focos pequeños o puntos claves dentro de la que desarrolla su
vida, una población subalterna desfavorecida socialmente que
encausa su subsistencia en un orden moral trasgresor, con
códigos propios y conductas de supervivencia al margen de la
ley. Sus antecedentes se localizan en la obra narrativa del
llamado “realismo sucio” de Carlos Montenegro y su novela
Hombres sin mujer que pone al desnudo el sistema penal y la
vida carcelaria  en Cuba en la etapa de la República. En ésta
se develan los pormenores de una población penal alejada de
todas las normas de convivencia humana, que asume un sistema
de acomodo de la conducta dentro de códigos de violencia y
marginación contrario a la moral establecida en la sociedad
burguesa que los excluyó como seres humanos y lo apartó del
orden  establecido  socialmente  por  el  grupo  de  actos  y
conductas trasgresoras de la moral cívica; un sistema de 
conductas laterales  establecidas en el submundo carcelario.
Hacia el año 1998 aparece la novela Trilogía sucia de la
Habana, de Pedro Juan Gutiérrez (Matanzas, 1950): aborda temas
sórdidos o mezquinos que revelan las miserias humanas tanto
física como moral, sucesos escabrosos sin ningún compromiso
ético que manifiestan el deterioro moral.  Los argumentos
expresan  una  mezcla  de  realidad  y  fantasía,  en  la  que
 aparecen reflejados normalmente personajes jóvenes con una
conducta trasgresora y una actitud ante la vida de que todo se



justifica en el caos con la finalidad de coexistir en un medio
lastrado de carencia de valores morales engendrado por el
deterioro de las relaciones humanas y las conductas impropias.
Emerge  con  una  fuerza  en  instantes  críticos  de  la  nación
cubana en la que la filosofía del “vale todo”, predomina en un
amplio sector social en los momentos más agudos de la crisis,
y en el arte y la literatura de ese período se asume como
discurso de la poética de la desesperanza, la frustración y el
desencanto  con  la  vida  social  común,  a  tono  con  algunas
manifestaciones  de  los  esquemas  mínimos  o  “minimalismo”.  
Refleja una vida a destiempo donde todo sucede en un ciclo
corto, en un contexto contraído pero que todo acontece de
golpe,  los  sujetos  no  tienen  tiempo  para  los  deleites
espirituales porque están ensimismados en su supervivencia o
en  la  llamada  acciones  de  “la  lucha”[ii](2),  posee  un
proyección  más  dinámica  y  construye  imaginarios  emergentes
derivados de ciertas filosofías de vida en la que proliferan
el individualismo, el egoísmo, la violencia física y moral y
la lucha de géneros, emplean un lenguaje irreverente para
mostrar personajes de los suburbios localizados en zonas de
adecuada  tolerancia  y  espacios  reducidos  matizados  por  el
desorden y el caos, bares, baños públicos, azoteas, parques,
cuartos en solares o ciudadelas, en los que las normas de
conductas rememora la jungla urbana. Las expresiones de la
cosmovisión  no  responde  a  ciertos  dogmas  y  reglas  de  una
orientación  religiosa  especifica,  sino  que  ésta  se  ha
construido de manera acumulada, en la que se ubican en un
sistema cósmico originado especialmente desde aquellas áreas
de  las  religiones  afrocubanas  que  han  sido  cultivas  por
poblaciones marginadas.

La  desacralización  del  paradigma  estético,  los  iconos
socializados, los emblemas y las señalizaciones generan un
sistema de valores en una realidad otra. La figuración es más
cercana  a  la  adecuación  del  lenguaje  directo,  aunque  la
práctica del desencanto conduce a la carnavalización y la
máscara. Cada sujeto puede asumir por voluntad propia los



dictados  de  sus  instintos;   la  oblicuidad  y  el  cinismo,
sostienen  una  teoría  estética  como  acto  contracultural  de
resistencia, la figura del intelectual manifiesta una acérrima
conciencia crítica contra todo; inconformidad, burla, choteo,
sátira e ironía que se expresan con elementos obscenos del
lenguaje y una visión pos revolucionaria, no se manifiesta una
conducta directa de ataque a la sociedad pero si, esa realidad
es ajena a cualquier compromiso político e ideológico con
determinado  sistema  e  inclusive  contra  toda  forma  de
adoctrinamiento; una manera de mantener su estatus de libertad
e independencia. La poética de la desesperanza es el modelo de
reflexión sobre una realidad insalvable de la que los sujetos
se han apartado y al que una vez trasgredido no se puede
regresar. Por otra parte se manifiesta una introspección, un
mirarse a sí mismo y eludir el diálogo colectivo, el discurso
de las mayorías, existe un nihilismo, el sujeto se cada vez
más preocupado por su vida y su cotidianidad en un lucha de
supervivencia individualizada.

En  la  Plástica  la  serie  “Geishas”  de  Rocío  García  (1955)
emerge con un tono de la poética sobre el ser femenino, las
sutilezas de la expresión facial y la re-contextualización
social de los personajes que ironizan la condición femenina
con profunda austeridad lineal y cromática.  Sus antecedentes
se  asientan  en  una  figuración  anterior  de   muchachas  que
aparecen perdidas, atadas, colgadas, avasalladas por la imagen
de la cultura en un atentado a las identidades cerradas que
sientan  un  camino  de  inestimabilidad  sicológica  y  el
transformismo, para posteriormente entronizar el reinado de la
violencia  y  el  sometimiento  con  un  profuso  juego
intertextual,   con  la  serie  de  obras  “Hombres  machos
marineros” de 1998. Capacidad de resaltar una filiación de
denuncia  femenina  de  singular  percepción  que  solaza  en
advertir la fragilidad  de la condición sexual masculina y en
la que predominan ciertas tipologías sobre el corrimiento y
el   camuflaje  de  la  identidad  sicosexual  masculina,   una
metáfora de deconstrucción de la hegemonía falocéntrica  que



se interesa en el mundo de las perversiones y relajamientos,
la  violencia  de  las  tensiones  homoeróticas  con  particular
densidad melodramática, que  rememoran algunas escenas del
cine negro norteamericano.

Su obra es un set en el que transcurren sucesos que favorecen
las reversiones  de posturas de complejidad psicológica , el
deseo  ,  la  represión,  transita  hacia  una  filosofía
psicoanalítica  de  la  condición  humana  mas  allá  de  la
sexualidad con una espesura simbólica y evocativa de los mas
disimiles instintos humanos , su obra como resultado de una
exploración, no se enmarca dentro de los limites nítidos de
las particularidades discursivas de una época u otra, sino es
el fruto de alcanzar una madurez creativa en medio de unas
circunstancias epócales en la que aparentemente han pasado los
años más difíciles de la “especialidad  del periodo”, pero que
en esencia no resulta plausible la recuperación de la crisis 
ni se constata la mejoría en la vida de las personas, sino han
aparecido  otros  mecanismos  que  solo  reajustan  los  de  la
supervivencia,  una  manera  de  romper  la  postración,  el
escepticismo o el repliegue de la colérica desesperanza. En
las aproximaciones críticas a su obra, es frecuente el uso de
ardides para evadir el término “homosexual”, pretextando que
su  obra  trasciende  la  sexualidad  a  favor  de  un  discurso
cultural, ese escamoteo silencia la voz homoerótica del arte
cubano,  neutraliza  su  alcance  y  legitimidad,  sus  efectos
liberadores. El miedo a llamar las cosas por su nombre reduce



la  lectura  del  panorama  plástico  cubano  a  una  plataforma
conceptual  e  ideológica  que  no  alcanza  la  totalidad  del
pensamiento estético y su auténtica riqueza. De espaldas a
esta  situación,  Rocío  concibe  una  obra  sobre  relaciones
humanas, amor transgenérico, perspicaz en la representación y
los recursos expresivos de la plástica en historias breves
que, con las variantes más libertinas y el amor homosexual
como  argumento,  logran  desentumecer  los  axiomas  de  los
comportamientos sexuales. Libertad sexual, Eros sin ataduras,
disfrute pleno de la vida y del cuerpo son, algunas de las
verdades más recurrentes en su trabajo. A decir de su obra el
crítico Andrés Isaac Santana bosqueja:

Rocío maneja -como pocos en el panorama de la plástica
nacional-, los recursos del erotismo, los resortes de la
perversión y las trampas visuales, para conseguir con ello
el  extrañamiento  y  la  sorpresa.  Ante  un  panorama  de
evidencias y de falsos guiños, la artista alcanza a tejer
relatos  visuales  donde  el  cinismo,  la  seducción,  el
suspense y la desarticulación de los estereotipos sexuales
más recurrentes son los ejes de su poética. (Isaac, 2011)

Conocedora  de  la  naturaleza  humana,  de  sus  arrebatos  y
tensiones, Rocío es consciente del poder de sugestión de la
imagen especular, de un erotismo que seduce y desestabiliza,
que recaba la mirada para terminar proponiendo una fuerte
crítica a los mecanismos de la censura y a la ignorancia
ideológicamente interesada que afianzan los manejos del poder.
Desde  ellos,  y  haciendo  uso  de  una  destreza  técnica  que
conjuga en un mismo plano pictórico, sin prejuicios y con
soltura, referencias occidentales y orientales. Rocío hace una
revisión crítica de los falsos modelos higienistas del deber
ser y de la rancia ética del “hombre nuevo” revolucionario.
Frente a ese modelo heterosexual, Rocío reivindica el amor
homosexual.

Precisamente  en  1998  en  el  arte  cubano  germina  la  serie
pictórica  “Mantente  en  raya”,  de  Gustavo  César  Echevarría



(Cutty), quien se ha hecho famoso a causa no tanto de las
verdaderas provocaciones de su pintura, como debía ser, sino
de la incapacidad de la crítica para entender su travestismo
pictórico,  que  no  es  académico,  pero  tampoco  naïf,  no  es
pulcramente  retiniano  pero  tampoco  exactamente  bad,  y  que
encuentra su gracia justo en ese montaje personalísimo de
disímiles  cruces,  prosiguiendo  dos  líneas  temáticas
internamente conectadas: la intimidad de la mujer en el baño
doméstico, con sus ejercicios de aseo o deseo, que la mirada
mojigata sorprende como escatológicos, como lo más natural; y
el  flirteo  de  los  gays,  la  contención  forzosa  del  deseo,  con
sus condicionamientos culturales, en baños públicos y otros
espacios de la lateralidad social, espacios que como ciertas
instituciones  sociales  de  la  posmodernidad,  pueden  ser
llamados heterotopías de contenido imaginario. La ilusión de
verdad es el  dilema de lo privado y lo público, de grietas
donde  lo  real  devela  su  intimidad  y  la  intimidad  su
trascendencia, como a decir de Pedro Almodóvar, la sinceridad
es siempre escandalosa, en tanto supone un acto de desve-
lamiento  demasiado  brutal  y  virtuoso,  que  desconoce  de
impedimentos o autocensuras.  De un particular interés es el
conjunto de obras con chicas en sus, o los, baños. Piezas que
extraordinariamente sugestivas; muchachas que se contuercen,
debatidas entre el gozo y el dolor de expulsar la orina,
masturbarse, evocar un coito, o “sufrir” un orgasmo. Ante
obras de este tipo el receptor experimenta la perplejidad, la
carencia de respuestas en que incorpora el arte genuino, sea
cual sea su estética o su registro expresivo. Una de las
premisas constructivas del texto artístico suele ser la más
impetuosa  intertextualidad,  porque,  a  nivel  operativo,  la
intersubjetividad, el dialogismo del intertexto o del texto
descentrado, supone la necesaria equivalencia lingüística de
un  segmento  temático  caracterizado  precisamente  por  su
movimiento y tendencia a visitar los predios del otro.  Cutty
se permite la perversidad adicional de convocar, en forma de
pastiche genérico,  toda una tradición sinuosa en la historia
de la pintura occidental, en el sentido de tomar a la mujer de



espalda, en una relación muy especial con “el paño”, en la
medida en que ella conoce, o aprecia ampliamente, el hecho de
ser espiada, hasta que el cubrimiento se torne, entonces,
particularmente  lúbrico.  Evoca  adustas  realizaciones  que
tienden a desafiar frontalmente al espectador, en un reto
perceptivo  como  Pipi  de  lado  cumple  con  su  presunta
oblicuidad.  Otra  de  las  “conductas”  es  la  del  fisgón,  o
voyeurista del margen: capacidad de hallar la sutileza en
encontrar y asumir, lo irrepetible de un singular acto humano
que  es  sin  embargo  el  más  común  y  frecuente  de  nuestros
posibles rituales privados. Su  pintura es un atentado público
a la noción del pudor privado, que pasa de tal para ser un
acucioso estudio ontológico de la condición humana. Su pintura
desestabiliza furtivos o recónditos rituales, dimensiona como
materia de arte fragmentos de la realidad que son no sólo el
reverso  de  lo  tenido  por  trascendente,  sino,  además,
declaradamente  fugaces  y  angulares.

Desde  la  perspectiva  de  su  visión  crítico-analítica,  las
búsquedas  que  se  habían  intentado   por  una  parte  de  la
promoción de los 90`s, más bien, como estrategia individual
trabajan mediante símbolos, encriptaciones, sin afiliarse de
un  modo  abierto  o  directo  a  sus  presupuestos,  el  uso  de
recursos como la alegoría y el tropo metafórico, en tantas
estrategias  de  representación  y  el  empleo  de  resortes
alegóricos en el arte, no detentan un límite nítido respecto a
lo metafórico -en calidad de otro resorte comunicativo que
suele funcionar como su sinónimo-. La alegoría como estrategia



que utiliza una serie de distintivos o signos ya legitimados,
desde sus códigos de transmisión discursiva, por una porción
espectadora o receptora entrenada en sus "desmontes" establece
una parábola que atribuye, por asociación ciertos significados
a  un  signo,  mediando  la  insinuación,  lo  indirecto;  quien
redondea los significados es el receptor del objeto artístico,
a partir de la serie de experiencias que él posee en su
convención cultural, ideológica, psicológica o vivencial, en
calidad de individuo como parte de un grupo de una sociedad
determinada.

Entre 1997 y 1999 aparece un manifiesto interés de un sector
de  la  plástica  por  abordar  en  el  discurso  artístico  la
problemática racial en el arte cubano, esta vez  con una
visión diferente a como este había sido tratado desde las
aristas  de  la  religiosidad  afrocubana  y  el  folklor,  con
modificaciones y bajo el control del Estado, el añejo plan de
convertir al país en un balneario paradisíaco, después de años
de  abstinencia,  se  mostraban  otra  vez  frente  a  la  pupila
turística del extranjero, una redefinición del  socialismo
tropical, ajustando los colores de su carnaval.

Colateral al Encuentro de Antropología de la Transculturación
de  1997  en  la  Casa  de  África,   aparece  la  exposición
“Queloides  I”.  Una  de  las  organizadoras  de  evento,  Ida
Francheto,  invita  a  una  exposición  colectiva  sobre  tema
afrocubano,  proyecto en el que el entonces “curador”,  Omar
Pascual Castillo, comenzaba también su labor como fotógrafo.
En ese momento la curaduría de alguna que otra exposición
colectiva,  no  se  involucraba  en  lo  que  para  entonces  era
objeto de vigilancia y confrontación, cualquier tópico de otra
índole para los curadores establecidos y la crítica no se
consideraban  importante  o  simplemente  no  se  privilegiaban.
Esta exposición de cualquier forma deja una buena cantidad de
interrogantes e inquietudes sobre los prejuicios raciales en
Cuba y desde el arte empezó un emplazamiento  provechoso del
tema.  Esta primera versión del proyecto “Queloides”, contó



con la participación de artistas como: Douglas Pérez, René
Peña, Elio Rodríguez, Gertrudis Rivalta, Roberto Diago, Manuel
Arenas, José Ángel Vincench, Álvaro Almaguer, Omar Pascual
Castillo y Alexis Esquivel.  La selección pretendía escoger en
primer lugar aquellos artistas que habían tenido un previo
acercamiento al tema racial, con obras donde se reflejaba
desde  formulas  artísticas  novedosas  y  contemporáneas  una
defensa espontánea de la vida sociocultural y religiosa del
negro-mestizo.Se  hacía  insistencia  en  trabajos  donde
aparecieran representaciones un tanto críticas o analíticas
sobre esta otra esfera de la  existencia cotidiana del negro,
su historia social y política, hasta su realidad concreta,
como  parte  de  una  cultura  subalterna  de  los  sectores  más
desfavorecidos  de  la  sociedad  cubana  actual  enfocando  al
individúo de raza negra como sujeto marginado, con desventajas
económicas, traumas y denuncias propias, en claro contrapunteo
con  la  evasiva  perspectiva  folklorista  con  la  que
frecuentemente eran reducidos los productores originales y aun
fundamentales de esas expresiones culturales afrocubanas.  Por
otra  parte,  la  muestra  había  sido  realizada  por  artistas
blancos y negros, y esto terminaba por rebatir “muy antiguas
excusas” como aquellas que defendían  la idea de que cualquier
reclamo de los negros era un tema de interés solo para un
grupo  de  “negros  resentidos”  y  por  tanto,  una  estrategia
exclusiva de ellos  (Esquivel, 2004) “Queloides” demostró el
interés sincero en esta temática de un grupo de artistas que
con independencia del color de su piel sintieron la necesidad
de dialogar sobre ello. Vale decir que cualquier iniciativa en
este sentido no era recibida en aquel momento con amabilidad y
compresión  por  los  entes  dominantes  en  el  arte  local.  Se
pretendía  ignorar  cada  gesto  con  sospecha,  con  recelo  e
incluso los buenos intencionados, que aconsejaban dejar a un
lado  esos  asuntos  para  mejor  desarrollo  de  las  carreras
artísticas individuales.

Unos meses después un joven escritor graduado de Historia del 
Arte de la Universidad el Habana,  Ariel Ribeaux, especialista



del Centro Provincial de Artes Plásticas y Diseño en la Habana
Vieja, organiza una segunda exposición a finales del año 1997
que  tituló:  “Ni  músicos,  Ni  deportistas”,  estereotipos
profesionales  generados  a  partir  de  los  cambios  en  la
movilidad social, que produjo la transformación política de la
isla en los años 60`s, cuando la población negra encontró una
vía efectiva de superación social en el campo deportivo y en
tradicional campo de la música.  En la exposición participaron
cinco artistas presentes en la ocasión anterior: René Peña,
Elio Rodríguez, Manuel Arenas, Alexis Esquivel y Douglas Pérez
-este  último  no  pudo  hacer  efectiva  su  participación  por
problemas de producción-.  La muestra se concentraba de manera
más clara en los aspectos sociales de la realidad racial y las
obras que allí participaban flanqueaban una multiplicidad de
asuntos que iban desde la construcción histórica de la raza,
hasta  el  campo  de  una   psicología  sexual.  Aunque  no  fue
demasiado  visitada,  esta  exposición,  sobria  e  interesante,
aportó más visibilidad, comenzó a inventarse una reputación de
negros radicales e incluso llegaron a llamarlos con sarcasmo,
“cimarrones o apalencados”.

En “Ni músicos, Ni deportistas” los que participamos éramos
negros a excepción de Douglas pero las anteriores muestras
involucraban  a  artistas  blancos  cuya  presencia  no  era
meramente  simbólica,  ni  puede  entenderse  como  una
representación política decorativa sino que significaba un
compromiso  de  sus  obras  con  el  proyecto  apoyado  en  la
calidad  legítima de las mismas.  De modo que lo que parecía
preocuparles más no era únicamente que fuéramos negros o no,
sino que estábamos hablando todos inclusive desde lo negro
como “negros”.  En ese sentido “Ni músicos, Ni  deportistas”,
levantó más de una roncha y en algunos casos, teniendo en
cuenta la cantidad de melanina en la piel de cada uno de sus
detractores más de un Queloides (Esquivel, 2004).



Durante la década, podemos apreciar una pléyade de artistas
que  recogen el bastón de la generación anterior y continúan
trabajando con fervor religioso o sin él, una gama de asuntos
relacionados con la vida religiosa afrocubana. Artistas  como 
Marta María Pérez, Belkis  Ayón, Santiago Rodríguez Olazábal,
José Ángel Vincench, o Roberto Diago (nieto), conservan con
gran  creatividad  toda  una  tradición  venida  ya  desde  los
ochenta la cual sin embargo había sido iconoclasta con la
tradición que le antecedía inmediatamente y había desarrollado
sobre la base de estos temas un importante labor el decenio de
los  setenta,   por   artistas  como  Manuel  Mendive  o  los
adheridos al Grupo Antillano, confesando el carácter dramático
de un asunto crucial  todavía no disuelto en el “ajiaco”
nacional.

La  maduración  de  todas  las  contradicciones  que  venían
desarrollándose a lo largo de la década condiciona que para el
año 1999 se manifieste un cambio notable. Ahora se aceptaba la
realidad  de  que  el  tema  racial  necesitaba  ser  concebido
finalmente como asunto impostergable y de esta manera en el
Centro de Desarrollo de las Artes Visuales (CDAV) se decide
presentar el proyecto de curaduría “Queloides” y esta vez
invitar a otros artistas,  como Pedro Álvarez, por ejemplo,
que desarrollaba un interesante trabajo de apropiación de la
pintura del siglo XIX, utilizando ese referente para descifrar
y  cuestionar  las  argucias  totalizadoras  en  torno  a  la
construcción política de la identidad nacional, patentizando
además en su obra una serie de reflexiones profundas acerca de



los conflictos raciales.  La inclusión una vez más de la obra
de René Peña, por otro lado, permitía destacar una de sus
vertientes discursivas que era evadida persistentemente por la
crítica  y  por  los  curadores  más  notables.  Además  con  la
presencia de artistas como: Juan Carlos Alom, Manuel Arenas,
Andrés  Montalbán,  Douglas  Pérez,  Gertrudis  Rivalta,  Elio
Rodríguez,  Lázaro  Saavedra,  José  Ángel  Toirac  y  Alexis
Esquivel. Un rasgo común muy importante entre todos ellos el
hecho de que no trabajaran estas temáticas de manera unívoca
sino que estas podían aparecer como parte destacable de cierta
área de sus producciones o como un aspecto más dentro de la
multiplicidad  de  temas  abordados   en  sus  respectivas
propuestas. La coronación de Oshun,  de José Ángel Toirac es,
quizás,  la  única  obra  de  la  exposición  visiblemente
relacionada con los aspectos religiosos, pero ésta solo lo
hace con la intención manifiesta de desmantelar las violencia
de las acciones políticas que se ocultan detrás de algunos
gestos “sagrados”, sin regodearse en la descripción de las
tradiciones  religiosas,  es  por  esto  que  la  exposición  no
incluyó a algunos artistas notables del momento cuyas obras
parecían estar más dirigidas en el otro sentido. Luego, una
multiplicidad de asuntos son contactados en Queloides, los
estereotipos sexuales en la obra de Elio Rodríguez, el papel
de la familia en la conformación de la identidad racial en las
obras de Carlos Alom, Gertrudis Rivalta y Andrés Montalván, el
cuerpo como espacio geográfico donde acontecen los conflictos
raciales en René Peña y Montalván, las concepciones racistas
disueltas  en  la  psicología  social  y  el  humor  popular  en
Douglas Pérez  y Lázaro Saavedra, las formas no visibles y
explícitas  de  segregación  en  las  obra  de  Manuel  Arenas  y
Alexis  Esquivel.  La  exposición  no  tuvo  una  resonancia
importante  en  el  panorama  artístico  hasta  un  año  después
cuando la revista Arte Cubano decide publicar una parte de la
ponencia  original,  “Ni  músicos,  Ni  deportistas”  (Ribeaux,
2000: 52), sin embargo tuvo un discreto eco en la prensa tanto
dentro  como  fuera  de  Cuba.   Dejando  leer  cada  uno  los  
adjetivos de su preferencia en juego más político que  de



comprensión artística.

El fin del milenio se aproxima, la Internet que llega a Cuba
en 1996 apesar de estar al alcance de pocos sectores de la
población, constituye una oportunidad de acceso a medios de
comunicación, museos, cultura e información foránea y es a la
vez una posibilidad de exportar con pocos recursos información
sobre Cuba a cualquier rincón del mundo. Mas como instrumento
desigual que es, también permite entrar en contacto con la
propaganda contraria a la Revolución, y con productos como la
pornografía  o  sitios  de  postura  violenta,  ultraderechista,
etc. El correo electrónico, también ha permitido a amplios
sectores  de  la  Isla,  en  forma  rápida  y  fácil,  establecer
contacto  con  el  exterior  e  intercambiar  todo  tipo  de
información. Desde un primer momento el escepticismo ante “la
Internet”- el mundo tecnócrata- no se hizo esperar, máxime
cuando en esta parte del mundo todo lo que llega de occidente
es siempre visto con recelo, y si a eso se suma que este nació
en el terreno del enemigo. Ahora surgía un nuevo dilema; el
exceso de mensaje, los faxes continuos, la propaganda enemiga,
el incesante sonar de los teléfonos portables  y los virus
informáticos,  otra  cosa  más  proveniente  del  capitalismo,
generada  por  el  desarrollo  desigual  en  medio  de  la
interminable crisis, luego serían las dificultades de acceso e
incomunicación  conjuntamente  con  el  stress  que  compone  la
predestinada globalización como destino inevitable.

El error del milenio se convierte en la amenaza apocalíptica
digitalizada por las computadoras  y existen algunos que se
mantienen exceptivo hasta que este asunto se defina, si se
acaba el mundo o no, ahora asomaría – ¡si dios quiere!- la
séptima Bienal y el consabido tema “uno más cerca del otro”
(no se sabe cómo), lo que sí es cierto que el video arte, la
grafica digital y otros recursos de las nuevas tecnologías
hacen su gala con proyectos personales y colectivos en los que
están presentes los artistas cubanos. La VII Bienal tuvo entre
su  pretensiones  el  contacto  directo  con  el  entorno  de  la



Habana Vieja a través de proyectos de participación y diálogos
con espacios públicos y privados, llevando el arte a la calle
y convocando una disposición de vincular  la arquitectura con
el propio diseño de restauración de la ciudad,  lograr una
comunicación  abierta  con  el  publico  las  instituciones  el
paisaje  urbano  su  historia  y  cotidianidad;   así  se
desarrollaron proyectos mayormente dirigidos por extranjeros y
en  que  participó  el  público  asistente,  una  reflexión  y
cuestionamiento  a  la  acción  dominante  del  desarrollo
tecnológico  sobre  los  medios  masivos  de  comunicación,  el
control y manejo de la información por parte de los países
industrializados   y  como  esta  tecnología  en  su  constante
progreso disuelve las relaciones interpersonales  al crear una
estructura de vida computarizada que acerca cada vez más al
hombre a la máquina, lo hace dependiente de su alta capacidad
de memoria digital y lo aleja de las formas naturales de
relación con el otro. Las expectativas ante las sofisticadas
tecnologías se convierten en amenazas de invasiones que traen
aparejada  una  reflexión  perenne  sobre  nuestra  propia
existencia. El eje temático de la VII Bienal de la Habana en
el nuevo milenio es “Uno más cerca del otro”,   el poder de
los medios masivos de comunicación, la informatización  y su
incidencia globalizadora  en las culturas del Tercer Mundo.

El mundo cambia vertiginosamente en los últimos decenios, las
categorías sociopolíticas y las estrategias socio económicas
ya no actúan bajo la lógica homogenizadora de la modernidad,
sino  mas  bien  dimanan  en  una  descentralización  acelerada,
favorecidas  por  una  nueva  revolución  en  el  campo  de  las
tecnologías, invasora de todos los confines del hombre, al
plantearse como dicotomía paradójicamente,  el acceso desigual
en diferentes contextos. Un nuevo sector del arte en la región
desarrolla su obra bajo estos nuevos imperativos  y aunque
estos creadores no atacan abiertamente las nuevas sendas del
progreso ni niegan los enlaces propiciadores de una acción
conectiva sin igual, no se alinean al lado de la fascinación 
ni comulgan con el fatalismo tecnológico, pero sí observan con



un  ojo  crítico  esa  nueva  urdimbre  mundial,  aunque  se
convierten  es  cuestionadores  del  nuevo  orden  y  de  la
distribución de los nuevos adelantos que en ese momento dejan
muchas dudas sobre todo en los pueblos del sur . Asistimos a
una  secuencia  de  significantes  inútiles  que  no  llegan  a
cumplir las funciones para los cuales fueron diseñados y están
dispuestos  a  prolongar  ininterrumpidamente  las  señales  del
poder en una cadena de sintonías preconcebidas para borrar los
bordes  de  las  fronteras  mentales  y  adentrarnos  en  una
encrucijada pretendidamente pluralista que no solo desembocan
en  la  turbidez  del  dialogo  sino  en  la  nulidad  de  los
mensajes.  La obra Café internet del 3er mundo  de  Abel
Barroso ironiza con el desenfrenado empleo de la tecnología  y
se  apropia  del  real  espacio  de  un  café,  computadoras  de
maderas  y  xilografías  en  interacción  con  los  objetos
informáticos expuestos,  conjuga la real situación entre los
diferentes significados que se asocian  a nuestra realidad.
 La obra consta de una serie de máquinas con manivelas y
engranajes en vez de chip y teclados para la manipulación,
movimiento   y  selección  de  la  información  ubicados  en  su
interior.  La  instalación  utiliza  la  cobertura  material  y
simbólica de las matrices xilográficas en la construcción de
artefactos diseñados para la interacción con el espectador en
un  café  convencional.  Barroso  parodia  la  sofisticación
electrónica del entorno desde la pobreza total de los medios.
La  rusticidad  de  los  aparatos  invierte  el  eje  de  una
hipotética  simulación  telemática   hacia  sus  antípodas,  la
precariedad. 

Por su parte Luis Gómez con la instalación Never Mind, crea
una obra elegante aparentemente legible en muchos niveles pues
parecía tener una futilidad de la comunicación en una estrecha
y larga pared del Centro Wifredo Lam donde el autor construye
su texto empleando tubos de lámparas fluorescentes lineales y
circulares que traen a la memoria los dibujos de Mark Tobey
aunque se parecen a los símbolos de las prácticas religiosas
afrocubana citada en la obra de Lam. Aunque el propio autor



dice que son una referencia al sanscrito, sugiere significados
que todavía resultan inaccesibles y para amplificar su sentido
ubica dos trompetas a la mitad de lo largo del espacio al
nivel  de  alcance  del  oído  del  espectador.  Su  silencio  es
ensordecedor sobre todo cuando esta fue comprada por un Dealer
norteamericano.   

El carácter evocativo de los interiores de comunicación de la
espiritualidad  se aprecia en la obra  de Esterio Segura
conformada por cinco piezas distribuidas en tres espacios.  En
Espacio Necesario I: Donde el silencio produce tornados,  el
referente  deviene una relación introspectiva con las fuerzas
y energías naturales; la fuerza del silencio en los que la voz
intenta dominar los  subyugantes estratos contemporáneos. En
 Espacio Necesario II: Imagenen alta voz (posibilidad de no
comunicarse), Noticias que llegan desde dentro (necesidad del
espíritu de comunicarse) y Alta voz contra la Pared (reciclaje
de  la  obligación  de  comunicarse).  Espacio  Necesario  III:
Espacio ocupado por un sueño, la relación comunicativa se hace
más  sensorial,  el  sonido  enfatiza  lo  enigmático   del
acercamiento a la pieza evocando una fuerte exaltación de
meditaciones espirituales. La subjetividad mística de la obra
juega  en  contraposición  con  os  referentes  simbólicos
contemporáneos (jaula, bocinas, teléfono, aviones y maquinas
de escribir) que apoyan el discurso, logrando un equilibrio de
excelente coherencia discursiva formal y de concepto.

Hacerle caso a un significado provisional que se desplaza o



cede  el  paso  a  otras  ideas  más  autenticas  parece  ser  el
presupuesto creativo del Gabinete Ordo Amoris,- Francis Acea y
Diango Hernández-. La obra Un día como otro cualquiera es un
avatar provisional similar a obras anteriores conceptualmente:
Agua con azúcar y Hormigón Armado,  expuestas con anterioridad
en el Centro de Desarrollo de las Artes Visuales, aunque no se
centran en la misma categoría. La brecha de la provisionalidad
queda como un serio trabajo de investigación científica desde
el arte o el diseño; no importa la distancia entre ambos, es
también provisional. La poética de Ordo Amoris se nutrió del
conglomerado de objetos de la vida cotidiana del cubano común
enfrascado en resolver necesidades vitales en medio de las
carencias propias  que generó la crisis más aguda durante el
periodo  especial,  la  afluencia  de  objetos  con  carácter
provisional  -como para ir tirando- , mientras no se tiene el
objeto de verdad, lámparas para alumbrarse, juguetes, cocinas
entre otros. Este dúo de diseñadores, ambos graduados del
instituto Superior de Diseño comenzaron a producir a partir de
1995, renunciando a las líneas generales de las producciones
plásticas anteriores encargadas de suscribirse al paradigma
estético  y  la  utilización  del  simulacro  irónico  como
estrategia  de  referencia  al  entorno  social.  OA  entra  en
relación  afectiva  con  objetos  que  por  su  constitución,
acabado  imperfecto y serial monótono, producen rechazo al ser
consideradas como legítimos aun en mentalidades que aplauden
el ready made , su evocación latina de orden y amor al objeto,
 pasa  por  un  proceso  de  racionalización  que  incluye  la
catalogación,  la  taxonomía  y  la  teorización   sobre  las
condiciones de su producción , de ahí surgió toda la reflexión
en torno a la categoría de lo provisional que se convirtió en
el eje ideo temático del Gabinete. Su línea de trabajo parte
de una máxima, lo provisional es lo que temporalmente suple la
falta del otro definitivo,  solo que este asociado al entorno
finisecular cubano para suplir carencias, creando objetos de
utilización  pasajera  que  esperan  ser  sustituidos  por  sus
auténticos  producidos  por  las  carencias  producidas  por  el
periodo  especial  y  ciertas  soluciones  a  priori  de  cierto



sector de la población que no tiene divisas a pesar de la 
despenalización del dólar. El aura artística de estos objetos
es la estrategia de llevar al espectador a ver de una manera
diferente  los  objetos  que  constituían  la  vida  cotidiana,
  mediante la ubicación de estos es espacios diferente  a la
vez propiciaba una relación de apreciación distinta una vez
ubicado en el contexto artístico;  convirtiendo la cosa para
usar en la cosa para mirar y sobre todo generar todo un
proceso de reflexión sobre la vida diaria , las cualidades y
condiciones que propician la génesis de estos,  sentando las
bases  para  la  indagación  de  una  “Bauhaus  callejera”   del
diseño cubano originado en el periodo especial y los llamados
improvisaciones e inventos en la búsqueda de lo bonito ante
objetos que habían sido elaborados con fines bien “pedestres”

“1,  2,3,  probando”es  el  conjunto  de  una  treintena  de
micrófonos  fundidos en hiero de un metro aproximadamente  que
fueron emplazados en los muros de las antiguas fortalezas de
los Tres reyes del Morro y San Carlos de la Cabaña donde muy
pronto la intemperie y el hierro les dieron una patina de
oxidación. Por la ubicación en los márgenes del mar y la
tierra,  los  micrófonos  son  una  simbiosis  de  memoria  y
actualidad que desdibujan las fronteras del exterior y el
interior   de  la  isla  por  esa  orientación  de  hilera
interminables  de  micrófonos,   propuesta  pensada  para  un
dialogo en el ámbito público. Es la obra colectiva del grupo
DUPP,  proyecto  pedagógico  artístico  dirigido  por  René
Francisco  en  el  cual  se  entrelazan  las  obras  y  las
intervenciones donde el actuar colectivo es la intercesión de
las poéticas individuales  que no anula la noción de autoría
de sus integrantes.



La obra “Ciudad transportable” de Los carpinteros (Marcos-
Alexander-Dagoberto) expuestas en los alrededores del Castillo
del   Morro,  propone  una  mirada  hacia  el  fenómeno  de  las
migraciones,  proceso  natural  y  extensivo  para  cualquier
comunidad  como  son  los  desplazamientos  humanos  desde
diferentes lugares del mundo , ya sea por motivos políticos ,
económicos  y  sociales   o  religiosos  ,  además  de  las
catástrofes naturales y las guerras que hacen vulnerables los
asentamientos  humanos  más  estables.  Este  conjunto  de
edificaciones se reconoce desde cualquier angulo visual de la
Habana  e  impone  dos  visualidades,  una  ilusoria  y  otra
desmitificadora. Al establecer la comparación de este conjunto
desde diferentes zonas de la Habana, su carácter simbólico-
poético engendra este conjunto construido con estructuras de
alumnos y revestidas con la típica lona de las casa de campaña
cuyo material efímero y móvil se convierte en metáfora de esos
grandes movimientos humanos –.

Esta vez Antonio E. Fernández no estuvo en la Habana  pero su
obra sí: La geografía es la ciencia que une la tierra  con la
luna  and  seven  houses,  consistió  en  una  serie  de  dibujos
incomparables, cada uno de los cuales tenía debajo un estante
contentivo  de una de las casitas  de maderas usadas  en las
prácticas religiosas cubanas. En el centro había un tanque de
petróleo incongruente con la galería y domesticado todavía más
por la conexión, en cada extremo  de un cable de extensión 
galvanizado,  delante  del  cual  había  un  banco  improvisado



compuesto por ladrillo y de una laja de cemento. El tanque le
hacía sentirse vulnerable, como si hubiese entrado un toro en
la  casa.  Todavía  estaba  grasiento.  Los  materiales  fueron
usados por Tonel como vectores de significados y sin embargo
dejó  la  obra  abierta   para  permitir  varias  lecturas,  los
dibujos como es habitual también contenían un autorretrato, un
hombre cualquiera mediante el cual se incluye a sí mismo y
abre la posibilidad de que el espectador se incluya también. 

Mientras tanto en la Universidad latinoamericana de las Artes
se efectuaba el III Encuentro Internacional de estudiantes y
Profesores de Arte y el proyecto “Romerillo ISA Club”- una
zona  marginal  adyacente  al  entorno  donde  esta  enclava  la
institución-  colateral  a  la  VII  Bienal  en  la  que  se
impartieron talleres e intercambio de experiencias en el orden
teórico y  práctico y desde donde se vislumbraría uno de los
grupos de creación colectiva dirigidos por Lázaro Saavedra que
comenzaría  su  accionar  en  la  escena  plástica   desde  los
predios del ISA con una metodología novedosa de producción
creadora durante el nuevo milenio.

El Grupo Enema quien asume como realidad obras individuales o
duales hechas por otros artistas, no solamente para indicar
que esas obras son una realidad de otro tipo, sino como una
metodología de aprendizaje del arte (Saavedra, 2001).

Enema no copia las obras hechas por otros artistas, sino que
las interpreta colectivamente. No se interpreta cualquier tipo
de obra, son obras donde el cuerpo ha sido el medio o el
material fundamental de la misma; el tiempo, el espacio, el
movimiento, el proceso, lo efímero se han activado de una u
otra manera y han quedado documentados para la posteridad en
fotografía o video. Estos tipos de obras han sido clasificados
(compartiendo muchas de ellas más de una sola definición) como
performance,  happening,  body  art  o  arte  conceptual.  El
concepto de “interpretación” siempre ha estado relacionado con
la huella individual, pero Enema transforma la interpretación
individual en interpretación colectiva, trata de revivir una



experiencia  individual  desde  lo  colectivo,  quizás  para
encontrar una huella individual a través de la definición de
una  huella  colectiva.  Cuando  se  comienza  un  nuevo  camino
pudiéramos  proponer  que:  si  asumimos  el  método  de  la
interpretación  de  una  obra  otra,  no  solamente  se  gana  y
economiza  tiempo  desde  el  punto  de  vista  que  se  evitan
devaneos innecesarios por falta de objetivos o por no saber
por dónde empezar, también se define un camino de acción y uno
se ve obligado a buscar una identidad, a delimitar la frontera
entre dónde termina lo otro y dónde comienza lo mío (o lo de
nosotros).

Más  que  buscar  semejanzas  superficiales  y  precipitadas
diciendo que “Enema copia a fulano o zutano” el colectivo
desarrolla una sensibilidad para autodefinirse como colectivo
diciendo “hasta aquí llega lo del otro y aquí comienza lo de
nosotros” (Saavedra, 2001).

 

De lo anterior se desprende el por qué “lo colectivo” no debe
ser considerado un elemento gratuito, no solamente en la obra
construida y acabada, sino en el proceso de su construcción y
en  la  estrategia  para  insertarla  institucionalmente  en  el
arte. Finalmente, la función del profesor en esta experiencia
ha sido la de convertirse en un miembro más del proceso de la
creación  e  interpretación  colectiva,  la  relación  alumno-
profesor no termina en el taller e incluso los términos que
participan  de  esa  relación  (el  alumno  y  el  profesor)  se
vuelven muy relativos porque el profesor, al igual que los
alumnos,  aprende  en  el  proceso  de  enseñanza-aprendizaje,
definir quién es uno y quien es el otro se convierte en un
problema  puramente  formal  y  esquemático  de  roles
institucionales.

 

Conclusiones



 

Si compleja resultó ser la sociedad cubana en la década de los
90`s, fue también la década más complicada para valorar e
historiar;  la  diversidad  conceptual  y  de  orientaciones
creativas  por  donde  se  condujo  el  Arte  Cubano  para
perpetuarse, ha sido también las más exaltada como las más
degradada.   Época  que  para  unos  fue  traumática  desde  las
diversas vertientes por donde transitaron las poéticas y los
discursos,  fue también la manera de mostrar sin velo, los más
diversos  matices  de  la  sociedad  cubana  en  ese  momento  y
aparecieron otras variantes de  temas invisibilidades por la
etapa anterior que mostró el lado más sombrío y discordante.

Puede decirse que confluyeron en la escena plástica todo lo
que sirviera para alimentar el cuerpo y el espíritu aunque de
forma escandalosamente sincera, salieron del armario las más
inusitadas  estampas  de  una  realidad  lastrada  por  la
incredulidad y el desaliento, pero de alguna manera mostraron
todo con lo que se hizo necesario vivir y tolerar, temas
trasgresores como apologéticos, miméticos y complacientes, que
mostraron  los  problemas   más  acuciantes  de  la  existencia
humana en condiciones difíciles.

Se aprecia una diversidad conceptual de orientaciones;  por
una parte la asunción de una religiosidad como nunca antes,
una  exploración  de  credos  desatascados,  y  los  caminos
ancestrales de la devoción la asiduidad del sincretismo y el
cuestionamiento  suspicaz,  lucha  individualizada  por  la
supervivencia que elude el diálogo colectivo, y el reino de la
introspección.  Las  heterogéneas  maneras  del  desdoblamiento
existencial,  un  mostrarse  un  tanto  complaciente  con  esa
capacidad de resaltar una filiación que solaza en advertir la
fragilidad  de la condición genérica, ciertas tipologías de
corrimiento  y el camuflaje de la identidad sicosexual de
singular  percepción,  la  metáfora  de  deconstrucción  de
estereotipos,  el  mundo  de  las  perversiones  y  los
relajamientos, la violencia étnica y de género, la tensiones



homoeróticas  con  particular  densidad  melodramática,  y  una
enramada evocativa de los mas disimiles instintos humanos.

Como resultado de una exploración diversa y heterodoxia, que
no se enmarca dentro de límites nítidos, de la época,  las
particularidades  discursivas  de  alguna  forma  muestran  la
postración, el escepticismo o el repliegue de la desesperanza
en una época en la que no se constata una mejoría de la vida
ni resulta plausible la recuperación de la crisis.

Algunos  alcanzan  una  madurez  creativa  en  medio  de  unas
circunstancias epócales en la que aparentemente han pasado los
años  más  difíciles  pero  donde  la  naturaleza  humana,  sus
arrebatos y tensiones, el poder de sugestión de la imagen
especular, de un erotismo que seduce y desestabiliza, recaba
la mirada para terminar proponiendo una fuerte crítica a los
mecanismos  de  la  censura  y  a  la  ignorancia  ideológica
interesada que afianzar los manejos del poder, haciendo uso de
una destreza técnica que conjuga en un mismo plano pictórico,
sin prejuicios y con soltura, las fuentes de referencias, la
ilusión de verdad, el dilema de lo privado y lo público, la
develación de la intimidad y la intimidad de su trascendencia,
brutal y virtuoso, sin impedimentos o  reprobaciones.  

De un particular interés es la poética debatida entre el gozo
y el dolor, el eros y diálogo con la identidad, desde la más
impetuosa intertextualidad constructiva del texto artístico,
la intersubjetividad, el dialogismo descentrado, caracterizado
precisamente  por  su  capacidad  de  convocar  y  desafiar
frontalmente al espectador, en un reto perceptivo de presunta
oblicuidad.

Entra en el discurso artístico la problemática racial con una
visión diferente como parte de una cultura subalterna de los
sectores más desfavorecidos de la sociedad cubana, enfocando
al  individúo  de  raza  negra  como  sujeto  marginado,  con
desventajas  económicas,  traumas  y  denuncias  propias,
mostrándose  otra vez frente a la pupila turística, ajustando



los  colores  de  su  carnaval.  El  escepticismo  ante  “la
Internet”,-  visto  con  recelo-,  y  bajo  estos  imperativos  
asumir  el  magma  del  desarrollo  con  un  visión  crítica,
cuestionadora  y  manipuladora  de  las   plataformas
digitalizadas.

Los  90`s  fueron  el  gran  brasero  donde  se  condimentó  la
identidad hasta abocar su dimensión verdadera y así, como toda
decantación de las aguas enlodadas,  éstas fueron alcanzando
sus niveles y originó las luces de una nueva orientación. Como
enseñanza de vida, salió a flote lo autentico que el Arte
Cubano agobiado de penas y tareas, en medio de las plagas
cuando las trompetas anunciando la desesperanza y el fin, 
impuso su máxima medida. Queda por esperar otros  itinerarios
discursivos en el nuevo milenio. 

1.   La sociedad secreta Abakuá constituye junto con la
Santería y la Regla Conga, uno de los principales cultos
originados  en  Cuba  durante  el  período  colonial,  como
resultado  del  proceso  de  transculturación  conserva  un
predominante componente de ascendencia africana. Se trata de
sociedades  de  socorro  y  ayuda  mutua,  en  las  cuales  la
religión funciona como un elemento de cohesión ideológica. Se
les compara a veces con la masonería por poseer algunos
rasgos comunes.

2.     Término  generalizado  como  referencia  a  la  lucha
cotidiana por sobrevivir en condiciones de carencias que
justifican todo acto trasgresor de las buenas costumbres y la
moral cívica. 



Había otra vez
Resulta difícil reseñar una muestra basada en ilustración, en
especial, porque dar carácter expositivo a este tipo de arte
es algo complicado y, normalmente, y al margen de la calidad
estética  y  narrativa  de  las  obras,  hay  que  sumar  ese
componente esquivo: debemos aclarar si la exposición llega o
no realmente al visitante. Al margen de que dispongamos de los
elementos adecuados para proponer soluciones museográficas al
equipo curatorial. En este caso (como en tantos otros), no
disponemos  de  ello.  Pero  tampoco  es  necesario.  Porque  la
solución adoptada es, aceptablemente, correcta.

Se  pide  a  una  serie  de  ilustradores,  unidos  por  su
colaboración  en  un  proyecto  editorial  concreto  (luego
hablaremos  de  eso),  otorgar  un  sentido  gráfico  a  grandes
escritores y poetas hispanos, como Alberti o Alfonsina Storni.
 Los  fragmentos  de  textos  a  los  que  se  refieren  las
ilustraciones se presentan, en la mayoría de los casos, a
través de una serie de clips cortos de audio (chapeau! por su
concreción, algo que se echa de menos cuando se introducen
este  tipo  de  elementos  en  algunas  exposiciones),  lo  que
resulta  mucho  más  rápido  para  el  espectador  que  leer  un
fragmento de texto eterno, sobre el que su mirada no se va a
detener.  Las  imágenes  van  cobrado  vida  a  medida  que  se
escuchan, compartiendo el sentido del oído con la omnipresente
(y  muchas  veces,  omnipotente)  visualidad  contemporánea.
Quizás,  la  disposición  del  tándem  Storni-Odriozola  podría
haber  resultado  más  correcta.  Una  división  escalonada  del
tapiz sería más cómoda a la vista, pero hay que reconocer que,
al  margen  de  la  aprehensión  de  lo  expuesto,  la  idea  del
continum de imágenes crea un efecto bastante poderoso.

De hecho, la obra de Odriozola es bastante poderosa. Por su
lirismo. Por su profundo intimismo mágico. La autora de Oda a
una estrella, receptora de una gran cantidad de premios a lo
largo de su carrera, continúa con su característica sutileza

https://aacadigital.com/articulos/habia-otra-vez/


de  colores  claros,  con  espacios  vacíos  que,  con  calma,
pausadamente, enmarcan el contenido semántico de todo aquello
que quiere expresar. Ilustradora con buena comprensión de su
propio oficio, como Eleonora Arroyo, Antonio Santos, Jesús
Cisneros o el archiconocido Isidro Ferrer, que cuenta en su
haber con un Premio Nacional de Ilustración. El autor propone
una  magnífica  interpretación  del  Nocturno  de  Alberti,
sumándose  a  la  gran  calidad  estética  que  destila  esta
exposición. Divergente en sus planteamientos: desde aparentes
tonos  orientales  hasta  títeres  de  madera,  que  parecen
extraídos de una obra de Jiří Trnka. Pero ¿Con qué finalidad,
más allá del disfrute?

Con ninguna en especial, cabría decir. La muestra gira en
torno a una propuesta editorial en concreto. Y punto. No tiene
un discurso curatorial específico, más allá del inherente a
las propias publicaciones. No es algo en sí negativo, pero
conviene resaltarlo. Demasiadas exposiciones sobre ilustración
son resultado de proyectos editoriales o de concursos, donde
el discurso es anterior al trabajo museográfico. Hay alguna
excepción en el panorama nacional, pero sería necesario que
comenzasen  a  existir  más.  Muestras  que  verdaderamente
otorgasen a la ilustración, entendida como arte, un carácter
autónomo, vinculado al texto, incluso capaz de trascender el
discurso del libro como principal vehículo de expresión.

Concurso  sobre  Intervención
en el Espacio Público: Somos
Térvalis, somos Teruel
En la sala de exposiciones del edificio de Bellas Artes de la

https://aacadigital.com/articulos/concurso-sobre-intervencion-en-el-espacio-publico-somos-tervalis-somos-teruel/
https://aacadigital.com/articulos/concurso-sobre-intervencion-en-el-espacio-publico-somos-tervalis-somos-teruel/
https://aacadigital.com/articulos/concurso-sobre-intervencion-en-el-espacio-publico-somos-tervalis-somos-teruel/


facultad  de  Ciencias  Sociales  y  Humanas  de  Teruel,  hemos
podido ver una muestra con las 35 propuestas seleccionadas en
el  Concurso,  patrocinado  por  la  empresa  TÉRVALIS,  sobre
Intervenciones  en  Espacio  Público  "Somos  Térvalis,  Somos
Teruel", fruto de la colaboración entre esta empresa privada y
la Universidad de Zaragoza. Este certamen se ha planteado como
un encuentro entre la educación artística, el arte público y
los  contextos  urbanos,  con  una  gran  voluntad  de  servicio
cultural y como pretexto para dar cauce a las manifestaciones
más  innovadoras  del  arte  contemporáneo.  Al  mismo  tiempo,
quiere promocionar los estudios universitarios de Bellas Artes
en Teruel y manifestar el apoyo de este grupo empresarial a
los jóvenes.

Esta iniciativa pretende remarcar la potencialidad sugestiva y
simbólica del edificio premodernista del Portal de Valencia nº
7, propiedad y futura sede de la Fundación de TÉRVALIS en
Teruel, cuya autoría se atribuye al arquitecto Pablo Monguio.
Ha permitido que los estudiantes del Grado en Bellas Artes de
la  Universidad  de  Zaragoza  aplicaran  sus  conocimientos  y
pudieran realizar proyectos de intervención urbana para un
espacio  público  concreto,  con  el  incentivo  de  que  una
propuesta pasara del plano teórico al práctico, ya que, el
trabajo ganador se imprimirá o grabará sobre una lona de 13,40
x 7,30 metros que cubrirá el andamio del edificio del Portal
de  Valencia  mientras  duren  las  obras  de  restauración  y
rehabilitación.

Los estudiantes que se presentaron realizaron sus propuestas
con  elaborados  dibujos,  fotografías,  fotomontajes,
infografías, maquetas a escala y recreaciones virtuales de sus
ideas  sobre  la  fachada,  para  permitir  al  jurado  la
visualización de la obra y su correcta apreciación final.
Además, presentaron sus proyectos en formato digital con una
calidad que permitía su posterior reproducción a gran tamaño.
Y,  en  soporte  rígido,  en  formato  A2  bidimensional  con  el
objetivo de homogeneizar formatos y facilitar la valoración



final, así como su exposición pública.

Los trabajos seleccionados han sido variados, influenciados
por  asignaturas  muy  diferentes,  algunas  de  ellas  están
relacionadas con el diseño gráfico o la infografía, otras, en
las que predomina el grabado, la fotografía, el dibujo o la
ilustración.

El proyecto ganador ha sido "No somos de Cartón" de Marta Boza
Samanes, estudiante de 4º curso del Grado en Bellas Artes, con
una obra de marcado carácter conceptual. Sirviéndose de una
reproducción  tridimensional,  en  cartón,  del  edificio,  ha
registrado su imagen fotográfica y la ha acompañado con una
inscripción que hace una reflexión sobre la importancia de
cuidar el patrimonio "PORQUE NO ESTAMOS HECHOS DE CARTÓN.
AYÚDANOS A CONSERVAR. CUIDA TU PATRIMONIO". Este primer premio
está dotado con 1000 euros y la reproducción de la obra en
gran  formato,  de  aproximadamente  90  metros  cuadrados  de
superficie que penderá del edificio mientras duren las obras
(un año aproximadamente). Además, resultaron premiados, con
sendos  accésit,  Aitor  Zaro  Pablo,  con  su  obra  "Teruel
Fluency", en la que aparece una reproducción fotográfica del
viaducto de Pierres Vedel, envuelto en una nebulosidad verde
esmeralda,  y  María  Losada  Jordán,  por  "Tierra  en  vida",
creación que transita entre la ilustración y el diseño con un
trabajo  muy  colorista  y  donde  aparecen  los  elementos  más
representativos de la empresa patrocinadora y de Teruel. Los
dos  accésit  estaban  dotados  con  600  y  400  euros
respectivamente.

El  jurado  estaba  integrado  por  profesionales  del  arte,
profesores de la Universidad de Zaragoza y Politécnica de
Valencia,  y  Jesús  García  Duque  director  de  relaciones
institucionales  del  Grupo  Térvalis.



Algunas obras poco conocidas
de Félix Lafuente en espacios
públicos oscenses.
 

El arte público suele definirse habitualmente como aquel que
ocupa un espacio público; espacio que, por lo general, se
sitúa en el interior de las ciudades pero casi siempre en el
exterior  de  los  edificios.  Consideramos  que  no  es  menos
público  el  arte  que  es  propiedad  de  las  instituciones
públicas,  bien  porque  ha  sido  adquirido  por  dichas
instituciones mediante su compra o enajenación, o porque ha
sido donado a las mismas por los autores, sus descendientes o
sus anteriores propietarios y se encuentra en el interior de
los edificios públicos. La condición de pertenencia a las
Instituciones hace que los ciudadanos sean en sentido estricto
propietarios de las piezas lo que debería llevar consigo el
derecho  a  disfrutar  de  ellas  como  pueden  hacerlo  con  las
ubicadas en un parque.

Las colecciones de arte público interior, como las colecciones
privadas,  acarrean  unas  necesidades  de  almacenaje  y  unos
requisitos de conservación o de restauración en su caso, que
las hacen en ocasiones onerosas a la hora de su mantenimiento
por parte de las instituciones que las han adquirido de uno u
otro modo. Es frecuente que las colecciones de arte público se
vean abocadas a ocupar peines instalados en espacios que no
siempre  cuentan  con  las  condiciones  adecuadas  para  su
conservación, o que vaguen de espacio inadecuado en espacio
inadecuado hasta su pérdida definitiva. Es evidente que se
ubican  en  un  espacio  público  pero  pierden  una  de  las
características fundamentales de la obra pública: se les priva
de   cualquier  posibilidad  de  disfrute  por  parte  de  los
ciudadanos.

https://aacadigital.com/articulos/algunas-obras-poco-conocidas-de-felix-lafuente-en-espacios-publicos-oscenses/
https://aacadigital.com/articulos/algunas-obras-poco-conocidas-de-felix-lafuente-en-espacios-publicos-oscenses/
https://aacadigital.com/articulos/algunas-obras-poco-conocidas-de-felix-lafuente-en-espacios-publicos-oscenses/


El arte público debería ocupar, por definición, espacios a los
que  la  totalidad  de  los  ciudadanos  tuvieran  acceso  sin
excesivas  cortapisas  (y  si  se  apura  sin  coste  económico
alguno…).

Durante los últimos años han proliferado los concursos de
pintura promovidos por instituciones públicas que han supuesto
la adquisición de una notable cantidad de piezas a precios que
en ocasiones han resultado razonables y en otras desorbitados.
Pero  desde  hace  algunos  cientos  de  años  ha  sido  práctica
habitual la decoración de  los despachos del Gobierno central,
el Congreso, el Senado, los Ministerios, las Delegaciones de
Gobierno,  Los  Gobiernos  autonómicos,  las  Diputaciones,  las
Mancomunidades, las Comarcas o los Ayuntamientos con pinturas
de  variado  valor  derivadas  de  becas,  ayudas,  bolsas  de
estudio, concursos, bienales o cualquier otra variedad que,
pese a ser piezas de arte público, no pueden ser disfrutadas
por los ciudadanos en general.

Conforme se incrementa la reserva del espacio aumenta en igual
proporción la imposibilidad de acceso de los ciudadanos a la
obra pública.

Hay  muchos  ejemplos  que  podrían  ponerse  sobre  la  mesa  si
analizamos las colecciones públicas oscenses, pero traemos a
consideración en estas líneas las contenidas en dos edificios,
salidas  de  la  mano  de  Félix  Lafuente  Tobeñas.   Los
investigadores han podido disfrutar de las piezas siempre que
han tenido que servirse de ellas para su trabajo, sabedores de
que contaban con una especie de privilegio que no compartían
sus conciudadanos:  El Arte público pero menos de la ciudad de
Huesca  en  el  Ayuntamiento  y  en  el  Instituto  de  Estudios
Altoaragoneses, ocupa espacios a los que la mayoría de los
habitantes  de  la  ciudad,  e  incluso  la  mayoría  de  quienes
visitan ambos espacios, no tienen acceso.

 



Lafuente en el Ayuntamiento de Huesca

Durante los años setenta del pasado siglo uno de los autores
de este artículo había podido recorrer los distintos ámbitos
de trabajo municipales en los que colgaban piezas de pintores
oscenses  o  vinculados  a  Huesca.  Con  mayor  detenimiento  a
finales de los ochenta cuando se le encargó desde la DPH la
recuperación del pintor oscense Félix Lafuente Tobeñas. Le
había interesado toda la pintura que contiene el edificio que
alberga el ayuntamiento oscense, pero especialmente algunos
dibujos  y  pinturas  de  Beulas  al  que,  sin  haber  recibido
ninguna clase reglada de su parte, siempre ha considerado tan
maestro como cualquiera de los que acompañaron su aprendizaje
como pintor durante los estudios de Bellas Artes en Barcelona.

Pero  le  habían  interesado  sobre  todo  las  piezas  de  Félix
Lafuente,  una  de  las  cuales  el  Patio  de  casa  de  labor
aragonesa, ocupaba una de las paredes de los despachos de la
alcaldía; otras cuatro se encontraban en la sala que en ese
momento era conocida por casi todos los usuarios de la misma
como de entreplantas: dos vistas de los Mallos de Riglos,
especialmente significativas en el conjunto del trabajo el
oscense y dos pequeñas pero intensas pinturas al óleo sobre
tabla y sobre tela respectivamente.

Pese a su condición de arte público, las cinco pinturas están
en  la  actualidad,  absolutamente  fuera  del  alcance  de  la
mayoría de sus propietarios. Comenzaremos por las dos piezas
más difíciles de ver para cualquier interesado incluidos los
investigadores del arte aragonés de ese momento. Su pequeño
formato  hizo  que  el  ayuntamiento  decidiera  ya  hace  años
guardarlas durante bastante tiempo en una caja fuerte. Una
última remodelación las colocó en la sala rosa, espacio de
compleja accesibilidad para un ciudadano medio.

Se trata de uno de los mejores paisajes de Lafuente (que
confirma que las obras de arte para impresionar no necesitan
ser de tamaños descomunales) titulado Puente de tablas sobre



el Isuela y otro del mismo formato que lleva por título Soto.

Los dos se catalogaron con motivo de la retrospectiva que
sobre el pintor oscense llevó a cabo la DPH desde noviembre de
1989 a enero de 1990. Son dos significativos ejemplos del
exquisito nivel que acompañó a Lafuente a lo largo de su largo
recorrido como pintor plenairista. 

         

         Soto                                Puente de tablas

Soto se catalogaba con el número 92 en la publicación que
acompañaba a la exposición retrospectiva de Lafuente[1]. Un
catálogo en el que se recogía la mayor parte de la obra que
contienen las colecciones públicas y privadas de la ciudad de
Huesca. Es un óleo sobre tabla de 34 x 25 cm., que forma parte
de una serie que la familia del pintor conoce con el nombre
genérico de La escondida senda: un paraje al que Lafuente
acudía solo o con sus alumnos con frecuencia y que es obvio
colocar en los alrededores de la huerta familiar, enclave que
se repite con frecuencia en sus trabajos al aire libre[2]. No
está firmado pero en su parte inferior derecha podemos leer
con la característica caligrafía de Lafuente Huesca, mayo de
1895.

El puente de tablas sobre el Isuela es pieza resuelta desde el
cauce del río (sin problemas ni siquiera en los meses finales



del otoño, ya que aparece completamente seco en noviembre). Se
trata de un óleo sobre tela que mide 33 x 25 cm y no está
firmado si bien lleva, de nuevo, la fecha en la parte inferior
izquierda: nov. 98. Tres figuras abocetadas, dos en el cauce
del río, a la izquierda y una tercera sobre el puente de
tablas añaden vida a la que desborda la pintura de Lafuente en
un magnífico estudio de luz otoñal.

En la misma sala colgaban, y cuelgan en la actualidad, para
disfrute fundamentalmente de quienes componen las comisiones
municipales o asisten a algunas ruedas de prensa, dos vistas
de  los  Mallos  de  Riglos.  Las  dos  presentaban  repintes
ejecutados por manos no demasiado expertas pero, con motivo de
la exposición mencionada, se restauraron en 1989 quedando con
el aspecto que presentan en la actualidad.

      

Son dos piezas relevantes en el conjunto de la pintura de
Lafuente ya que fueron expuestas en 1925 en Zaragoza y Huesca
y con motivo de esa muestra recibieron críticas elogiosas por
parte de los comentaristas de arte habituales en los medios
escritos aragoneses y una encendida defensa de Ramón Acín,
quien  se  encargó  de  producir  la  exposición  en  las  dos
ciudades:  Hay  un  cuadro  ,  ese  de  los  Mallos  de  Riglos,
ingentes  monotitos,  que  son  como  centinelas  de  nuestro
Pirineo, que debe ser un cuadro para todo Zaragoza, mejor aún,
para todo Aragón. El Museo regional, sea como fuere, debe
adquirir  esa  obra  fuerte  y  delicada,  como  muestra  de  la
pintura aragonesa y como pago merecido a una vida de trabajo,
de honradez artística y de desgracia de un pintor aragonés que
ciertamente merecía un mañana mejor[3].



Las dos piezas, finalmente, debieron de ser adquiridas por el
Ayuntamiento de la ciudad. El objetivo de las exposiciones era
recaudar algo de dinero para aliviar la enfermedad que en ese
momento tenía a Lafuente inutilizado para la pintura. Son dos
vistas de los poderosos Mallos de las que una se toma desde el
actual mirador situado en el cruce de la antigua carretera de
Jaca con el ramal que conduce a Riglos y ofrece una panorámica
impresionante del conjunto,  y otra que realiza desde el río,
unos  kilómetros  más  adelante,  camino  del  puerto  de  Santa
Bárbara.

El primero, la vista general de los Mallos de Riglos, un óleo
sobre tela de 57 x 65 cm. Se construye desde un potente primer
término de vegetación que, a través de los campos de almendros
y  oliveras  del  término  medio,  aproxima  al  espectador  al
pueblo, empequeñecido por la magnitud de las moles calizas
erosionadas por los elementos. Luz de mediodía y momento de
mayor  proximidad  de  Lafuente  a  los  usos  impresionistas
vigentes  todavía  en  ese  momento,  pese  a  ciertos  tics
escenográficos a los que nunca renunció. Si en sus tiempos de
estudiante de arte en Madrid, firmaba con frecuencia Félix
Lafuente,  escenógrafo,  mucha  de  la  pintura  de  paisaje
posterior  que  saldría  de  sus  pinceles  podría  haber  sido
firmada de igual modo.

 



La segunda de las telas que proviene de la exposición de 1925
es una vista tomada desde el cauce del río Gállego. Óleo sobre
tela  de  62  x  80  cm.,  utiliza  de  igual  manera  recursos
aprendidos en la Escuela de Artes madrileña –en la que estuvo
matriculado como pintor escenógrafo– y en el taller de Busato
y Bonardi, escenógrafos del Teatro Real en el último cuarto
del siglo XIX, y plantea un primer término extenso y sombrío
del cauce del río, que actúa de rompiente para resaltar el
telón de fondo, iluminado con la luz de la tarde.

Un anecdótico canfranero sube con parsimonia por la diagonal
que se traza al pie de los mallos, para contrarrestar la que
dibuja opuesta la vieja carretera en el lateral derecho.

 

La quinta pieza de Lafuente en el Ayuntamiento oscense se
encuentra  en  el  despacho  de  Alcaldía,  al  que  no  resulta
especialmente fácil acceder. Un nuevo óleo sobre tela de Félix
Lafuente  que  tiene  por  título  Patio  de  casa  de  labor
aragonesa. Si los que tienen como tema los Mallos presentan
algunos  tics  escenográficos,  la  pieza  del  despacho  de  la
primera  edil,  podría  ser  definida  directamente  como  una
escenografía  a  la  que  se  han  añadido  las  figuras  que



compondrían  la  escena  de  un  hipotético  libreto  de  tema
costumbrista aragonés.

La tela de 78 x 95 cm., organiza el espacio con la misma
intención  que  cualquiera  de  las  acuarelas  firmadas  por
Lafuente los últimos años de su estancia en Madrid, cuando
compartía estudio de escenografía con Amalio Fernández y ambos
consiguieron buenas críticas por sus nuevos conceptos para la
escena.  Este  óleo  presenta  la  estructura   que  marca  la
división  del  escenario  por  rompientes  que  permiten  la
aparición de los personajes a diferentes profundidades y, en
el telón de fondo se abren huecos por los que los actores
pueden entrar y salir como la puerta o la escalera, o asomarse
como es el caso de la ventana.

Está firmado en el lateral inferior derecho y aunque no está
datado por el pintor ha de situarse en los últimos años del
siglo XIX.

 

Félix Lafuente en el Instituto de Estudios Altoaragoneses

El Instituto de Estudios Altoaragoneses de la Diputación de
Huesca  alberga,  por  su  parte,  otras  tres  piezas  de  arte



público pero menos. En la sede del Instituto, en la calle del
Parque,  cuelgan  tres  piezas  del  pintor:  dos  de  ellas  son
estudios para retrato y la tercera un paisaje del entorno de
la  fuente  de  Marcelo.  La  Diputación  ayudó  mínimamente  a
Lafuente en sus estudios en Madrid y éste correspondió con el
envío de algunas piezas que fueron comentadas en ocasiones
desde  las  páginas  del  Diario  de  Huesca.  La  corporación
provincial también adquirió en ocasiones algunas piezas del
pintor.

Así  en 1889 podemos leer en el acta de la sesión ordinaria de
la corporación provincial que se “decidió indemnizar a D.
Félix Lafuente y Tobeñas, vecino de Madrid, de los gastos
hechos en dos cuadros remitidos a la corporación y disponer de
las 143 pesetas, 10 céntimos, a que asciende la cuenta que a
instancia acompaña sean satisfechas con cargo al capítulo de
imprevistos del presupuesto general de la provincia”

Por  la  fecha,  parece  que  se  trata  de  las  piezas  que  se
encuentran en el despacho de dirección en la primera planta y
fueron  catalogados  en  1989  con  los  números  66  y  67  como
cabezas de estudio[4].

Los modelos un hombre de mediana edad y un niño. Éste último
es una pieza al óleo que se trabaja sobre una tela de 40 x 30
cm. Queda claro que se trata de un ejercicio de clase por el
desinterés  que  el  pintor  presta  al  acabado  del  retrato  y
algunos arrepentimientos que muestra en el análisis de los
volúmenes faciales de la figura. La luminosidad del resultado
y  el  juego  de  complementarios  lo  acerca  a  los  modos
impresionistas que desarrollará en buena parte de su obra los
años siguientes, especialmente en los paisajes al aire libre.



 

En el caso de la cabeza de hombre, el soporte es una tabla de
32 x 24 cm., que en su parte inferior permite advertir cómo se
ha preparado para recibir el óleo con el que se ejecuta la
obra.  También  en  este  caso  queda  patente  que  una  vez
finalizado el estudio de la cabeza, el resto pierde cualquier
interés para el pintor. De ejecución suelta en su gesto, con
cortos toques de pincel, presenta un color más próximo a los
modos académicos de los que el pintor nunca quiso alejarse
demasiado.

 



La tercera de las pinturas del IEA, el paisaje de fuente
Marcelo, ocupa un lugar mucho más asequible al público en
general, dado que se encuentra en la planta de calle, en la
antigua puerta de entrada al edificio. Es un óleo sobre telas
de 98,5 x 66 cm., necesitado de una limpieza en profundidad.

Es un paisaje representativo de la pintura al aire libre de la
primera época del artista, antes de abandonar el estudio de
escenografía madrileño que compartió con Amalio Fernández y
establecerse en su ciudad para hacerse cargo de la plaza de
profesor de dibujo del Instituto provincial entre 1893 y 1904.
Años  en  los  que  salió  sistemáticamente  al  campo  a  pintar
hombres de carne y hueso y piedras de verdad.

 

 

Lafuente frecuentaba los sotos que rodeaban la ciudad, la
huerta familiar, las ermitas que rodeaban y rodean la capital
altoaragonesa,  Salas,  Loreto,  Cillas,  Jara  y  tomó  con
frecuencia el entorno de la fuente de Marcelo como tema de su



pintura pero también como lugar de asueto que disfrutaba con
la familia y sus amigos.

Lafuente fue un pintor querido en su ciudad natal y en la
provincia de Huesca que constituyeron el asunto fundamental de
su producción. Mientras acabamos de redactar estas líneas, dos
de las piezas mencionadas, El puente de tablas y El soto,
pueden disfrutarse en un espacio más público que el que ocupan
habitualmente: la catedral de Huesca en cuya capilla de la
Epifanía forman parte de la exposición Lumen ad civitatem que
analiza el antiguo voto a la Inmaculada en el oficio conocido
como Tota pulcra, que se celebra anualmente desde hace siglos
con la participación actualmente del Claustro del Instituto
Ramón  y  Cajal,  el  Ayuntamiento  de  Huesca  y  el  Cabildo
catedralicio.

Buenos ejemplos de la pintura de la luz en los alrededores de
la ciudad, las dos pequeñas piezas pasarán de nuevo, a finales
de enero, a formar parte de la colección oscense de arte
público, pero menos.

 

 

[1]Alvira  Banzo,  Fernando  (dir.).  (1989)  Félix  Lafuente
(1865-1927) en las colecciones oscenses. DPH. Huesca

[2]Entre  los  muchos  dibujos  y  pinturas  de  Ramón  Acín,
discípulo predilecto de Lafuente, que han sido catalogadas en
los últimos años pueden verse algunos que sin duda fueron
trazados en sus primeros contactos con la naturaleza de la
mano de su maestro,

[3]Ramón Acín (1926). “Venta de cuadros del pintor Lafuente”.
Revista Aragón. Zaragoza



[4]  Alvira Banzo, Fernando (dir.). (1989) Félix Lafuente
(1865-1927) en las colecciones oscenses. DPH. Huesca


