
Aurelio  Vallespín  Muniesa.
Tensiones
 

Por  múltiples  razones  más  que  justificadas  y  fáciles  de
demostrar, siempre hemos admirado a los arquitectos, algo que
saben muy bien, por ejemplo, Daniel Olano, José Manuel Pérez
Latorre, Carlos Miret, Antonio Tello, Ricardo Marco, Joaquín
Sicilia o Fernando Bayo, también pintor. Si encima pintan muy
bien el lector puede imaginar nuestro derretimiento. Y aquí
entra el arquitecto y pintor Aurelio Vallespín Muniesa, sobre
el que publicamos una crítica cuando expuso, en 2013, en la
galería  Cristina  Marín  de  Zaragoza,  la  cual  se  basaba  en
múltiples  celdillas  y  sobrios  colores  con  extraordinaria
creatividad. Súmese sus textos más que positivos y razonados.
Pero antes de nuestro comentario cabe señalar algún dato que
oriente al lector. Si en 2003 participa en una colectiva, en
2007, con 35 años, expone por primera vez, para seguir sin
interrupciones hasta la presente exposición inaugurada en el
Torreón Fortea, 2 de octubre al 16 de noviembre, con prólogos
que se complementan de Antón Castro y el propio arquitecto y
pintor.

Cuadros  de  gran  formato  fechados  en  2013  y  2014,  que
representan  un  radical  cambio  respecto  a  lo  hecho  con
antelación, por colorido, forma y aspecto general, lo cual
significa una ruptura siempre muy compleja de realizar, ni
digamos  con  coherencia  y  categoría.  Como  un  parto  de
resultados  imprevistos  pero  que  cuadran  en  un  momento
específico, por supuesto tras un proceso cargado de dudas
hasta  encontrar  un  nuevo  estilo,  sobre  el  que  volcará  un
impecable  campo  técnico  atravesado  por  la  idea  dominante
emergiendo sin fisuras.

Colores  negros,  grises,  azul  prusia  y  rojizos,  por  citar

https://aacadigital.com/articulos/aurelio-vallespin-muniesa-tensiones/
https://aacadigital.com/articulos/aurelio-vallespin-muniesa-tensiones/


ejemplos, contrastan entre sí y se complementan para ofrecer
un  ámbito  dinámico  mediante  planos  irregulares  y  formas
indefinidas cargadas de azar, lo cual  posibilita una marejada
visual capaz de arrastrarnos entre sugerencias de paisajes, no
siempre, muy abstractos. Todo es como una invasión dinámica
que nos habla de la vida desde su máximo signo expresionista.
Tanto derroche vital se atempera por bandas paralelas a la
base que se ajustan con precisión, sin exageraciones, para
avalar un hermoso matrimonio entra ambas partes. Siempre la
vida.

Carmelo  Rebullida:  Pintura
sobre papel; Pedro Avellaned:
Retratos de un tiempo diverso
Del  27  de  noviembre  al  5  de  enero,  en  la  galería
Demodográfico,  tenemos  pinturas  sobre  papel  con  el  título
Rebullida Cabezas, que son cabezas hechas en los últimos diez
años al margen de su otra obra, que transcurre por otras
direcciones. La idea y selección de lo expuesto correspondió a
Pedro Flores, director del espacio junto con Rosa García.

Estamos ante cabezas que transmiten muy dispares sensaciones,
como  si  fueran  los  cambiantes  sentimientos  de  su  autor
partiendo de ideas a especificar. Estamos ante un verdadero
juego formal más que atractivo y sugerente, en el sentido de
cabezas,  salvo  las  de  perfil,  con  formas  triangulares,
ovaladas y casi círculos, lo cual permite acoplar muy dispares
rasgos faciales. A sumar los sentimientos volcados, en el
sentido  de  penetrantes  miradas,  algunas  de  verdaderos
asesinos, hay una con la cabeza llena de sangre, y enigmáticas

https://aacadigital.com/articulos/carmelo-rebullida-pintura-sobre-papel-pedro-avellaned-retratos-de-un-tiempo-diverso/
https://aacadigital.com/articulos/carmelo-rebullida-pintura-sobre-papel-pedro-avellaned-retratos-de-un-tiempo-diverso/
https://aacadigital.com/articulos/carmelo-rebullida-pintura-sobre-papel-pedro-avellaned-retratos-de-un-tiempo-diverso/


expresiones  que  establecen  un  distante  territorio  por
impenetrable.  Súmese  la  variedad  de  formas,  los  trazos
gestuales cuando se dan y el muy cambiante color que en alguna
obra,  olvidándote  de  la  cabeza  como  tal,  es  una  preciosa
abstracción con toques líricos. Con lo sugerido queda evidente
la complejidad de lo expuesto y su mutante belleza.

***

Bajo el exacto título "Retratos de un tiempo diverso", pues
los retratos son de 1970 a 2014, se inauguró la exposición del
fotógrafo Pedro Avellaned, visitable del 1 de octubre al 15 de
noviembre, en la galería Demodo Gráfico. Artista histórico de
sobras conocido con intachable trayectoria abarcando dispares
temas.

Pero ahora estamos ante 35 retratos, en blanco y negro y
fondos grisáceos, de mayor o menor tamaño, con excepciones
como dos bailarinas de ballet, de 1980, o unas manos de 2001.
Las  profesiones  de  los  retratados  comprenden  muy  dispares
panoramas,  como  artistas  plásticos,  pintores  decorativos,
fotógrafos,  guitarristas,  actrices,  actores,  directores  de
cine,  dramaturgos,  directores  de  teatro  y  danza,
fotoperiodistas, cantantes, músicos e incluso un estudiante,
lo  cual  significa  un  amplio  registro  y  su  capacidad  como
retratista, capaz de atrapar dispares edades sin problemas. De
los famosos a los desconocidos.

Con la excepción de la pintora Julia Dorado, de 1980, que se
muestra, dentro del oscuro dominante, con rostro mirando hacia
arriba y gafas con los cristales blancos, la norma de los
retratados es una espléndida naturalidad buscando el ángulo
idóneo para marcar diversas posiciones de cada rostro dentro
de la positiva homogeneidad. Súmese el suculento juego de
luces y sombras. Todo como una marca propia del fotógrafo.



Conversando  con  el  pintor
Agustín Alegre
 

 

Hemos conversado con motivo sus dos últimas exposiciones en la
ciudad  de  Teruel:  “La  obra  gráfica  de  Agustín  Alegre.  El
dibujo  como  principio”,  Edificio  de  Bellas  Artes  de  la
Universidad de Zaragoza, del 16 de octubre al 5 de noviembre
2014.Y,  “Oleos”,  Edificio  del  Antiguo  Banco  de  España  en
Teruel, del 23 de octubre al 12 de noviembre de 2014. Quedamos
en su estudio; en él, todo nos habla de las inquietudes,
obsesiones  e  imágenes  que  Agustín  Alegre  persigue
incansablemente.

 

José Prieto / Vega Ruiz.- ¿Como fueron sus inicios en la
pintura?

Agustín Alegre.-Mis primeros recuerdos son del verano de 1948,
tenía 12 años y muy mala salud, esto hizo que el médico
recomendara  a  mis  padres  que  no  me  llevaran  al  colegio,
durante un año. Mi padre, para que no estuviera todo el día en
casa, decidió que le acompañara a su taller, en el barrio del
Arrabal. Un buen día, vi pasar por allí aún hombre alto, con
muy buena planta, muy bien vestido, y con un caballete en la
mano, que iba a pintar a la zona de los monotes. Le pedí a mí
padre permiso para ir tras él, y, me lo dio; le seguí a  medía
distancia, le observé, y me gusto mucho lo que pintaba. Así,
que  decidí seguirlo al día siguiente, y, nos hicimos amigos.
Se llamaba Robert, y trabajaba en la universidad de la Sorbona

https://aacadigital.com/articulos/conversando-con-el-pintor-agustin-alegre/
https://aacadigital.com/articulos/conversando-con-el-pintor-agustin-alegre/


de París. Le acompañé durante todo el verano, volvió a Teruel
otros dos veranos más, y no he vuelto a saber nada más de él.
Cuando mi salud mejoró empecé a ir por las tardes a la Escuela
de  Artes  y  Oficios  de  Teruel  donde  entablé  amistad  con
Francisco Pérez Monleón, que posteriormente se quedaría como
profesor en la Escuela. En 1954 terminé mis estudios, tuve
como profesor, entre otros, al pintor Salvador Gisbert, siendo
Ángel Novella director de la Escuela  

 

J.P. / V.R.- ¿Tiene algún método de trabajo? ¿Cuál es su
rutina un día cualquiera?

A.A.- No soy muy metódico, todo depende del día y del momento.
Habitualmente  me  levanto  pronto  y  entro  a  trabajar  en  el
estudio o me voy a tomar algún apunte del natural. Como decía 
Picasso, “La inspiración existe, pero tiene que encontrarte
trabajando”.

 

J.P. / V.R.- ¿Cómo empieza usted un cuadro?

A.A. – Para mí, el dibujo es esencial; siempre empiezo por el
dibujo. Sobre el lienzo dibujo, generalmente, con un pincel,
utilizando tonos sepias y, últimamente, rojo inglés claro.
Comienzo  haciendo líneas y encajando las formas, y, poco a
poco las manchas van cubriendo la superficie del lienzo.

 

J.P. / V.R.- ¿Cómo son las diferentes etapas de la  creación 
de sus cuadros?

A.A.- Más que etapas, es una lucha constante, un sufrimiento
continuo, una lucha incesante. Hasta que un buen día… tras
luchar con esa puesta de sol, ese tono que se te escapa,
decides que esta batalla ha terminado y se acabó. Entonces doy
por terminado el cuadro. Estoy de acuerdo con  Zuloaga, el



artista que quería pintar a puñetazos. 

 

J.P. / V.R.- ¿Podría usted describir su obra?

A.A. – Soy  pintor realista, no hiperrealista, mejor dicho
naturalista. Me interesan muchos  movimientos artísticos, como
el  impresionismo  o  el  cubismo,….  Pero,  no  pertenezco  a
ninguno. Para mí, el cuadro tiene que ser pintura.

 

J.P. / V.R.- ¿Que pintores le han interesado?

A.A.- Me interesan muchos pintores. Con dieciséis años, fui al
Museo  del  Prado  y  no  supe  apreciar  a  Velázquez,  a  quien
posteriormente he admirado. Goya me dio el primer “latigazo” y
el Greco me produjo una honda impresión. También me interesan
Solana, Zuloaga y admiro a Rembrandt. He aprendido de todos. Y
pienso muchas veces que solo somos una sombra de los pintores
que han existido antes que nosotros.  

 

J.P. / V.R.- ¿Creé que el arte tiene que ver con revivir las
sensaciones infantiles? Si es así, ¿qué queda en su obra de
aquel muchacho nacido en Santa Eulalia?

A.A.- Os diré, francamente, que sí, ya de crío  recuerdo que
me gustaba dibujar, en las aceras, lo que veía: personas,
animales (burros, mulos, perros, etc.) y carros. Y eso me ha
influido mucho. Porque yo nací en un pueblo eminentemente
agrícola. Aunque os parezca mentira, hecho mucho de menos a
los burros, yo lo llevo muy metido dentro, porque yo me críe
con ellos. Ya que mi padre era “sastre de burros”. Y me
diréis,  ¿qué  es  eso?  Mi  padre  era  guarnicionero.  Y,
constantemente, estaba tomando medidas a las caballerías para
hacer sus aparejos. Cuando todavía vivíamos en Santa Eulalia,
llamaban a mi padre y le decían: “Oye Valeriano, en tal o cual



barranco hay un burro muerto”, y en algunas ocasiones yo le
acompañaba.  Mi padre desollaba al animal y aprovechaba su
piel.

Os voy a contar una historia curiosa, de cuando vivíamos en el
Arrabal de la ciudad, y aún estaba estudiando en Teruel. Un
día, estaba paseando por la zona de los Monotes y vi a los
dueños de un mulo que estaban despellejándolo. Me interesó
mucho. Y les pregunté ¿Estaréis  mucho rato aquí? Me dijeron
que sí. Me fui, rápidamente, a mi casa, a por “los trastos” de
pintar. Pero, cuando regresé, ya habían acabado. Y me encontré
al mulo desollado, y lo pinté en una tablita que llevaba.
Después me enteré que mi padre les había comprado la piel,
para  utilizarla  en  su  trabajo,  él  ya  no  se  dedicaba  a  
desollar los animales. Yo, en esta época, aún no conocía a
Rembrandt, ni su obra “El buey desollado” (1655), sería años
después en un viaje a París cuando visitando el Museo Louvre,
descubrí esta obra y me causó una honda impresión.

 

J.P. / V.R.-Usted a lo largo de su carrera profesional ha
viajado  mucho,  y  ha  vivido  en  distintos  lugares:  Teruel,
Madrid,  Italia,  el  Sahara…  ¿Qué  nos  puede  decir  de  estos
viajes y de las experiencias vividas en ellos?

A.A.- En 1965 visite París, y, en 1967, realicé mi primer
viaje a Italia con mi hermano Fermín, visité Venecia (ciudad a
la  que  volví  muchas  veces)  y,  durante  una  temporada  me
establecí en Brescia con el pintor valenciano José Espert
(gran retratista). En 1969 viaje, también con mi hermano, a
Holanda, Países Bajos y París. Pero, uno de los viajes de los
que  guardo  mejor  recuerdo  es  el  que  realice  a  El  Aaiún
(Sahara) en 1972, fui pensionado por la Dirección General de
Promoción del Sahara, después de ganar el Segundo Premio de
pintura en la XXII Exposición de pintores de África, con un
autorretrato  vestido  con  un  Darrá  (el  traje  típico  del
Sahara). El Darrá me lo había dejado el pintor Julio Visconti



que ya había estado allí y me dijo que me gustaría mucho. Al
principio me costo adaptarme y lo pase mal, pero con el paso
del tiempo me acostumbre y era uno mas de ellos. !Fueron unos
meses estupendos! Sus paisajes me motivan mucho. También he
vivido en Madrid durante la década de los años setenta, pero
en  los  ochenta  me  trasladé  definitivamente  a  Teruel.  He
viajado por muchos países y me han impresionado principalmente
los desiertos.

 

J.P. / V.R.- Una forma de expresión, una pasión… ¿qué hay de
especifico en el dibujo que le atrae tanto?

A.A. – Para mí, el dibujo es una pasión, es algo más intimo y
personal que la pinturay lo considero esencial, el elemento
preparatorio para los cuadros. En ocasiones, realizar algunos
dibujos “duele más” que un cuadro.

 

J.P. / V.R.- En 1965 ejerce como docente en la Escuela de
Artes y Oficios de Teruel dejándolo un año más tarde, y, en
2009  la  Universidad  de  Zaragoza  le  nombró  miembro  de  la
Comisión  de  Evaluación  de  la  Calidad  de  la  titulación  de
Bellas Artes, como Experto Externo, cargo que ocupó hasta
2013. ¿Qué nos puede decir de su labor como docente, primero,
y como asesor de la universidad, más recientemente? 

A.A.- Mi experiencia como profesor de la Escuela de Arte de
Teruel fue muy positiva. Nada mas casarme con Amparo me llamó
el entonces director, el pintor, Ángel Novella, que era amigo
mío y, durante un curso, fui profesor de la asignatura de
Dibujo  Artístico.  Lo  pasé  bien  y  la  experiencia  fue  muy
positiva, pero el estar encerrado no me terminó de convencer,
al año lo deje, ya que no tenía madera de profesor. Admiro
mucho a los profesores y ellos me han enseñado mucho, es
difícil enseñar, es más fácil aprender. En mí opinión, el
profesor, a diferencia del artista, tiene que ser una persona



muy generosa, dispuesto a darlo todo por sus estudiantes, es
una  labor  muy  exigente  que  me  restaba  muchas  fuerzas  de
aquello que realmente me interesaba en ese momento, que era
pintar y por eso lo deje.

Cuando pusieron los estudios de Bellas Artes de la Universidad
de Zaragoza en el Campus de Teruel, se me invitó a asesorar
como  profesional  del  arte  a  esta  institución  docente.  Y
durante cuatro años he desempeñado esta labor, entre 2009 y
2013.

 

J.P. / V.R. – ¿Qué nos puede contar de la exposición: “La obra
gráfica de Agustín Alegre. El dibujo como principio”, en la
sala  de  exposiciones  del  Edificio  de  Bellas  Artes  de  la
Universidad de Zaragoza, Campus de Teruel?

A.A. – Esta exposición fue algo imprevisto, ya que yo apenas
he enseñado los dibujos, los tengo metidos en carpetas, y
apenas se han mostrado. He hecho alguna exposición pero han
sido pocas. En su realización ha tenido mucho que ver la
profesora Marta Marco, con cuya familia siempre he tenido
mucha relación. Ella se interesó por catalogar y mostrar estos
dibujos, y la universidad me ofreció la oportunidad de hacer
esta exposición en el edificio de Bellas Artes. Por todo ello,
estoy muy agradecido.

 

J.P. / V.R. – ¿Qué nos puede contar de la exposición de
pintura en el edificio del antiguo banco de España de Teruel?

A.A.  –  Esta  exposición  fue  un  empeño  personal  de  Manuel
Blasco,  ya  que  en  su  anterior  etapa  como  alcalde,  el
Ayuntamiento de Teruel me concedió la Medalla de Oro de la
ciudad. Quería que realizase una exposición de envergadura en
la  ciudad.  Es  una  exposición  retrospectiva  que  hace  un
recorrido  por  mi  obra.  En  ella,  he  mostrado  pinturas



realizadas desde 1955 hasta 2014. El repertorio temático es
muy plural y, en ellas, hay matices y ecos de los pintores que
me han interesado. Algunas representan los paisajes  que me
motivan,  ya  sean  los  monotes  de  Teruel  o  las  arenas  del
desierto.   En  otras  aparecen  bodegones,  retratos…etc.  Y
también por supuesto la ciudad de Teruel. De esta exposición
se  ha  editado  un  catálogo  fruto  de  la  colaboración  del
Ayuntamiento, la Diputación Provincial e IberCaja.

 

Videoartistas  árabes,
militantes  de  una  cultura
global
 

Es toda una hazaña, en estos tiempos que corren, que el Centro
de Arte y Tecnología “Etopia” haya montado una exposición de
producción propia, y además tan internacionalista tanto por
los videoartistas representados, procedentes de muchos países
árabes, como por su comisaria, Sabrina Amrani, que tiene una
importante galería madrileña especializada en artistas de esa
parte del mundo con la que ella se siente muy identificada,
pues es francesa de origen argelino. Quizá por eso utiliza un
título en primera persona: “Entre nosotros”, como incluyéndose
en el colectivo del que surge esta propuesta; aunque lo que
llama  la  atención  en  esta  exposición  es  precisamente  el
distanciamiento  que  domina  en  muchos  otros  detalles.  Para
empezar, en el propio título, que luego se complementa de
forma más explícita: “Videoarte de Oriente Medio y Norte de
África en una Cultura Global”. En contra del uso terminológico

https://aacadigital.com/articulos/videoartistas-arabes-militantes-de-una-cultura-global/
https://aacadigital.com/articulos/videoartistas-arabes-militantes-de-una-cultura-global/
https://aacadigital.com/articulos/videoartistas-arabes-militantes-de-una-cultura-global/


correcto en español, según el diccionario de la RAE, que sería
Oriente  Próximo,  para  referirse  a  Turquía,  Siria,  Líbano,
Israel, Jordania, Iraq e Irán y los países de la Península de
Arabia,  ha  optado  por  la  apelación  Oriente  Medio,  que  en
nuestro idioma estaría reservada para Afganistán, Pakistán,
India, Bangladesh y Sri Lanka; aunque cada vez es más habitual
usarla en sentido geográfico más amplio, por contaminación del
inglés  de  la  CNN.  Esto  me  lleva  a  la  segunda  forma  de
distanciamiento  que  quería  comentar,  pues  abunda  en  esta
exposición una perspectiva propia de hipermodernos artistas
emigrados,  que  ya  no  viven  en  sus  países  de  origen  ni
testimonian  directamente  las  inquietudes  locales,  sino  a
través  de  fuentes  externas,  incluidos  los  reportajes  de
noticieros  internacionales.  Ya  que  la  comisaria  de  la
exposición  es  socióloga,  resulta  tentador  subrayar  su
distanciamiento  incluso  en  términos  socio-urbanos,  pues  su
galería  madrileña  no  está  en  Lavapiés  u  otro  distrito
repoblado de inmigrantes pobres llegados de países árabes,
sino en la parte revitalizada de Malasaña, del mismo modo que
esta exposición no ha venido a la zaragozana Casa de las
Culturas  sino  a  un  glamuroso  centro  de  arte  y  tecnología
situado en la Milla Digital (aunque no lejos de la Aljafería o
del Rastro, tan relacionados con la cultura árabe). Pero, por
último, para no dejar en el aire ciertas suspicacias, quiero
señalar también un cuarto tipo de distanciamiento que honra
mucho a Sabrina Amrani, pues he podido comprobar en la web de
su  galería  que  allí  sólo  figura  una  de  las  artistas
seleccionadas  para  esta  exposición:  Nicène  Kossentini
(precisamente  el  único  vídeo  que  no  funcionaba  cuando  yo
visité la muestra).

Ojalá que, gracias a las buenas conexiones internacionales de
esta cosmopolita comisaria y galerista, la itinerancia a la
que aspira la empresa zaragozana organizadora, Trazacultura,
sea todo un éxito en España y fuera de nuestras fronteras a lo
largo de 2015 y 2016. Sería un puntazo hacerla culminar por
ejemplo en el relumbrante Musée des Civilisations de l’Europe



et de la Méditerranée de Marseille; aunque para más provecho
de la inversión que nuestro ayuntamiento ha realizado en ella,
habría sido deseable la presencia de artistas de países árabes
que  hubieran  recalado  en  Aragón  ya  fuera  para  estudiar,
trabajar o vivir. En todo caso, la relación con el entorno
podría haber sido mayor, en infinidad de detalles, empezando
por  los  textos  y,  sobre  todo,  en  la  utilización  de  un
estupendo  recurso  de  engarce  con  el  vecindario  que  tiene
Etopia: sus fachadas-media. Parece extraño que sólo uno de los
vídeos se proyecte en el exterior, y más raro todavía que
hayan  escogido  una  pieza  de  arte  conceptual  cuya  mejor
comprensión depende tanto de los paratextos donde se explica
que esta reciente creación de Mounir Fatmi sigue a la polémica
que suscitó otro vídeo suyo, titulado Technologia, cuando fue
proyectado en un espacio público de Toulouse (ese otro vídeo
se presenta en la sala de exposición, pero sin alusión alguna
a esas violentas protestas de grupos musulmanes en Francia).
Bien hubieran podido mostrar en la fachada exterior otros
vídeos  y,  de  haber  tenido  que  optar  por  uno  solo,  quizá
hubiera merecido la pena escoger el de los confeti voladores
grabados por el dúo MentalKlinik, por coherencia con la imagen
publicitaria de la exposición en los folletos impresos o a
través de internet. Aunque no es ése mi favorito, ni me ha
parecido que fuera uno de los más atractivos para el público
encontrado  en  la  sala.  A  mis  hijos,  y  a  muchos  de  los
visitantes de la exposición, el vídeo que más les captó su
atención fue con diferencia el de Adel Abidin, The Consumption
of War, donde se escenifica una lucha de hombres de negocios
con fluorescentes parodiando los combates de espadas luminosas
en la Guerra de las Galaxias. A mí me impactó sobre todo, por
su excelente uso de los recursos emocionales-espaciales, la
instalación  de  Nadia  Kaabi-Linke  en  la  que  uno  se  ve
literalmente situado entre las inquisitivas preguntas de una
boca  blanca  y  una  masa  de  emigrantes  de  piel  oscura
salmodiando  respuestas  negativas.  ¡Escalofriante!  



Ángel  Pascual  Rodrigo  ,  en
busca  de  las  ilusiones
infantiles perdidas
 

Pensaba escribir sobre esta exposición y me he quedado casi
bloqueado tras leer la reseña que le ha dedicado Alejandro
Ratia, publicada en el álbum Artes y Letras de Heraldo de
Aragón el 18 de diciembre bajo el título “Llamada de los
montes distantes”. ¿Qué podría añadir, a la altura de tan
hermosas palabras? Yo también admiro a Ángel Pascual Rodrigo y
llevo muchos años emocionándome con sus cuadros, desde que una
vez siendo un crío entré a una exposición de la Hermandad
Pictórica. Siempre fiel a sí mismo, ha regresado a su tierra y
a la misma galería donde en las navidades de 2010 triunfó con
una poética muestra denominada “Destellos en la noche-Sombras
en el día”, de cuyo recuerdo se retroalimenta el inicio de
esta otra. Pero hay importantes sorpresas, pues sólo una parte
de lo ahora expuesto sigue la estética romántica de canto a la
naturaleza misteriosa e inquietante: son dibujos inspirados en
una  caminata  en  2007  a  través  del  Cañón  de  Añisclo,
pacientemente pintados con lápices de colores, retomando una
técnica  artesanal  que  los  hermanos  Pascual  Rodrigo  ya
reivindicaron magistralmente hace cuatro décadas.  Asombrados
por esta habilidad manual, que nada tiene que envidiar a la
pintura  divisionista  decimonónica,  podríamos  interpretar  en
clave humorística el título de la exposición: “Technicolor. En
busca  del  Monte  Perdido”.  Pero  el  autor  ha  diseñado
expresamente para esta convocatoria un cartel que remeda el
famoso anuncio del comienzo de aquellas películas, donde sobre
una bola del mundo rotaba el eslogan: Color by TECHNICOLOR,

https://aacadigital.com/articulos/angel-pascual-rodrigo-en-busca-de-las-ilusiones-infantiles-perdidas/
https://aacadigital.com/articulos/angel-pascual-rodrigo-en-busca-de-las-ilusiones-infantiles-perdidas/
https://aacadigital.com/articulos/angel-pascual-rodrigo-en-busca-de-las-ilusiones-infantiles-perdidas/


World Favorite in Motion Pictures. Aquella tecnología de color
saturado alcanzó su momento de gloria, según la Wikipedia, en
grandes  films  de  entre  1932  y  1955,  entrando  luego  en
decadencia  por  la  competencia  de  Eastmancolor  u  otras
técnicas. Y Ángel ha hecho proyectar en la galería A del Arte
imágenes  de  algunas  de  esas  películas  épicas  de  los  años
cincuenta, que él vería de niño en algún cine de barrio,
admirando  los  jinetes  solitarios  ante  épicos  paisajes
coloreados con trazos brumosos como los de sus dibujos de
ahora.  Alejandro  Ratia  tuvo  suerte,  y  entró  a  la  galería
cuando le tocaba el turno a la película Shane, de George
Stevens, sonando en el aire la portentosa banda sonora de
Victor Young, Mi visita coincidió con fotogramas de otra peli
de aventuras más antigua, El ladrón de Bagdad, que me dejó
totalmente  frío  porque  yo  nunca  la  había  visto  (quizá  me
habría tocado alguna fibra sensible su remake más reciente,
Aladdin de Disney Pictures, que he disfrutado mucho con mis
hijos).  Eso  sí,  esa  proyección  me  ayudó  a  entender  el
inopinado dibujo de un caballero oriental que sale volando por
los aires, y a seguir la línea de conexiones indirectas que
han conducido la mente del artista hasta crear los dos dibujos
más novedosos de esta exposición, ambos inspirados por la
guerra de Irak. Uno y otro están también realizados con la
misma  técnica  divisionista  a  base  de  trazar  rayitas  con
lápices de color, para emular en un caso la borrosa imagen
nocturna de los bombardeos de Bagdad transmitidos por la CNN y
en otro caso las torturas en la cárcel de Abu Ghraib reveladas
al mundo por la CBS. Podrá parecer excesivo que Ángel Pascual
Rodrigo haya dedicado tanto tiempo a colorear manualmente esas
imágenes, como quien se demora demasiado en contar un chiste,
hasta que pierde la gracia; pero quizá ahí está la moraleja
con la que culmina esta exposición: de niño le ilusionaban las
epopeyas del Technicolor, y ahora ha descubierto otra cara
menos  amable  de  la  realidad  exótica  a  través  de  esas
videograbaciones de poca nitidez. Nos lo advierte alguien que
ha vivido en la India y ahora tiene su domicilio en Mallorca,
una isla que siempre ha despertado las fantasías de muchos



foráneos. 

Joan  Fontcuberta.  El  ojo
inocente, el ojo perverso.
 

            Desde el pasado 31 de octubre hasta el 23 de
noviembre ha permanecido abierta la muestra en la sala de
exposiciones de la Diputación Provincial de Huesca. Formada
por una selección de las diferentes series en las que el
fotógrafo, ensayista y profesor catalán (Premio Nacional de
Fotografía en 1998) ha puesto en práctica algunas de las tesis
que viene desarrollando desde hace varias décadas, teniendo en
su libro La cámara de Pandora. La fotografía después de la
fotografía (2010), una de sus últimas aproximaciones teóricas.

            En efecto, desde ya su lejana serie Herbarium
(1984), en que daba a conocer unas nuevas especies de plantas
que habían pasado desapercibidas a los naturalistas, pasando
por Sputnik (1997), en que documentaba el extraño caso del
cosmonauta  soviético  Iván  Istochnikov,  desaparecido  en  una
misión espacial en 1967, o en Sirenas (2000), en que se hacía
eco  de  los  descubrimientos  de  una  desconocida  especie  de
homínidos, el Hydropithecus, llevados a cabo, a su vez, por un
antropólogo de origen italiano en los años cuarenta del siglo
pasado, terminando con Deconstructing Osama (2007), en que
unos periodistas descubrían a un falso terrorista de Al-Qaeda,
ha sido uno de los artistas más activos y polémicos en el
proceso  de  redefinición  de  la  imagen  fotográfica  como
contenedor de verdad, y, en concreto, en torno al papel de
reportaje como género que substancia este axioma.

https://aacadigital.com/articulos/joan-fontcuberta-el-ojo-inocente-el-ojo-perverso/
https://aacadigital.com/articulos/joan-fontcuberta-el-ojo-inocente-el-ojo-perverso/


            El planteamiento de tales series es pura ficción,
de  tal  manera  que  el  fotógrafo  plantea,  con  un  buscado
sarcasmo que no resta un ápice a las implicaciones a nivel
significativo que todos estos trabajos asumen, una más que
fundada  duda  sobre  la  veracidad  y  la  objetividad  de  las
imágenes fotográficas; ampliando su reflexión sobre el poder
de convicción que ejercen los medios a la hora de configurar
una determinada opinión o para aumento del acervo científico y
cultural de la sociedad. Partícipe de las teorizaciones del
filósofo  francés  Jean  Baudrillard  en  torno  al  poder  del
simulacro y del nuevo concepto emanado de este proceso, lo
hiperreal,  Fontcuberta  es  uno  de  los  más  destacados
cultivadores de la teoría de la sospecha que ahonda sus raíces
en la imprescindible tríada de pensadores (Marx, Nietzsche y
Freud)  reconocida  por  Paul  Ricoeur  -pensador  que  acuñó
efectivamente el término-, y que sería revitalizada por los
filósofos encuadrados en la  postmodernidad, entre los que se
encuentra Baudrillard.

            Uno de los mimbres fundamentales que constituye
este posicionamiento tiene que ver con el cuestionamiento y
relativismo en torno a la noción de realidad y objetivismo
asociados a la fotografía, en especial, al reportaje, que nos
lleva a una intensa polémica entre la denominada “fotografía
pura”, que reconocería a los artífices  de la imagen sin
intervenir, los fotorreporteros, y la “fotografía artística”,
de la que formarían parte todos aquéllos que efectúan sendas
manipulaciones con fines estéticos. Resulta interesante situar
esta polémica con la nueva orientación que va a asumir el
medio fotográfico en la época en que Fontcuberta inicia su
trayectoria creativa a finales de los años setenta (integrando
junto con otros fotógrafos como Manel Esclusa, el aragonés
Rafael  Navarro  y  Pere  Formiguera,  el  grupo  Alabern).
Ciertamente, en ese momento, asistimos a un interesante cambio
conceptual en el panorama fotográfico español, de tal manera
que se busca trascender las anteriores premisas asociadas a la
fotografía como documento (que había sido materializada en los



años precedentes por fotógrafos como Ramón Masats, Gabriel
Cualladó, Francisco Ontañón, Oriol Maspons o Xavier Miserachs,
entre otros) a favor de una nueva defensa de la condición
artística del medio. Una de las estrategias empleadas será
potenciar  sus  estrictos  valores  plásticos,  haciendo  de  la
manipulación  técnica  uno  de  sus  principales  resortes.
Asimismo, la defensa consciente de la “artisticidad” de la
fotografía va pareja a la propia reafirmación del fotógrafo
“como autor” frente a la apriorística desaparición de esta
noción en el fotorreportero, adscrito en muchas ocasiones a
una  mera  posición  de  técnico  que  ejecuta  un  encargo
profesional. Se produce una vuelta a la subjetividad de la
mano de una diversidad de estilos más que de una estética
uniforme y hegemónica. Jorge Rueda, uno de los implicados en
esta renovación conceptual de la fotografía como disciplina  y
de la figura del fotógrafo, lo sintetiza así: “Porque si la
creación existe o si el arte debe existir, han de ser libres.
Porque  una  foto  es  tanto  más  “artística”  cuanto  mayor
intervención (de cualquier tipo) pese sobre ella del autor y
cuanto  así  más  responda  a  sus  necesidades  comunicadoras”.
(Rueda,  1977:  11).  De  este  modo,  se  aboga  por  una  nueva
subjetividad,  que  está  en  la  base  de  toda  una  serie  de
movimientos  que  buscan  pasar  página  con  el  documentalismo
anterior. Fontcuberta es uno de sus más claros representantes
en  nuestro  país,  incidiendo  -insistimos-  en  sus  numerosos
libros y proyectos creativos sobre la perenne duda que asalta
al  estatuto  de  verdad  de  la  imagen:  “La  fotografía  como
documento no es vital. Que la contravisión, sin embargo, nos
mantenga alerta, inculcándonos una cierta incredulidad o, por
lo  menos,  una  especie  de  duda  cartesiana.  Es  prudente  la
desconfianza”. (Fontcuberta, 1978: 37-41).

            Más todavía, cuando es sabido que la imagen ha
sido alterada en diferentes contextos sociopolíticos -y no
exclusivamente  de  carácter  dictatorial-  de  acuerdo  a
procedimientos  de  manipulación  en  función  de  distintos
intereses (el fotomontaje es una de las temáticas recurrentes



en sus ensayos y en sus propios trabajos, puesto al día en las
últimas  épocas  mediante  la  tecnología  digital).  Dicha
manipulación  es  reivindicada,  en  última  instancia,  en
detrimento de una sobrevalorada objetividad, para, finalmente,
demostrar que es un proceso que está presente hasta el ámbito
más  supuestamente  alejado  de  estas  premisas,  el  propio
reportaje: “La verdad es un tema escabroso; la verosimilitud,
en cambio, nos resulta mucho más tangible y, por supuesto, no
está reñida con la manipulación. Porque, hay que insistir, no
existe  acto  humano  que  no  implique  manipulación.  (…)  La
manipulación por tanto está exenta per se de valor moral. Lo
que  sí  está  sujeto  al  juicio  moral  son  los  criterios  o
intenciones que se aplican a la manipulación. Y lo que está
sujeto al juicio crítico es su eficacia” (Fontcuberta, 1997:
154). El hecho de encuadrar un determinado motivo con una
angulación específica ya implica esta manipulación; otra cosa
es el uso que se haga de esta imagen más o menos reelaborada,
como claramente pone de manifiesto en Deconstructing Osama. En
todo caso, parafraseando el título de la exposición, el ojo no
deja de ser inocente pero la intención puede ser muy perversa.

El  rostro  de  las  letras.
Escritores  y  fotógrafos  en
España desde el Romanticismo
hasta la Generación de 1914
 

            Hasta el próximo 11 de enero permanecerá abierta
esta importante exposición, inaugurada a finales de septiembre
pasado, en la sala madrileña. Constituida por una extensísima

https://aacadigital.com/articulos/el-rostro-de-las-letras-escritores-y-fotografos-en-espana-desde-el-romanticismo-hasta-la-generacion-de-1914/
https://aacadigital.com/articulos/el-rostro-de-las-letras-escritores-y-fotografos-en-espana-desde-el-romanticismo-hasta-la-generacion-de-1914/
https://aacadigital.com/articulos/el-rostro-de-las-letras-escritores-y-fotografos-en-espana-desde-el-romanticismo-hasta-la-generacion-de-1914/
https://aacadigital.com/articulos/el-rostro-de-las-letras-escritores-y-fotografos-en-espana-desde-el-romanticismo-hasta-la-generacion-de-1914/


nómina de fotógrafos activos algunos de ellos en los albores
del  medio  fotográfico,  como  podemos  certificar  en  el
daguerrotipo en que aparece retratado el escritor romántico
catalán Jaume Tió i Noé, fechado en 1840, pasando por los
retratos de José Martínez Sánchez, uno de los más activos
especialistas  en  este  género  a  mediados  del  siglo  XIX  en
nuestro  país,  cuyos  trabajos  están  a  la  altura  de  los
coetáneos franceses Etiènne Carjat y Nadar. El trabajo de
Martínez  Sánchez  comparte  el  formato  carte  de  visite  que
popularizó  Carjat,  así  como  una  aproximación  cercana  e
introspectiva hacia el retratado que trataba de romper las
convenciones del retrato concebido en estudio, acondicionado
de manera aparatosa por medio de un complejo decorado; todo
ello queda descartado en favor de un telón de fondo neutro,
sin más atrezzo que distrajera la atención del observador,
aunque no dejara de estar todo perfectamente definido. Estos
paralelismos quedan muy bien explicitados por la presencia del
retrato de Víctor Balaguer, escritor, periodista y político
vinculado con el movimiento cultural de la Reinaxença, tomado
por el propio Carjat, en la línea de los célebres retratos de
Charles Baudelaire, Víctor Hugo o Alejandro Dumas. Muchas de
estas imágenes formaban parte de amplísimas colecciones, como
dejan de manifiesto las cartelas explicativas de la muestra.
Es el caso de la que era poseedor el pintor Manuel Castellano,
quien durante, aproximadamente, veinte años (1855-1875) fue
acumulando una ingente cantidad de vistas y retratos de su
época. En una línea similar hay que comprender la colección
del  escritor  Pedro  Antonio  de  Alarcón  que,  en  parecidas
fechas, se hizo con una galería de retratos de algunas de las
más significadas personalidades nacionales e internacionales
del mundo de la cultura y de la política.

            Continuador de esta práctica de la carte de visite
fue  Eusebio  Juliá,  que  poseía  un  estudio,  al  igual  que
Martínez Sánchez, en Madrid, al cual acudían las clases más
acomodadas. O Pau Audouard, que regentaba otro gabinete en el
Paseo de Gracia de Barcelona.



            En la misma línea, pero ya activo a finales del
siglo XIX y principios del XX, se sitúa el danés Christian
Franzen, de quien hallamos imágenes de Emilia Pardo Bazán o
Joaquín Sorolla. En efecto, destacan los interiores suntuosos
del domicilio de la escritora gallega, elegantemente vestida y
en  una  actitud  ligeramente  indolente  que  pretende  dar  un
sentido de espontaneidad a la toma. O, en otras ocasiones,
aparece  rodeada  de  sus  amistades,  dentro  de  los
característicos actos sociales (lecturas de relatos, poemas u
obras de teatro de los autores) propios de la aristocracia a
la que pertenecía la autora de Los pazos de Ulloa.

            Muy ilustrativas del ambiente de las tertulias
literarias  tan  en  boga  en  aquella  época  son  las  imágenes
protagonizadas por los miembros de la generación del 98 y del
14. Imágenes en grupo que nos permiten conocer de primera mano
el ambiente en que se gestaron muchas de las preocupaciones
literarias, artísticas, sociales y políticas que alumbraron
estos  célebres  hombres  de  letras.  Pero  tanto  o  más
interesantes son las imágenes en solitario, que nos aportan
una dimensión más humana de estas personalidades, de tal modo
que no hay pose seleccionada o actitud rígida: se percibe
claramente en muchas de las fotografías realizadas a Ramón
María del Valle Inclán en su casa, a cargo de Campúa (José
Luis Demaría López). Son ejemplares también de esta aparente
ausencia  de  pose  las  fotografías  realizadas  a  Pío  Baroja
(entre  ellas,  destaca  aquélla  en  que  aparece  meditabundo
paseando  entre  árboles,  obra  del  origen  húngaro  Nicolás
Muller) o la icónica de Antonio Machado, sentado en el Café de
las  Salesas,  fechada  en  1934,  a  cargo  de  Alfonso  Sánchez
Portela,  un  fotógrafo  que  es  representante  de  una  nueva
generación  de  profesionales  (su  padre  fue  igualmente  un
reconocido fotógrafo, Alfonso Sánchez García), que colabora
asiduamente con la prensa diaria, a la que proporciona sendos
reportajes  gráficos  para  ilustrar  las  noticias  publicadas.
Suyas son algunas de las más impactantes imágenes de la Guerra
de Marruecos, o de la proclamación de la Segunda República en



Madrid, sin ir más lejos.

            Otro de estos representantes de la nueva
generación  fue  Santos  Yubero,  que  trabajó,  entre  otros
periódicos, para La Nación, ABC o Diario de Madrid. La sala
que alberga la exposición que nos ocupa reunió, en una muestra
de 2010, más de 160 obras del fotógrafo madrileño.

            Sin embargo, no hay que perder de vista la labor
de otros nombres de la anterior generación, como Francisco de
Goñi, activo en los albores del siglo XX, quien realizó en
1906 el célebre doble retrato -presente en la muestra- del
escultor  Agustín  Querol  tomando,  a  su  vez,  un  modelo  de
arcilla al científico aragonés Santiago Ramón y Cajal.

            Finalmente, queremos resaltar la presencia
testimonial de otro importante fotógrafo, uno de los que dará
en nuestros país el definitivo paso a un tipo de estética
donde el reportaje documental adquiere carta de naturaleza
estilística, como fue Ramón Masats, autor de los retratos de
unos ya ancianos Azorín y Ramón Menéndez Pidal, fechados ambos
en 1957.

Dalí.  Un  surrealista  de
imágenes
Las  grandes  instituciones  culturales  de  todo  el  mundo:
principalmente  museos  y  coleccionistas  particulares,  llevan
décadas ocupándose de Dalí. De su consabida participación en
la vanguardia surrealista, nos ha legado una más que completa
obra, llena de especialidades. La fascinación y el interés del
gran público, así como la gran acogida que le otorgaron los
medios de comunicación, a una longeva vida, sacada de una

https://aacadigital.com/articulos/dali-un-surrealista-de-imagenes/
https://aacadigital.com/articulos/dali-un-surrealista-de-imagenes/


novela de humor absurdo, hicieron el resto. Una de las facetas
 menos  conocidas,  sea  quizás  la  de  ilustrador  de  textos
literarios, de clásicos universales. Del medio centenar de
textos, que fueron ilustrados, por el artista catalán. El
Palacio de Sástago, acoge una selección de obra procedente de
los fondos del Museo del Grabado de Artes, de A Coruña.

La  exposición  permite  contemplar  tres  series  de  estampas,
realizadas entre los años 1946-1974. Las imágenes que Dalí nos
ofrece,  se  caracterizan  por  una  continua  obsesión  por  el
detalle. En este aspecto, se presenta como un gran maestro del
dibujo, donde la visión personal predomina a la recreación. De
toda la obra, llama la atención la ruptura y la exageración de
las  extremidades  en  las  figuras,  presentando  una  oscura
lectura  simbología  muy  plural.  En  líneas  generales,  estas
series, explican el comportamiento ridículo, pero no menos
real, del hombre en el mundo,  una división entre la locura y
la lucidez.

La  primera  de  las  series,  formada  por  treinta  y  cinco
estampas, está dedicada alIngenioso hidalgo Don Quijote de la
Mancha. Fue ilustrado por Dalí con diez láminas en acuarela a
color y treinta dibujos en blanco y negro. Destaca la gran
expresividad  de  sus  voluminosas  figuras.  Quizás  nos
encontremos, con la más interesante, de las series mostradas.
Las siguientes veinticinco litografías, se titulan: Los sueños
caprichosos de Pantagruel, procedente del libro de Rabelais,
que más que una novela de entretenimiento, constituye una
feroz sátira contra las instituciones más respetadas de aquel
tiempo. Los modelos utilizados, por Dalí, para esta serie, son
denominados  droleries,  es  decir,  caprichos  de  artista.  El
último  grupo  de  doce  estampas,  titulada:  Las  fábulas  de
Fontaine,  están  realizadas  en  punta  seca  y  aguafuerte,  e
inspiradas, en los grabados que realizó, en 1855, el artista
francés Jean Ignace Grandville, para ilustrar precisamente,
dichas fábulas. La inspiración y la selección de los temas, no
deja lugar de dudas, de la singular correspondencia, entre



ambos artistas, a pesar de los siglos transcurridos.

Salvador Dalí. Imágenes de historias

Palacio de Sástago

02/10/2014-11/01/2015

Entrevista a Rafael Canogar
    

Hablamos  de  –con-  Rafael  Canogar  (Toledo,  1935),  quien
recientemente ha impartido la conferencia inaugural, titulada
“Todo arte es político”, en el Congreso Internacional Arte
Político, organizado por la Asociación Española de Críticos de
Arte (AECA) en el Museo Reina Sofía del 6 al 8 de noviembre de
2014, cuyo programa y cartel estaban precisamente ilustrados
con una obra suya. Rafael Canogar ha sido -y es-, uno de los
máximos exponentes de la pintura española. Su obra podemos
encontrarla  en  las  colecciones  privadas  y  públicas  más
prestigiosas del mundo, de las que podemos destacar de entre
más de un centenar de instituciones, el MoMA de Nueva York, el
Museo  Nacional  Centro  de  Arte  Reina  Sofía  o  el  MACBA  de
Barcelona. Sus comienzos con Vázquez Díaz marcarán el inicio
de una trayectoria artística que rápidamente alcanzará gran
notoriedad nacional e internacional, llegando a exponer en
espacios como el Guggenheim de Nueva York. Serán muchos los
elementos  que  acabarán  por  configurar  una  de  las  obras
plásticas más importantes de nuestro país, enclavada en el
marco  de  una  España  difícil  y  culturalmente  sedienta.  La
importancia que poco a poco iba adquiriendo informalismo, la
creación del grupo El Paso, sus primeros viajes a París, la
sombra de los grandes maestros del Museo del Prado etc. serán

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-rafael-canogar/


claves  para  la  formación  de  un  artista  esencial  de  la
modernidad  española.

 

¿Cuáles fueron sus inicios? ¿Cómo accede al conocimiento de la
vanguardia? ¿De qué manera se interesó por ella?

Fue  casi  inmediato,  después  de  mi  formación  estudiando
pintura. Cinco años con Daniel Vázquez Díaz, desde los 14 años
hasta los 19. Durante esos años cada vez me interesaban los
más modernos, pero fue en mi primer viaje a Paris, a mis 18
años,  cuando  conocí  a  los  artistas  de  vanguardia,  y  el
flechazo  fue  instantáneo.  Me  interesó  el  “informalismo”
inmediatamente y yo también quise pintar de forma tan libre,
como ellos, ser otro informalista. Descubrí mi camino, una
estética  que  me  impactó  poderosamente:  el  informalismo,
pintura de acción donde a través  del gesto automático se
expresaban  estados  de  ánimo.  Era  la  gestualidad  del
subconsciente que afloraba sin pasar por el control de la
razón,  liberando  un   mundo  rico  de  imágenes  oníricas
y obsesivas que  entiendo canalizaron otras aspiraciones más
allá de la estética misma; sentimientos de conciencia  socio-
políticas que fueron tomando forma, al mismo tiempo que mi
formaci6n cultural y artística evolucionaba. El informalismo
 fue  eminentemente  la expresión  de la  libertad,  de lo
irrepetible y único, realizado con una caligrafía directa y
espontánea.  Obras  eminentemente  intuitivas  y  pasionales,
realizadas  con  la  urgencia  que  el  tiempo,  la  edad  y  las
teorías  reclamaban.  El  informalismo  fue  para  mí  algo
sustancial  y  místico,  autoafirmaci6n  y  autorrealizaci6n,
además de ruptura con las estructuras formales  y certidumbres
estetizantes del momento.

El despertar plástico español -aún  en tan sofocante ámbito
como la España de los años 50- fue posible gracias a unas
circunstancias  únicas:  la  aparición  de  una  vanguardia  que
venía a conectar con lo más profundo del ser y sentir español,



que  dieron   raíces  nacionales,  al  mismo  tiempo  que
universalidad a la joven pintura española.  Es cierto que nos
tocó vivir un  triste paisaje  en  esa España atrasada y
madrastra  con  sus  creadores,  pero  el  trasfondo  artístico,
 referencia donde medimos, fue inmejorable. Nunca fue tan
determinante la "prehistoria" como lo fue en la gestación de
nuestra pintura "informal".  "El artista no puede simplemente
tomar el ímpetu de la vanguardia internacional (…) sin alterar
salvajemente el tiempo y la aplicación de tales energías. Son
 las necesidades culturales de su sociedad por las que el
artista se expresa", dijo el poeta Frank O'Hara.

La implícita ambigüedad del  lenguaje "informal" me permitió
expresar, a través de una pastosa escritura, la representación
simbólica de los elementos tierra-agua, o solido-liquido, que
también reflejaban mi forma de trabajar. Una superficie donde 
se ha dejado  memoria  del gesto realizado directamente con la
mano, huella congelada, fosilizada: surcos sobre la superficie
de la tela, como el labrador castellano trabajando la tierra.
Surcos que nacían al poner el óleo sobre la tela directamente
con  la  mano,  creando  un  tejido  de  signos  reveladores  de
metafóricas  realidades  y  obsesiones  personales,  eróticas  a
veces, cuando ese tejido orgánico se construye con alusiones
erógenas, otras, con apariencias monstruosas, porque pensaba
que lo que en la vida es feo en la pintura puede ser vivo y
expresivo y por tanto bello, la gran lección aprendida con las
pinturas negras de Goya.

¿Qué teníais los informalistas españoles –usted en concreto-
de semejanza con el informalismo europeo o americano? ¿Cuál le
interesó más el americano o el europeo?

Creo que está contestado, al menos en parte, en mi anterior
respuesta. Pero para ser más preciso si diré que quizá el
grupo de la escuela de Nueva York me interesó algo más que el
europeo. Creo que eran más libres; ese grupo nació con cierta
semejanza  al  grupo  español,  con  una  fuerza  extraordinaria
porque  necesitaba  darse  a  conocer,  mostrar  su  propia



identidad. La pintura americana, antes de la aparición de este
grupo, no interesaba en el mercado americano.

En los años 50 hubo muestras en España donde participaron
artistas  estadounidenses  del  movimiento  del  expresionismo
abstracto americano ¿cómo marcaron estos episodios expositivos
su trabajo? ¿influyó de manera significativa?

En esos momentos El Paso ya existía, de hecho fuimos nosotros
quienes  montamos  la  gran  exposición  del  expresionismo
abstracto que trajo el MoMA de Nueva York, exposición que se
realizó en el Museo de Arte Contemporáneo de Madrid, montado
en uno de los patios de la Biblioteca Nacional. El Museo no
tenía personal especializado y nosotros recibimos el encargo
de su montaje.

Conocíamos  perfectamente  a  esos  artistas  pero  nosotros
teníamos ya nuestra propia línea. De hecho fueron los momentos
en los que estaban preparando nuestra exposición en el MoMA y
en el Guggenheim de Nueva York, además de una exposición de 4
artistas de El Paso en la Galería Pierre Matisse, también de
Nueva York.

Refiriéndose  al  informalismo  español  Natalie  Edgar,  en  la
revista  Art  News  en  1960  decía  lo  siguiente  “la  pintura
española de posguerra no es un movimiento de vanguardia en
absoluto, sino más bien una aberración provincial. Recordemos
que está limitada por las condiciones de la dictadura, el
ambiente libre y necesario para un verdadero movimiento de
vanguardia. El movimiento español no es más que propaganda
local  que  parece  demostrar  un  Régimen  de  libertad.  Como
resultado  de  ello,  cuenta  con  el  apoyo  benevolente  del
gobierno”. Unas palabras muy duras para un periodo próspero en
el ámbito de la creación española. Me gustaría conocer su
opinión al respecto.

No conocía ese artículo del Art News, pero sin duda es una
solemne tontería, y totalmente contrario al espíritu de tantos



otros artículos en los medios norteamericanos, incluso de esa
misma revista. Los argumentos que me dices que daba N. Edgar
son pueriles e ignorantes.

Es difícil, sin duda, ser artista creador bajo una dictadura.
Pero también es cierto que puede ser un estímulo moral el
hacer un arte libre, dar ese grito de libertad  y llevar esa
libertad  no  solamente  a  tu  obra,  también  a  tu  entorno.
Colaborar en la transformación de la sociedad de tu país. Es
lo que hicimos algunos artistas, escritores,  periodistas, 
actores;  defender  la  libertad  y  llevar  nuestras  obras  y
nuestras palabras y acciones en defensa de la democracia. Los
mismos obreros, desde dentro del Sindicato de la Dictadura,
fueron capaces de organizarse, y crear UGT y CCOO.

Siempre he dicho y declarado que mi informalismo quería ir más
allá  de  la  pura  estética,  que  tenia  unas  raíces  en  mi
necesidad  de  libertad.  Realicé  muchas  obras  de  gran
intensidad.  Consecuentemente  con  esa  vitalidad  no  quise
domesticar esas fuerzas. El informalismo me había permitido
realizar obras de gran intensidad; muchas,  pero no se puede
repetir eternamente un desgarrado grito sin volverse retórico,
fuera de tiempo cuando el contexto cambia.

El  informalismo: la estética que había dominado casi por
entero  el  panorama  de  los  años  cincuenta  y  sesenta  hacía
aguas. Fueron muchos los artistas abstractos, informalistas
como yo, que sintieron la necesidad de un cambio. Lo que nos
había  parecido  la  absoluta  libertad,  término  insuficiente
 para comunicar y expresar la tensión de la realidad, de la
nueva conciencia social y política que despertaba en el mundo.

Una de las figuras importantes de ese momento fue González
Robles,  quien  gestionó  y  promocionó  el  arte  español
informalista  con  tesón  y  convencimiento  de  lo  que  hacía.
Confió en el informalismo como agente revolucionario, pero
también es cierto que una parte oscura sobrevuela sobre él.
Parte de la crítica lo acusó de tener un lado politizado que



servía a los gustos del Régimen, ¿qué piensa usted de estos
episodios? ¿Cuál fue su visión como artista implicado en el
movimiento  informalista?  ¿Trabajabais  al  margen  de  estos
comentarios o erais plenamente consciente de ellos?

Fuimos  plenamente  conscientes  de  ello,  y  tema  de  muchas
discusiones entre nosotros. Pero yo siempre he declarado que
estaba representando a mi País, a un pueblo que luchaba por la
democracia.  Mis  obras  quisieron  ser,  así  lo  sentía  yo,
manifiestos contra la dictadura y, para hacer más evidente mi
lenguaje, cambié mis imágenes. La configuración de una nueva
iconografía aparece como testimonio  de una lucha colectiva.
Había dejado el informalismo, que creyó reclamar parcelas de
libertad  que  no  poseíamos,  y  recoger  y  transmitir  la
conciencia que como ciudadano, además de pintor, se había ido
formando en mí. Pero me di cuenta que esa comunicación tendría
que  venir  con  otros  lenguajes  menos  herméticos  que  la
abstracción informalista, que por otro lado había caído en la
trampa  de  sus  propios  excesos.  El  realismo  me  dio  la
posibilidad  de  canalizar  las  diversas  búsquedas  estéticas,
además de un respaldo moral a mis inquietudes socio-políticas.
No se trataba de volver a la figuración como si nada hubiera
ocurrido.  El  informalismo,  o  expresionismo  abstracto,  que
había sido una revolución, marcó la percepción de mi realidad.
Mi  pintura  no  trata  de  representar  la  figura  humana
ilusionistamente.  Reproduzco  imágenes  que  aparecen  en  los
medios de comunicación, y que memorizaban sucesos y hechos de
los hombres.

¿Cómo  vivió  esos  momentos?  Hay  que  reconocer  que  fueron
momentos duros en la historia de España. ¿Qué hay de cierto,
bajo  su  visión,  en  todo  lo  que  se  ha  dicho  de  que  el
informalismo fue un episodio oscuro en sintonía con la España
que os tocó vivir?

Muy  al  contrario.  Es  cierto  que  el  blanco  y  negro  son
dominantes,  pero  porque  teníamos  la  necesidad  de  la
expresividad y espontaneidad. Pero esas obras siguen teniendo,



después de cincuenta años, la intensidad y universalidad de
entonces. Muy al contrario de otras creaciones, como fue el
cine. Se filmaron estupendas películas como “El cochecito”,
“El pisito” o “El verdugo”, estupendas películas, pero que
viéndolas  hoy,  tienen  su  interés  por  ser  el  espejo  de
entonces, de esos episodios oscuros de aquella España. No es
el caso del buen informalismo que hicimos nosotros, que sigue
manteniendo el mensaje intemporal de la obra de arte.

¿Cuáles eran vuestros artistas de referencia? ¿Y los suyos en
concreto?

Los míos son muchos, pero sin duda esos grandes maestros que
siempre tuvimos cerca, en el Museo del Prado, que dio raíces a
nuestra pintura informalista.

Podríamos decir que había dos núcleos duros del informalismo
en España, por un lado estaba el madrileño y por otro el foco
de Barcelona. ¿Qué los hacía diferentes?

El informalismo catalán quedó marcada por la obra de Tapies, y
su obra se sustenta sobre todo por la expresividad de la
materia. El informalismo madrileño quizá fue más gestual.

La  moda  como  lenguaje.  Una
comunicación no verbal
 

Introducción

Originalmente el hombre debió vestirse para protegerse de las 
agresiones climáticas y del medio físico, en un intento de
emular a los animales, mejor dotados para sobrevivir.

https://aacadigital.com/articulos/la-moda-como-lenguaje-una-comunicacion-no-verbal/
https://aacadigital.com/articulos/la-moda-como-lenguaje-una-comunicacion-no-verbal/


En la cultura del simulacro, definida como la época de la
aparición del simil, donde la cultura del lujo se extiende en
su  versión  económica  (los  mercadillos  de  las  ciudades
perfectamente pueden tener una copia de la última camiseta de
Giorgio Armani, Dolce & Gabbana, Calvin Klein, por citar sólo
algunos), se inscriben las páginas más angustiosas de nuestro
siglo, puesto que ello permite mostrar a la moda como Cultura
de la Fachada, lo que Gillo Dorfles define como tal:

Esto  es  lo  que  sucede  lamentablemente  en  muchos  otros
sectores de nuestra sociedad actual, donde a menudo la
apariencia de las cosas (aspecto extrínseco del vestido, de
las costumbres, del comportamiento y de los rituales no
sólo revolucionarios o contestatarios) es lo que cuenta,
sin  que  todo  ello  se  vea  correspondido  con  una
transformación  efectiva  de  las  estructuras  intimas  del
individuo o de la comunidad que las adopta. Asistimos así a
la presencia de manifestaciones que, bajo el aspecto más
deslumbrante, desmitificador e innovador esconden tan sólo
improvisación, falsos conocimientos (y falsa conciencia),
Falsa moral(Dorfles, 1989:167).

La acertada la opinión de un experto en la materia Dorfles, la
fachada existe en su significado y en su simbolismo. Pensemos
en Fidel Castro y su perenne uniforme de guerrilla, en un
gobernante de la “Europa de los Siete”, en una “emperlada”
Margaret Thatcher, en un sexagenario Mick Jagger, o en una
imperturbable Isabel II y su misterioso bolso.

A pesar que en el Primer Mundo Occidental las necesidades
fundamentales  están  cubiertas,  la  supervivencia  resuelta,
pareciera que el espíritu de la autocomplacencia nunca nos
abandona. En una sociedad donde se potencia más que nunca el
individualismo,  la  moda  ha  pasado  a  ser  una  colaboradora
inmediata de nuestros deseos y proyecciones.

En lo que a política se refiere, cabe destacar que hoy en día,
está plenamente aceptado que un presidente tenga un asesor de



imagen, al igual que los personajes públicos que se exponen en
los medios, la imagen que proyectan es de vital importancia a
la hora de la credibilidad de su discurso. Por tanto la imagen
es la que manda, y el look un preciado aspecto a conseguir. 
Nos estamos refiriendo a todo tipo de look (las presidencias
occidentales  tienen,  la  gran  mayoría,  la  misma  forma  de
presentarse al mundo, la Realeza Europea, viste acorde a lo
que hoy son las Monarquías Constitucionales, los trabajadores
del arte suelen ir vestidos de una manera que  quede patente
el alejamiento del traje burgués, el banquero nunca renunciará
al  traje  gris  clásico  previsible,  y  así  infinitamente
podríamos  continuar  presentando  al  portador  de  vestido
contemporáneo.

Si la moda hoy representa un poder hedonista, es el mismo que
representó  en  las  Cortes  Europeas  desde  el  siglo  XIV  en
adelante, donde el placer por reforzar las manifestaciones del
Yo ha sido y seguirá siendo una constante permanente, producto
de lo que llamaría “Spencer” la imitación y el sentido de ser
parte del otro.

Pero hoy debemos agregar que la moda tiene su mayor marco
referencial, y su puesta en escena se consuma en una sociedad
opulenta, donde la moda tiene la supervivencia asegurada. Se
eximen sólo de este fenómeno las sociedades que hoy existen y
pueblan este desigual planeta cuya prioritaria preocupación
está en alcanzar la supervivencia diaria.

De nuestra parte sería una falacia asegurar que la moda prima
en  todas  las  sociedades.  La  moda,  volvemos  a  reiterar,
necesita  de  sociedades  opulentas  donde  todo  sobra  y  se
potencia  el  consumo  hasta  el  paroxismo.  En  una  sociedad
mediatizada y manipulada por los medias, la moda tiene así
asegurada su morada.

A este respecto, Thorstein Veblen, en la Teoría de la clase
ociosa nos aclara que él considera a la moda específica de la
clase del ocio, la nueva clase burguesa adopta a la moda como



instrumento  de  batalla  por  la  posición  social.  La  nueva
burguesía emergente exhibe su riqueza a través de un conspicuo
consumo,  derroche  y  ocio.  Puesto  que  la  moda  carece  de
utilidad, los miembros de esta clase la adoptan para demostrar
su distanciamiento de la función: sólo los ricos se pueden
permitir el derroche y desechar la ropa antes de que ésta esté
gastada (Veblen, 2004).

La asimilación de la moda a la cultura pecuniaria es muestra
de  nuestro  poder  adquisitivo,  el  imperio  del  lujo  es  una
industria floreciente como lo demuestra Gilles Lipovetsky en
su libro El lujo eterno;

Las teorías del lujo se centran entonces en los mecanismos
de la demanda y en las luchas simbólicas que las clases
sociales libran entre sí. Desde muchos puntos de vista,
seguimos ahí, el pensamiento dominante acerca del lujo ha
permanecido  “inmutable”  a  pesar  de  las  cruciales
conmociones que se han producido en el orden de la realidad
histórica(Lipovetsky, 2004: 8).      

Sin querer apartarnos de nuestro objetivo, la moda acusa lo
que nos hemos dado a nosotros mismos como civilización, y para
ello seguiremos la famosa frase de un artista de la moda,
Christian Dior: “Todo aquello que excede al hecho simple del
alimento,  el  vestido  y  la  habitación,  es  lujo.  Nuestra
civilización es un lujo y esto es lo que nosotros estamos
defendiendo” (citado por Beaton, 1990: 265).

 

Comunicación no verbal enfoque psicológico y semiótico

Desde  hace  miles  de  años  el  primer  lenguaje  que  han
utilizado los seres humanos para comunicarse ha sido el de
la indumentaria. Mucho antes de que yo me acerque a usted
por la calle lo suficiente para que podamos hablar, usted
ya me está comunicando su sexo, su edad y la clase social a
la que pertenece por medio de lo que lleva puesto; y muy



posiblemente me está dando información (o desinformación)
sobre su profesión, su procedencia, su personalidad, sus
opiniones, sus gustos, deseos sexuales y estado de humor en
ese momento. Quizá no consiga expresar con palabras lo que
estoy observando, pero registro de forma inconsciente la
información, y simultáneamente usted hace lo mismo respecto
de mí. Cuando nos encontramos y entablamos conversación ya
hemos hablado en una lengua más antigua y universal (Luire,
2002: 21).

El hombre tiene una naturaleza social, su comportamiento, su
personalidad, su manera de pensar y sus necesidades, incluida
la de ataviarse, se expresan y explican en  parte  como la
existencia  real  o  imaginaria  de  los  otros  individuos.  El
estudio  del  comportamiento  humano  es  un  estudio  del
comportamiento social de sus relaciones con los semejantes,
que se encauzan sobre todo sin mediación verbal.

A comienzos de los años sesenta se abre un nuevo campo de
análisis en la comunicación no verbal. Bajo el estímulo de las
investigaciones realizadas en el campo de la lingüística y de
la etología, a la luz del psicoanálisis y de la antropología
filosófica, de la sociología y de la semiótica en un clima de
fecunda colaboración interdisciplinar, se ha consolidado el
interés por el lenguaje del cuerpo. En toda interacción humana
intervienen flujos de señales no verbales que, en un proceso
de codificación y decodificación, se mueven de un interlocutor
a otro. Los miembros de la interacción intentan catalogarse
según  la  edad,  el  sexo,  el  grupo  étnico,  la  actividad
profesional  e  incluso  la  función  de  los  rasgos  de
personalidad. En cualquier encuentro es importante distinguir
algunas de las características más sobresalientes del otro con
el fin de saber cómo comportarse. Todo comportamiento humano
incluso el silencio y la inmovilidad es siempre un vehículo
informativo en el contexto de la interacción personal, sin
existir  la  posibilidad  de  estar  en  dicho  contexto  sin
comunicar  nada.



El ámbito de las nuevas tendencias de la psicología social ha
influido profundamente en el estudio del comportamiento del
hombre en la sociedad. Ha repercutido de manera decisiva en
sectores de la investigación de la psicología clásica, como la
comunicación interpersonal, la percepción de las personas, la
presión  de  las  emociones.  También  ha  contribuido  a  la
psicología aplicada como la psicoterapia o las relaciones de
grupos y en relación con la moda. El fenómeno del vestido es
objeto  de  investigación  psicosociológica,  y
significativamente, la moda conlleva de forma inmediata la
revelación  del  elemento  social  que  existe  en  nuestros
comportamientos. Charles Morris; afirma que la civilización
humana se basa en signos y en sistema de signos, no se puede
hablar de la mente humana sin referirse al funcionamiento de
los mismos. Habría que admitir que ésta misma consiste en
dicho funcionamiento, también los animales se sirven en cada
momento  de  su  vida  social  de  medios  de  comunicación  no
verbales: hacen amistad, se emparejan, alimentan a la prole,
establecen  jerarquías  de  influencia  y  cooperan  en  grupos
sirviéndose  para  ello  de  expresiones  faciales,  gestos,
gruñidos, ladridos. Todo esto demuestra que entre los hombres
también existe una base biológica innata y común con el mundo
animal,  cuyos  signos  nunca  alcanzan  la  complejidad  que
caracteriza al lenguaje humano (Morris, 1985).

Este nuevo enfoque de interpretación, viene de la mano de la
semiótica, ciencia que estudia el significado de los signos.
Serán  los  estudios  realizados  por  Roland  Barthes,  que
cuestiona la moda, considerada a través de las descripciones
de la prenda y en ello descubre un sistema de significantes la
somete por primera vez en un verdadero análisis semántico. La
tesis fundamental de Barthes es, que tantos  hombres y mujeres
pueden crear sentido a través de sus vestimentas. El trabajo
de Barthes se ha convertido en imprescindible en el estudio
sobre la moda. Estudia a la moda por escrito, lo que las
revistas  dicen  sobre  el  tema,  porque  para  el  autor  la
escritura se manifiesta como parte constitutiva de la moda



(Barthes, 2003).

Umberto Eco (citado por Squicciarino, 2012) interpreta a la
semiótica como ciencia interdisciplinar que estudia todos los
fenómenos  culturales  como  si  fueran  sistema  de  signos,
afirmando  que  todo  sistema  de  comunicación  entre  seres
humanos, presupone un sistema de significación. Para Eco la
semiótica tiene que ver con cualquier cosa que tiene que ser
concebida como signo y signo es todo aquello que puede ser
entendido  como  un  sustituto  significativo  de  alguna  cosa
(Squicciarino, 2012).

Destacamos  también  los  estudios  de  John  C.  Flügel,  quien
aplicará por primera vez la teoría psicoanalítica al fenómeno
del vestido asignándole a la indumentaria el valor de símbolo
de síntoma (Flügel, 1964) y Jean Baudrillard que analiza el
consumo  en  términos  de  semántica  lo  reduce  a  signo  y  lo
estudia  con  el  criterio  del  lenguaje  como  un  sistema  de
comunicación e intercambio (Baudrillard, 1974).

Las recientes investigaciones sobre el vestido, instituido y
declarado  como  fenómeno  comunicativo  de  un  lenguaje
articulado,  nos  demuestran:

Quien haya metido mano a los problemas de la semiología, ya
no puede hacerse el nudo de la corbata por la mañana
delante de un espejo sin tener la sensación de realizar una
auténtica  elección  ideológica,  o  al  menos  ofrecer  un
mensaje, una carta abierta a los transeúntes y a todos
aquellos  con  los  que  se  encontrará  durante  la
jornada  (Squicciarino,  1990:23).

Estas  señas  de  identidad  pasan  desapercibidas  para  un
espectador común, sin embargo mal que le pese, cualquiera que
sociabilice  a  través  del  vestido  o  del  traje  no  le  es
indiferente ninguna elección que haga en su atuendo por más
nimia  que  sea.  Llámense  trajes  de  protocolo,  trajes
ceremoniales o trajes que impliquen una máxima rebeldía. Por



ejemplo es impensable que la estética Grunge alguien vista
previsiblemente correcto o con un traje burgués. 

 

Las principales señales no verbales.

El rostro es la parte del cuerpo más relevante para efectuar
una señal no verbal y constituye un canal privilegiado para
expresar  emociones.  El  rostro  humano  es  una  fuente  de
información permanente en todas las etapas claves de la vida
de un ser humano. El rostro es el espacio de las tensiones, de
todas  las  emociones,  que  en  el  momento  mismo  de  su
manifestación son enfatizadas o negadas y deben mantenerse
ocultas bajo el disfraz de la corrección social, el respeto y
la  reserva  para  no  presentar  a  los  demás  una  imagen  de
nosotros que revele falta de dignidad o autocontrol emotivo.

Las  manifestaciones  excesivas  son  vistas  como  síntoma  de
comportamientos poco elegantes, se ha instaurado una manera o
fachada donde las emociones deben ser tamizadas, hasta algunas
veces desnaturalizadas, la famosa expresión popular cara de
póquer  e infinitud de ellas, aluden al rostro como máscara,
que “cara tienes” se utiliza para, reprochar, el “cómo te
atreves”, manifiestan que el rostro parte visible parece ser
el elemento más elaborado de la comunicación no verbal y por
lo tanto, también de falsificación no verbal.

La mirada.1.

En cada experiencia humana, la mirada permite acceder a
situaciones irreversibles, marca el paso hacia un estado en
que todo parece haberse cumplido. Mirar, es a la vez,
modificar  el  mundo  y  a  los  otros  que  se  miran,  ser
modificado por la mirada de los otros. Sin embargo la
mirada nunca es directa, incluso cuando parece así: siempre
se media, se desvía o se obstaculiza con el velo hecho de
nuestra  sabiduría,  de  nuestros  sueños  y  de  nuestras
proyecciones hacia el mundo, imágenes en cuyos cruces se



constituye el yo que mira o que está sujeto a la mirada. El
velo,  el  revestimiento,  todavía  antes  de  ser  tejido  o
traje, es un tejido-texto de cultura. El traje condensa
todo esto, y la moda interviene para marcar ideológicamente
este material cultural, sin la cual la misma no podría
existir (Calefato, 2002: 129).                             
                 

La mayor parte del lenguaje se concentra en las cejas y en los
parpados, los ojos desarrollan una actividad intensa, por lo
que la atención de los demás se concentra sobre ellos, porque
constituye el centro de expresión de la cara.

El  significado  de  la  mirada  varía  según  su  duración  y
dirección. Una mirada momentánea es poco personal, forma parte
de un proceso de señalamiento y de adquisición de información,
mientras que una mirada prolongada significa un interés más
vivo por la persona, un interés de tipo sexual, afiliativo o
agresivo.

Esto queda patente en el hecho de que casi todas las culturas
las mujeres y los hombres  se preocuparon  por la pintura de
los ojos, con el fin de convertirlo en objeto de captura y a
la vez de atracción. En muchas civilizaciones la mirada no
sólo  ha  sido  objeto  potencial  de  reclamo  sino  también  de
distinción y de pertenencia a una clase dominante.

La comunicación visual es importante no sólo, para mirar sino
para ser vistos, sentirse el centro de la atención visual de
los demás. En la interacción social, la mirada depende también
de otras señales no verbales como la expresión del rostro, de
ello se desprende que con la mirada, se obtiene informaciones
posteriores sobre lo que se dice o se escucha.

La persistencia de la mirada en las relaciones sociales puede
ser entendida como signo de mal gusto, sobre todo si de ella
se desprende un fuerte componente erótico y signo de invasión
de la privacidad cuando no se ha establecido el lazo de 



permisibilidad a la misma.

En  cualquier  caso,  la  mirada  constituye  dentro  de  las
relaciones sociales un fuerte lazo de comunicación, sirve como
refuerzo, como propiciando un encuentro en el saludo o para
indicar que se ha entendido una idea. 

La cosmética, ha potenciado y enfatizando según las modas
imperantes, la mirada. Señala la importancia que se le ha
dedicado a lo largo de los siglos inventando miles de recursos
que luego el cine, la moda, la fotografía, la publicidad  han
reforzado e incorporado como reclamo y recurso discursivo.

Los gestos y el movimiento del cuerpo.1.

El lenguaje de los gestos, particularmente de los brazos, el
de las manos y el de la cabeza y el de los pies, es tan
precioso y elaborado como el lenguaje verbal. La coreografía
corporal es un manual de comportamientos no verbales a lo
largo  de  todas  las  civilizaciones,  que  nos  distingue  y
clasifica.

La  versatilidad  de  opciones,  la  mayoría  de  las  veces  nos
demuestra que se ha convertido en un sistema de comunicación
de notable complejidad y profundidad.

Los  estudiosos  de  la  cínesis,  la  ciencia  que  estudia  los
gestos y los movimientos del cuerpo desde el punto de vista
comunicativo, clasifican las distintas culturas en función de
la  cantidad  y  de  las  características  de  la  comunicación
gestual.

Un acercamiento breve sobre el tema, nos demuestra que la
actitud  corporal  es  un  lenguaje  que  acompañado  de  la
indumentaria, otro  tipo de lenguaje, conlleva determinados
comportamientos sociales asignados en marcos referenciales muy
diversos.

Nuestro comportamiento público dista mucho del comportamiento



en la intimidad, los gestos acompañan siempre al cuerpo y
están presentes en los procesos de sociabilización y difieren
cuanto más se trate de analizar las diferentes culturas que
pueblan el planeta. Piénsese lo que se considera admitido en
Oriente, y lo que Occidente rechaza y así sucesivamente.

Las prendas serán las que acompañan los movimientos humanos,
unas  veces  comprimiendo  y  encorsetando  el  cuerpo,  otras
desestructurándolo. La modernidad incorpora una tendencia a la
levedad,  pero  al  mismo  tiempo,  reclama  siempre  un  gesto
público que en definitiva es, el antecedente más remoto de los
tratados de buenas maneras y comportamiento del siglo XVI.

Occidente se ha dado para sí un complejo código de conductas
corporales,  que  entre  otras  cosas  ha  exportado,  estos
comportamientos, usos y costumbres a otros territorios, en los
tiempos en que se produjeron las llamadas transculturaciones.

En  definitiva  en  las  conquistas  europeas,  las  sociedades
consideradas más avanzadas y conquistadoras trasladaban a las
colonias, no sólo sus gustos, apetencias y costumbres sino
toda una estructura moral, social, política y religiosa que se
acompañaba de la mano del “ser civilizado”, la barbarie, la
poseían los pueblos sometidos.

En resumen nuestra apariencia ante los demás es el resultado
de  la  arquitectura  anatómica  del  cuerpo  y  de  todas  las
modalidades expresivas. El todo armónico, comparte la dinámica
del movimiento  con nuestros cuerpos. Además de expresarse,
están inmersos en un tiempo y un espacio determinado y no
olvidemos que nuestros cuerpos, además son cuerpos vestidos.

El  vestido  siempre  significa  algo,  trasmite  importantes
informaciones en relación a la edad, el sexo, el grupo étnico
de  pertenencia,  el  grado  de  religiosidad,  la  tarea  que
desempeñamos  en  orden  laboral,  la  independencia  o  la
dependencia de una idea. La ideología está implícita en la
elección de un traje determinado, ya que la elección, es una



opción y esa opción,  se hace en base a dejar otras de lado.
Por lo tanto, el vestido puede emplearse para señalar una
actitud  hacia  los  demás,  en  particular  el  poder  de
disponibilidad sexual, la energía, la rebeldía, la sumisión,
la formalidad y entre las elecciones el comportamiento también
se  utiliza  para  distinguir  el  estatus  económico  y  para
compensar los sentimientos de inferioridad social. En nuestro
sistema  de  sociedad  occidental  y  dentro  de  una  economía
capitalista  cuando  una  persona  elige  un  atuendo,  está
expresando quien es, y que es lo que piensa de sí mismo.

 

Helmut Newton,1981: La experiencia subjetiva e
intersubjetiva del vestir. Revista Vogue.

 

La teatralidad de la vida social.

Nos vestimos al caer en cuenta de que estamos presentes en los
otros, el otro es una mirada de la cual soy objeto y a través
de  ella  logro  mi  objetividad.  Somos  ajenos  a  nuestra
interioridad.  Ante  la  mirada  del  otro  configuro  mi
exterioridad como expresión de lo que soy, esto nos enriquece
porque añade a nuestro ser corporal nuevos significados que



expresan  la  riqueza  interior,  dándole   así  a  nuestra
apariencia “externa” profundidad. La constitución de nuestra
identidad, tiene lugar desde la alteridad, desde la mirada del
otro que me objetiva, que da consistencia a mi ser y  a la vez
me convierte en espectáculo, en fauna urbana.

El vestir es una invitación al diálogo, más precisamente al
tipo de diálogo que buscamos cada uno de nosotros, léase mod,
punkies, yuppies, políticos, clérigos, militares, profesores,
artistas, publicistas. o puede ser también una sugerencia,
este es el caso de la elegancia.

La moda ha contribuido a la construcción del templo donde
reina el paraninfo supremo: el capitalismo hegemónico. Sin
duda el capitalismo se retroalimenta. La moda y el capitalismo
son el motor del deseo que se expresa y satisface consumiendo.
Ambos suscitan acciones, emociones y pasiones hedonistas, 
como  la  atracción  por  el  lujo,  por  el  exceso,  por  la
seducción; ninguno de los dos reconoce reposo, avanzan según
un movimiento cíclico no racional, que no tiene retorno. Del
mismo modo podemos decir que la moda es arbitraria, pasajera,
cíclica  y  no  añade  nada  a  las  cualidades  intrínsecas  del
sujeto. Igual que el consumo por el consumo mismo, presenta un
ser social no racional, una voluntad sometida a pulsiones que
se  manifiestan  en  forma  de  deseo,  clausurando  otras
dimensiones  que  avocan  al  reposo,  como  la  creación,  la
aceptación  y  la  contemplación.  Tanto  la  moda  como  el
capitalismo  producen  un  ser  humano  extasiado,  aspecto
característico del diseño de la personalidad, en la sociedad
del espectáculo.

 

El fenómeno moda

Cuando  el  hombre  consigue  una  mínima  estabilidad  en  el
abastecimiento, empieza a situarse en pequeños poblados y a
formar comunidades más definitivas, el traje comienza a ser



una confirmación externa de un sistema de prestigio y una
jerarquía de poder. Así, de ser una necesidad funcional, el
traje y los adornos pasan a convertirse en símbolo del nivel
individual del poder. La especialización en el trabajo dará
origen a otras formas de vestuario y los líderes sociales,
principalmente  sacerdotes,  guerreros,  reyes  y  nobleza,
aristocracia,  burguesía,  gobernantes,  políticos,  etc.  toda
actividad  que  suponga  un  nivel  de  detentación  del  poder,
comenzará a distinguirse por el vestido. A partir de entonces
los individuos podrán ser juzgados por la apariencia y el
traje adquirirá una importante dimensión social: la de servir
de permanente indicativo del lugar que ocupa cada hombre en la
escala social. La historia de la moda es la historia de las
élites sociales, la aristocracia y la burguesía. El traje del
pueblo es ignorado por gran parte de los historiadores, lo
cual se explica perfectamente si tenemos en cuenta que el
traje popular, no ha estado sometido a los dictados de la moda
hasta la aparición de la confección seriada,  aproximadamente
en los año veinte del pasado siglo.    

Lo que está más que claro, es que la moda vincula y comunica,
y que maneja resortes antes exclusivos de otras disciplinas.
Rotas  las  fronteras  se  hacen  más  que  patentes  las
aportaciones. Pero ¿qué vincula la moda? La moda es portadora
de  comunicación,  y  así  desde  el  sitio  que  ella  controla,
comunica pareceres, formas de comportamiento, incluso hasta
caracteres sociales, distribuyendo todo un bagaje en el mundo
de la apariencia.

La moda, ahora más que nunca, es portadora de contenidos en lo
más  estricto  del  término.  Hoy  la  moda  es  un  prototipo
exportable y nada ingenuo que actúa a modo de infiltrado en
nuestras  conductas,  piénsese  en  el  niño  de  Etiopía,  que
consume  una lata de coca cola, está consumiendo todo lo que
representa el mundo americano, que él por cierto desconoce,
pero que no tardará en conocer.

En la aldea global, el mundo de las comunicaciones nos plantea



el  presente  inmediato,  creando  a  su  vez  una  realidad
televisada, que a través de la publicidad, inventa una verdad
que para nada se corresponde con lo cotidiano, convirtiéndonos
en espectadores pasivos. Cada potencial cliente será en un
futuro un consumidor más. La moda no es ajena a esto, es
conocedora del fenómeno y no deja de ser un negocio que mueve
muchísimo dinero. Deberíamos indagar sobre el despropósito que
significa  que  tengamos  que  cambiar  de  indumentaria  cada
temporada.

La moda ha manejado nuestras conductas y nuestros gustos,
incluso  camuflándose  en  anti-moda  (léase:  Lo  camp,  lo
alternativo  lo  punk,  lo  hippie),  todo  lo  que  ha  sido
contracultura  ha  sido  fagocitado  por  el  fenómeno  moda.

A decir hoy acertadamente de algunos que piensan que es una
nueva religión,  nos preguntamos ¿porque no? Al mismo tiempo
que la religión en su momento es un fenómeno popular que aúna
conductas, caracteres, genera actitudes y que muy pocos se
pueden desvincular de ella. Con respecto al propósito de las
implicaciones entre religión y moda, Margarita Rivière apunta
que  el cristianismo ha tenido y tiene un papel preponderante,
al pronunciarse sobre lo inmoral y moral del vestir. El estado
de angustia creado por muchas personas de buena fe con alusión
a lo moral o inmoral de la manera de vestir produjo a lo largo
de la historia transformaciones en la estructura del traje ,
pero  será  en  el  Siglo  XX  cuando  se  opera  una  verdadera
transformación de superación de represiones y prejuicios que
se fueron dando a través de la simplificación de la silueta
femenina (Rivière, 1977).    

Las implicaciones, en general, del traje en su conjunto a
través de los siglos es infinita, la iglesia ha sido portadora
del traje que luce la mujer y el hombre decente y sin dudarlo,
en otras religiones el traje es entendido como comunicador de
múltiples significados que cada persona lo interpretará según
su contexto sociocultural.



El tema de la moda, lejos de ser un asunto meramente banal
constituye un documento estético sociológico que da cuenta de
las  sensibilidades  de  una  época.  Tanto  de  la  voluntad  de
ruptura o innovación como del férreo conservadurismo, a esto
no escapa la que podríamos denominar la estética Obama que
representa un antes y un después en la democracia americana,
muchos cambios recientes en un país que tiene en alta estima
el valor de la tradición. Consideramos un importante paso
adelante  en  la  elección  de  un  matrimonio  presidencial
afroamericano, cercano y de clase media. Su atuendo refleja
todas estas características  y a su vez, proyecta sobre el
común de los ciudadanos, una imagen nueva, fresca y actual. En
las Antípodas, obsérvese la imagen elegida por el matrimonio
Bush y la copia de la “estética Bush”. La moda está en la
calle y por lo tanto, es parte constitutiva de la Res-pública.
Por  ello  hablar  del  fenómeno  moda,  supone  ampliar  la
reflexión, más allá del asunto relativo al vestir, al contexto
sociocultural y antropológico que supone. La moda ha pasado a
formar parte de las preocupaciones políticas asociadas a la
democratización.

Desde el periodo de entre guerras, con el surgimiento del prêt
à porter,  la moda del vestir no ha hecho más que avanzar en
un continuo proceso de democratización. En este sentido, la
moda es un instrumento democrático que pretende lograr el
consenso social, un medio por otro lado dudoso, pues bajo la
apariencia de una gran liberalidad genera una indiscutible
homogeneidad. La sociedad del bienestar no quiere renunciar a
sus logros y en esa carrera sin fin se ve empeñada en producir
más consumo, más confort, más estética, vacua la mayoría de
las veces, que la moda reinterpreta sin cesar.

 

La moda  un espacio que une

Por más que desdeñamos la moda debemos  aceptar que la moda 
forma parte de nuestro  más rabioso presente cultural. Dicho



esto,  opinamos  que  una  definición  de  moda  hoy  en  día  la
entendemos como un mecanismo interdisciplinar donde confluyen
fenómenos económicos, sociológicos, etnológicos, psicológicos,
estéticos,  antropológicos,  ecológicos  y  medioambientales  y
comunicativos. Como dice Marcel Mauss la moda es un fenómeno
social que todo lo abarca, en lo que podríamos traducir el
universo de lo actual (Mauss, 1979).

En cuanto a la temporalidad, en el sentido más amplio de la
palabra,  la  moda  está  íntimamente  relacionada  con  su
obsolescencia, una moda nace y muere en un abrir y cerrar de
ojos, y las que más perviven también tienen fecha de caducidad
porque su reclamo ha nacido con certificado de defunción, como
la vida misma. Quizás de ahí será que nos es tan cercana y tan
propiamente humana.

Si entendemos la moda como la creación más o menos continuada
de prendas de vestir y del uso de las mismas en diversas
culturas,  solemos  incurrir  en  un  grave  error  y  en  una
definición un tanto vacía de contenido porque la moda va más
allá de lo que portamos, ya que nos manifiesta como seres
presentes. Sin ninguna duda la moda es un fenómeno social y
cultural  y  al  mismo  tiempo  revelador  de  nuestros  usos  y
costumbres, de nuestros sueños, de nuestra tragedia vital, es
el testigo de nuestro tránsito por la vida, lo aparentemente
banal también cobra un sentido porque nos define en tiempo y
en forma.

En lo referente al dialogo público  y el dialogo privado de la
moda,  la  indumentaria  define,  clasifica  y  se  adelanta   a
nosotros. Será el que denominamos “traje social” en el cual
nos enmascaramos cuando le ponemos nombre al yo social al yo
político o al yo construido. Es más, la historia del hombre es
la historia del hombre vestido.

Como mencionamos anteriormente, la moda subyace en la vida
diaria,  es  un  lenguaje  corporal  un  conjunto  continuo  de
coberturas que se representan al vestir que van dirigidos a un



espectador inteligente, no existe un público ingenuo o que
desconoce, todos miramos y nos dejamos mirar en el juego de la
representación  social.  Al  respecto  mostraremos  como   la
indumentaria ha dado sobrados motivos para que yo me detenga
en unas apreciaciones, siempre subjetivas desde luego, debemos
entender el vestir de los personajes que ilustran este relato.
Sabemos que nadie es ajeno a la moda del vestir, se sobrepone
a nosotros y nos traduce como hemos dicho anteriormente en lo
que llamamos “presente social”.

En algunos círculos seguir la moda es inapropiado, seguir
tendencias también es inapropiado; el patrimonio cultural que
representa la cultura artística de la moda aún no ha sido
abordado y sin embargo nos definiría más como seres sociales. 

En otras épocas se pretendió definir la anti-moda como aquello
que  dejamos  de  lado,  que  no  le  damos  importancia,  nos
vestiremos con ropa del pasado, con lo abandonado, con lo
usado y sin embargo las grandes marcas atentas al fenómeno del
reclamo moda incorporaron rápidamente esta tendencia, que por
lo demás se convertirá  en moda. Por otro lado, en los años el
triunfo de la moda “unisex”,  primeros modistos que trabajaban
en París Pierre Cardín, André Courréges, y Paco Rabanne en su
momento  enarbolaban  el  uso  de  trajes  decididamente
igualitarios  y   ambiguos.  Hoy  en  día  la  trasnochada  moda
unisex es una realidad que ya nadie se la cuestiona  ejemplo:
podemos ver casi a diario que los trasvases de la vestimenta
masculina  y  femenina   y  sobre  todo  en  la  juventud,  son
potencialmente ambiguos, es más, lo que en los años sesenta se
propuso como tendencia hoy es aceptado sin ningún tipo de
limitaciones.

Hoy la moda,  insistimos, es hoy un edificio inhabitado, sobre
todo por esas tribus urbanas que en el fondo detestan todo
aquello  que  sea   un   bien  de  consumo  masificado,  la
uniformidad,  en  definitiva  lo  culturalmente  aceptado  y  lo
políticamente correcto. Sin embargo con esta misma actitud de
rebeldía y reivindicación desdeñan el fenómeno moda, esto no



escapa al fenómeno de cazadores de tendencias que copian el
estilo ligeramente desaliñado algo cool hunter y lo trasladan
al mundo del diseño, que en última instancia serán propuestas
de  pasarela.  La  anterior  rebeldía  pasa  al  más  prosaico
consumo.  ¿Será  para  estos  personajes  que  la  moda  es
absolutamente  intrascendente,?  paro  otros  la  moda  es
innecesaria,  para  otros  indiferente,  para  otros  necesaria,
para otros vital y así podríamos enumerar miles de habitantes
para los que el fenómeno moda toca directa  o indirectamente.

Esta rebeldía se refleja a finales de los años 50 en el cine,
en la literatura, en el arte, sobre todo en lo que respecta a
la  reconstrucción  del  mundo  después  de  la  Segunda  Guerra
Mundial.  Las  generaciones  venideras  son  participativas,
idealistas y contestarías. Si hacemos un poco de historia, la
moda, en los años sesenta simbolizaba  una juventud ansiosa de
cambios, no es de extrañar, que la libertad sexual propulsada
en la misma década, optara por derribar fronteras entre lo
masculino y lo femenino, la desaparición del sujetador, la
aparición de la minifalda, en definitiva el cuerpo cada vez
más  desnudo  se  expone,  paralelo  a  esto  se  produce  otro
fenómeno, y es que la juventud de esos años jamás se vestirá
con  la  vestimenta  de  sus  padres,  crearán  una  brecha
generacional  que  posteriormente  se  revertirá.

Los reflejos de la moda en su constante ir y venir hacia el
pasado rescatan y proyectan  un mensaje que no acompaña hoy
dichas  reivindicaciones,  precisamente  porque  no  son
necesarias, por ejemplo la minifalda  era antes el símbolo de
la más radical modernidad y sus portadoras eran mujeres de
vanguardia  y  en  algunos  ámbitos,  usar  minifalda  era  una
osadía. Hoy en día dicha prenda no representa a nada ni a
nadie y tampoco se asocia a reivindicación alguna.

En los años setenta será la década de Yves Saint Laurent, con
su  emblemático  smoking,  con  sus  vestidos  Mondrían,  cada
temporada proponía nuevos retos en la vestimenta  femenina,
recuérdese la moda gipsy o zingara, la maxifalda o la moda de



inspiración de los años cuarenta. En Londres, en estos años,
surgirá un nuevo fenómeno denominado punk que generó una osada
reacción ante lo convencional y las buenas costumbres. Esta
moda reaccionó violentamente contra el “buen gusto” y más
tarde  fue  tomando  la  forma  de  un  movimiento  estético-
filosófico que se convertiría en una cultura. Por otro lado,
la  más  rabiosa  contracultura  estética  convivía  con  otro
público  que  abrazaba  a  Giorgio  Armani,  Gianni  Versace,
Valentino o Jean Paul Gautiere. Será la moda italiana la que
verdaderamente  impacta  en  Europa  y  Armani  el  diseñador
preferido por las primeras mujeres que empezaban a ocupar
grandes cargos antes reservados en el ámbito masculino. Para
esto se valió de una estrategia muy simple, adaptar el traje
masculino a la silueta femenina.

Imagen. 2. Yves Saint Laurent, 1965, Relación arte-moda,
inspirado en la obra de Piet Mondrian.

 

En  los  noventa  el  fenómeno  social  llamado  grunge  nace  en
Seattle,  el  cantante  del  grupo  musical  Nirvana,  con  su
estética  traspasó  fronteras  y  todo  el  mundo  adquirió  el
“desaliño” como moda que incluye ropa de segunda mano, grandes



camisas a cuadros, pantalones rotos  y grandes jersey, como
ocurría en los años setenta que el movimiento hippie rebuscaba
tesoros en el baúl de las abuelas  convertidos en encajes
capelinas y antiguas enaguas para vestir.

Otro fenómeno significativo fue la aparición de la llamada
moda conceptual, los seis diseñadores belgas, formados en la
escuela  de  Bellas  Artes  de  Amberes  irrumpen  en  los  años
noventa incluyendo en sus colecciones los mismos conceptos del
arte contemporáneo, de todos ellos destaca Martín Margiela
verdadero  fenómeno  de  una  nueva  manera  de  hacer  moda.  La
Maison  Martín  Margiela  trabaja  con  materiales  reciclados,
tejidos con tintes naturales, experimentación en cuanto a las
formas y el exagerado volumen de sus prendas, sus diseños
parten de conceptos límites. La uniformidad de sus diseños
pretenden tener la categoría de atemporalidad. 

A finales del siglo XX, las corrientes conservacionista y
proteccionista del planeta centraron su atención en tejidos
naturales y tintes que no alteraran el medio ambiente, los
llamados tejido inteligentes, un compromiso más con el planeta
que va dirigido a un consumidor inteligente y respetuoso con
el hábitat.

El desafío de principio de siglo consiste en la valoración de
la moda como patrimonio cultural que nos pertenece a todos,
los hombres somos más que cuerpos vestidos y nuestra sociedad
entiende el valor asignado a la moda.   

La historia de la moda se encargará de desterrar diseñadores y
ensalzar a los últimos diseñadores que exige total empatía con
el presente más rabioso, sin lugar a dudas la moda construye
el presente,  lo que hoy somos, pero también  aquello que
abandonamos rápidamente, aquello que acostumbramos a olvidar
con el tiempo; los hábitos de la vestimenta  se convierten en
nuestra historia que nos incumbe y nos representa.

 



Conclusión

En toda interacción humana intervienen flujos de señales no
verbales que, en un proceso de codificación y decodificación,
se  mueven  de  un  interlocutor  a  otro.  Los  miembros  de  la
interacción intentan catalogarse según la edad, el sexo, el
grupo étnico, la actividad profesional e incluso la función de
los  rasgos  de  personalidad.  En  cualquier  encuentro  es
importante  distinguir  algunas  de  las  características  más
sobresalientes del otro con el fin de saber cómo comportarse.

En definitiva la moda y el lenguaje de comunicación no verbal
tienen vínculos indisolubles, reflejan el paso del hombre por
la cultura.


