
Entrevista a Diego Arribas
 

La Fundación-Museo Salvador Victoria es un ejemplo de cómo se
deben gestionar  los centros monográficos. El edificio ubicado
en la localidad natal del artista, Rubielos de Mora (Teruel),
alberga una importante colección del propio Salvador Victoria,
pero también exhibe las obras de amigos del artista con los
que mantuvo relación a lo largo de su vida. La Fundación no
solo se nutre de los fondos permanentes sino que cuenta con
una sala de exposiciones que desde sus inicios ha mantenido un
alto nivel. Baste nombrar la última dedicada a Jorge Oteiza.
Una labor que la Asociación Aragonesa de Críticos de Arte
(AACA)  ha  distinguido  con  el  Premio  al  Mejor  espacio
expositivo  2014.

La Fundación Museo Salvador Victoria tiene un alma que es
Marie  Claire  Decay,  viuda  del  pintor,  quien  no  ceja  en
difundir su obra. Su rostro sereno y su exquisita dulzura, es
el puente que facilita la comunicación con los artistas para
 configuran el calendario expositivo. Un museo que no podría
seguir  adelante  sin  el  empeño  y  el  apoyo  del  alcalde  de
Rubielos de Mora, Ángel Gracia. Y por último una labor gerente
que  desempeña  con  rigor  y  gran  esfuerzo  personal,  Diego
Arribas, director del museo, con quien hablamos.

 

 AACA les ha otorgado el Premio al Mejor espacio expositivo.
¿Cómo se logra mantener un nivel tan alto por el que han
pasado  los  nombres  más  importantes  de  la  vanguardia
contemporánea española como Canogar, Chillida, o Millares? sin
olvidar la última exposición dedicada a Jorge Oteiza.

Es la suma de varios factores. Por un lado, la amistad que la
mayoría de estos artistas mantuvieron con Salvador Victoria y
que  pervive  a  través  de  su  viuda  Marie-Claire  Decay.  Eso

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-diego-arribas/


facilita  que  los  artistas,  o  sus  herederos,  se  brinden
encantados a participar en nuestras exposiciones. En otros
casos,  como  el  de  Jorge  Oteiza,  ha  sido  fruto  de  largas
negociaciones  y gracias a la sintonía con el director del
Museo  Oteiza,  Gregorio  Díaz  de  Ereño,  con  el  que  hemos
participado en varias actividades conjuntas previas.

Por  otro  lado,  y  tanto  o  más  importante  que  esta
disponibilidad de los artistas, lo que nos permite mantener
este  nivel  expositivo  del  museo  son  los  bajos  costes  de
personal:  toda  la  actividad  del  museo  la  desarrolla  un
reducido grupo de personas que a menudo trabaja sin cobrar o
cobrando muy poco, cuando llega alguna subvención.  

Nuestros recursos económicos están muy alejados de las grandes
partidas de dinero que reciben otras fundaciones. No recibimos
ni un euro de los fondos FITE, por ejemplo, como sí lo hacen
otras fundaciones de la provincia dedicadas a la conservación
del patrimonio de la Iglesia. Nuestro presupuesto anual, puedo
decirlo así, es ridículo.

El museo funciona gracias a unas pocas personas que dedican su
tiempo y su esfuerzo a trabajar en este proyecto después de su
jornada laboral. Prácticamente es un voluntariado, que permite
que el museo siga vivo en estos tiempos de crisis y de vacas
flacas, pero no deja de ser una anomalía laboral y un riesgo
para su continuidad. El patronato de la Fundación debería ser
realista  y  pensar  que  esta  buena  voluntad  no  va  a  durar
siempre: las personas se cansan y tienen derecho a invertir su
tiempo y su energía en otros proyectos cuando no ven interés
en las instituciones por solucionar una situación que dura ya
muchos años.

¿Que  tiene  el  Museo  Salvador  Victoria,  para  que  los  más
importantes artistas cedan sus obras temporalmente?

R.  Poco  a  poco,  a  lo  largo  de  estos  once  años  de
funcionamiento, hemos mantenido una línea de trabajo seria y



coherente, centrándonos en la corriente abstracta y procurando
cumplir todas las condiciones y requisitos necesarios para
merecer la confianza de los artistas, coleccionistas o museos
que nos ceden sus obras temporalmente. Algunos de ellos muy
exigentes,  por  cierto.  En  este  sentido  ha  sido  clave  la
colaboración de la Diputación Provincial de Teruel, a través
del Museo de Teruel, que nos ha ayudado desde el principio con
el servicio del transporte y el seguro de las obras. Los
artistas que exponen aquí comprueban que las cosas se hacen
con garantías de todo tipo y además se encuentran muy a gusto:
el museo es un lugar acogedor y procuramos que se sientan como
en casa durante la inauguración y en las visitas posteriores.
El prestigio adquirido se ha traducido en un incremento del
número de solicitudes que recibimos para exponer, sin que
podamos atender a todas ellas, ya que sólo programamos tres al
año.

¿Qué suponen las exposiciones temporales para el museo?

R. Por un lado, cumplir con uno de los objetivos del museo: la
difusión del arte contemporáneo más allá de los fondos de la
colección permanente. Con las exposiciones temporales el museo
se mantiene vivo, se abre a otros artistas y movimientos y
renueva  el  interés  de  sus  seguidores  y  de  los  medios
especializados,  que  vuelven  a  visitarnos  en  cada  nueva
muestra. Por otro lado, contribuyen a contextualizar la obra
de  Salvador  Victoria  con  la  de  otros  artistas  y  otras
corrientes de la época actual. Con cada nueva exposición el
museo se da a conocer entre más personas, en especial en las
colectivas, a las que acuden un nutrido grupo de especialistas
e  interesados  por  el  arte  contemporáneo:  artistas,
coleccionistas,  críticos  de  arte,  etc.,  atraídos  por  su
interés hacia alguna o varias de las obras expuestas.

Por cierto, ¿qué exposiciones hay programadas para 2015?

Cada año programamos tres exposiciones temporales. Acabamos de
inaugurar  la  primera  de  ellas:  “Trazos  sensibles”,  una



exposición  colectiva  de  28  obras  pertenecientes  a  la
colección   Ars  Citerior,  con  el  denominador  común  de  la
abstracción lírica. La muestra reúne a un elenco de jóvenes
artistas como Daniel Verbis, Manuel Blázquez, Robert Ferrer i
Martorell, o Albano, junto a otros ya consagrados como José
Manuel  Broto,  Miguel  Ángel  Campano,  José  Mª  Yturralde,
Francisco Farreras o Mitsuo Miura, y un grupo de históricos
que,  aunque  ya  no  están  entre  nosotros,  podemos  seguir
disfrutando  de  sus  obras,  como  José  Guerrero,  Hernández
Pijuan, Ràfols Casamada, Antoni Clavé o Vicente Esteban. Podrá
visitarse hasta mediados de junio.

La segunda exposición se desarrollará entre junio y septiembre
y estará dedicada a Amelia Moreno, una pintora de sutiles
trazas expresionistas que vivió y trabajó entre Madrid, Nueva
York y Quintanar de la Orden, su localidad natal, en la que
falleció en 2011. Allí fundó un centro de arte en una de las
naves  de  la  antigua  fábrica  de  licores  de  su  padre:  “El
Dorado”. Un interesante proyecto cultural en el medio rural
que sigue vivo gracias a su marido David Cohn, y en el que
participamos el pasado año con una exposición de alumnos de
Salvador Victoria que rindieron homenaje a su profesor en el
XX aniversario de su fallecimiento.

La última muestra de 2015 se inaugurará en octubre y reunirá
una selección de las enigmáticas composiciones de la pintora
Águeda de la Pisa, que formó parte junto a Salvador Victoria
de Ruedo Ibérico, un grupo de artistas fundado en los años 80
por  el  pintor  Luis  Caruncho  y  el  escritor  José  Manuel
Caballero  Bonald.

¿Cómo se mantiene un museo localizado en un municipio, fuera
de los circuitos urbanos, como es el caso de Rubielos de Mora
(Teruel)?

Ese alejamiento condiciona notablemente nuestra actividad. No
es fácil atraer a un público numeroso hasta un pueblecito de
700 habitantes situado en un rincón del sur de Aragón. Sin



embargo, en cada inauguración el museo se llena. Con el tiempo
se ha constituido un grupo de incondicionales que esperan
impacientes cada nueva exposición, al que se van incorporando
nuevos seguidores después de descubrir el museo en alguna de
sus actividades. Ni que decir tiene que la existencia del
museo  no  sería  posible  sin  el  soporte  que  brinda  el
ayuntamiento de Rubielos de Mora, con su alcalde Ángel Gracia
a  la  cabeza,  en  el  mantenimiento  del  edificio:  luz,
calefacción,  limpieza,  etc.

El Museo Salvador Victoria, recibe visitas de particulares
interesados en la obra de Salvador Victoria, pero también de
grupos  y  colectivos,  ¿cómo  se  lleva  a  cabo  esa  labor  de
difusión?

Desde hace varios años estamos presentes en las redes a través
de nuestra página web www.salvadorvictoria.comy nuestro muro
de  Facebook:  www.facebook.com/museo.salvador.victoria,  una
manera  muy  eficaz  de  dar  a  conocer  nuestras  actividades
puntualmente  y  mantener  informados  a  todos  aquellos
interesados en nuestro proyecto museístico. Tenemos también un
amplio  listado  de  direcciones  de  correo  electrónico  que
reciben puntualmente información sobre nuestras actividades,
que se va incrementando continuamente.

Cada vez son más los colectivos que solicitan visitar nuestras
instalaciones después de conocernos a través de la Red. Además
de los colegios e institutos de la comarca, y algunos del
resto de la provincia, hemos recibido grupos del colectivo de
Enfermería, de la subdelegación del Gobierno en Teruel, de
profesores  de  la  Universidad  Politécnica  de  Valencia,  del
Grado en Bellas Artes de la Universidad de Zaragoza, de la
Asociación de Amigos del Centro de Arte Reina Sofía de Madrid…
y otros muchos. La Oficina de Turismo de la localidad también
coordina visitas al museo con familias, grupos de turistas o
de la Tercera Edad.

¿Cómo se percibe la actividad expositiva del museo fuera de

http://www.salvadorvictoria.com
http://www.facebook.com/museo.salvador.victoria


Aragón?

Gracias a las ediciones electrónicas de los diarios y de la
prensa especializada, nuestra actividad se difunde a nivel
nacional  por  Internet.  También  hemos  aparecido  en  varias
ocasiones  en  programas  e  informativos  de  ámbito  nacional,
tanto  en  radio,  como  “El  ojo  crítico”  de  RNE,  como  en
televisión, en los informativos de TVE. La propia revista
digital de AACA y de AECA son también excelentes altavoces de
la actividad que genera nuestro museo, cuyos efectos se van
notando poco a poco.

El origen de nuestros visitantes es mayoritariamente de fuera
de Teruel. Tenemos grupos fijos de interesados que acuden a
propósito a Rubielos en cada nueva exposición, principalmente
de  Elche,  Valencia,  Castellón  y  otros  puntos  del  arco
mediterráneo. También de Zaragoza, Madrid y sus alrededores:
Guadalajara, Toledo, Ávila…

Pese a la lejanía y a la dificultad de las comunicaciones, son
fieles seguidores que se encargan por sí solos de hacer una
buena difusión de nuestra actividad. Son grupos que programan
su visita como un fin de semana completo en Rubielos, con el
consiguiente gasto en alojamiento, comidas, etc. La hostelería
local está encantada y algunos establecimientos ya colaboran
con nosotros en determinadas actividades. Con las exposiciones
de  Chillida  y  Oteiza,  se  registró  una  gran  afluencia  de
visitas de Euskadi y Navarra. Es importante hacer las cosas
muy bien para que luego sean buenos embajadores en su tierra.

El  museo  es  un  lugar  vivo  con  una  destacada  agenda  de
actividades.  ¿Cuáles  son  las  líneas  que  persiguen?

R. El museo ha supuesto una importante inversión económica y
con el tiempo se ha convertido en un valioso recurso cultural
que hay que dotar de contenido continuamente. Junto a las
visitas  a  la  colección  permanente  y  las  exposiciones
temporales, programamos cursos de pintura y grabado en la



Universidad de Verano de Teruel, conferencias, presentaciones
de libros, conciertos de música clásica en el periodo estival…
el objetivo es consolidar el museo como un lugar de encuentro
para los amantes de la cultura, poner a la disposición de
profesores  y  estudiantes  de  los  centros  docentes  nuestros
recursos,  como  la  biblioteca  especializada  en  el  arte
abstracto español, y que Rubielos de Mora se sienta orgulloso
de la actividad que despliega el museo de su célebre paisano.

Para terminar ¿que supone el premio de la Asociación Aragonesa
de Críticos de Arte?

R. No ha podido llegar en mejor momento. Con la situación de
desidia y apatía de las instituciones hacia la cultura en
general  y  al  arte  contemporáneo  en  particular,  es  fácil
desanimarte  y  venirte  abajo.  Este  galardón  ha  sido  una
inyección de energía para continuar trabajando y un estímulo
para superarnos. También la satisfacción de saber que en la
metrópoli aragonesa, un colectivo de especialistas en arte
como  es  la  AACA,  se  haya  fijado  en  la  actividad  que  se
desarrolla en Teruel, en el medio rural y en un proyecto con
tan pocos recursos como el nuestro. En ese sentido, estaremos
siempre agradecidos.

Dibujando  el  espacio  y
esculpiendo  trazos:  una
cartografía  de  la  escultura
española del siglo XX
 

https://aacadigital.com/articulos/dibujando-el-espacio-y-esculpiendo-trazos-una-cartografia-de-la-escultura-espanola-del-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/dibujando-el-espacio-y-esculpiendo-trazos-una-cartografia-de-la-escultura-espanola-del-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/dibujando-el-espacio-y-esculpiendo-trazos-una-cartografia-de-la-escultura-espanola-del-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/dibujando-el-espacio-y-esculpiendo-trazos-una-cartografia-de-la-escultura-espanola-del-siglo-xx/


Desde el 12 de febrero y hasta el 17 de mayo puede disfrutarse
en Zaragoza una exposición de altísimo nivel, tanto por su
calidad  estética  como  por  el  valor  historiográfico  de  la
misma. Para descubrirla, basta con acercarse al Palacio de
Sástago y recorrer la muestra Dibujar el espacio. De Picasso a
Plensa, todo un lujo que permite conocer mejor la escultura
española del siglo XX y corroborar la gran habilidad que los
escultores  han  tenido  tradicionalmente  para  afrontar  la
creación bidimensionalmente (cobrando aquí especial relevancia
el dibujo y el grabado). La larga nómina de artistas presentes
en la muestra nos acerca a grandes figuras de primer orden.
Tal logro resulta factible toda vez que la selección de obras
se ha hecho partiendo de los fondos de la Colección ICO de
Escultura con Dibujo, (lo cual ayuda a explicar muchas cosas,
incluido lo excepcional del evento). Con todo, la exposición
no es un trabajo de tesis destinado a deleitar al experto o al
erudito –que también–, dado que ofrece múltiples lecturas,
pudiendo disfrutarse de la misma independientemente del móvil
seguido por el espectador.

Dando  algunas  pautas  orientativas,  convendrá  señalar  que
existe un hilo conductor cronológico más o menos lineal, sin
olvidar, no obstante, que muchos de los artistas presentes
tuvieron una vida creativa muy larga y ello les hizo estar en
primera línea durante varias décadas (sin ir más lejos, puede
encontrarse un dibujo de Miró de 1930 junto a una pieza en
bronce del mismo autor de 1970). Con todo, sí que resulta
conveniente trazar algunas divisiones para cartografiar mejor
un tema tan amplio como el que centra la exposición, debiendo
puntualizar aquí, como subrayaría Calvo Serraller (1992) en su
libro Escultura española actual, que en este tipo de estudios
es recomendable optar por un mapa político frente al físico,
es decir, lo nominal frente a lo  grupal.   

Así  las  cosas,  y  lejos  de  buscar  nexos  o  elementos
vertebradores, encontramos un listado de artistas irrepetibles
cuyo peso y repercusión es incontestable: Picasso, Dalí, Juan



Gris, Gargallo, Julio González o Torres García, por citar solo
algunos,  evidencian  la  calidad  anunciada.  Evidentemente,
semejante  legado  se  manifiesta  a  través  de  piezas
relativamente modestas (si es que tal adjetivo es admisible
ante los nombres señalados), pero ello no es óbice para que
pequeñas joyas como “Arlequín” (1923) de Juan Gris o “Figura”
(1929/30) del hispano-uruguayo Torres Garcíajustifiquen, por
sí solas, la visita al palacio de Sástago.

Avanzando algo en el tiempo, las figuras más destacables son
Chillida, Oteiza, Tápies, Ferrant, Alberto Sánchez o Esteban
Vicente. Como es sabido, casi todos ellos se movieron sin
problemas en diferentes disciplinas, intercalándose el rol de
pintor  y  de  escultor  indistintamente  muchas  veces.  No
obstante, los dos creadores vascos marcaron sendos hitos en la
historia  de  la  escultura,  si  bien  Chillida  cobra  un  peso
específico como dibujante y grabador, (igualándose, en este
sentido,  al  reconocimiento  vivido  por  artistas  universales
como Henry Moore o Giacometti, lo cual deja todo dicho al
respecto).

Desde  un  punto  de  vista  más  general,  cabe  añadir  que  el
diálogo que establecen las obras gráficas con las esculturas
de un mismo autor en la muestra es tan enriquecedor como
acertado,  aumentado  de  manera  exponencial  la  sinergia  que
todas las piezas establecen en el espacio que las alberga de
forma  conjunta.  De  todas  formas,  por  buscar  algún  “pero”
–aunque quizá sea más justo hablar de un deseo–, se echa de
menos  algún  dibujo  de  Chillida,  caso,  por  ejemplo,  del
personalísimo trabajo que hizo tomando las manos como motivo
central (algo que, curiosamente, parece querer contrarrestarse
toda vez que se han reproducido en un muro de la sala unas
palabras  del  donostiarra  acerca  de  la  fuerte  relación
existente entre los escultores y los porteros de fútbol –dos
mundos que conoció muy bien–, y cuyo nexo no es otro que la
necesidad de manejarse adecuadamente en la compleja relación
tiempo-espacio).



Siguiendo con el arriesgado ejercicio que venimos haciendo de
intentar trazar un surco o dirección en la lectura de la
exposición,  parece  acertado  introducir  los  nombres  de
AndreuAlfaro y de Pablo Palazuelo. Artistas ambos de larga
trayectoria  que  abrazaron  la  abstracción  de  forma  muy
diferente y cuya producción gráfica no desmerece de su trabajo
tridimensional, si bien podría apuntarse –corriendo un nuevo
riesgo–, que quizá la huella del segundo ha ido ganando más
brillo con el paso del tiempo (insobornable juez y verdadero
“escultor” a la postre, como bien diría Marguerite Yourcenar).
 

Por otro lado, los casos de Eduardo Arroyo y Antonio López son
quizá los más evidentes en lo que se refiere a incursiones de
pintores en la escultura, siendo obligado en esta ocasión no
perderse  la  pieza  de  Arroyo  “Mesa  Tío  Pepe”,  pues  a  la
peculiar ironía e idiosincrasia de su trabajo se añade la
sorpresa  de  tratarse  de  una  escultura  de  1973  (!)  cuya
frescura sigue intacta y encajaría sin problemas con sus obras
más recientes.

Ironía y frescura que los ochenta trajeron a un país que
dejaba atrás una larga dictadura y que ansiaba abrazar una
modernidad  que  le  había  sido  negada.  Al  respecto,  Calvo
Serraller anotaría que para revisar la escultura española del
siglo XX debe asumirse el gran salto al vacío que se produjo
como  acceso  a  la  modernidad,  es  decir,  el  paso  de  lo
prehistórico  a  la  vanguardia  saltándose  precisamente  la
historia.  En  cualquier  caso,  y  centrándonos  en  la  década
anotada, debe recordarse que la misma significó una edad de
oro triunfal para la escultura, (llegándose a decir en aquel
momento,  como  suscribió  Rosa  Olivares,  que  la  escultura
apareció,  por  primera  vez  en  la  historia  del  arte,  como
sustituta del personaje central de la representación). Así
pues, es lógico que el nivel de Dibujar el espacio. De Picasso
a Plensavuelve a ganar enteros cuando nos encontramos con
figuras tan destacadas de aquella hornada como son Juan Muñoz,



Francisco  Leiro,  Adolfo  Schlösser  y  Miquel  Navarro
(imperdonable  perderse  su  obra  “Cruce”,  una  de  de  sus
particulares  y  exitosas  “ciudades”  fechada  en  1990).

Además, por fortuna, a la larga nómina de artistas que vamos
desgranando se sumaron en dicha década varias escultoras que
se  ganaron  un  merecido  reconocimiento,  algo  que  queda
constatado en este ocasión con los trabajos de Susana Solano,
Carmen Laffón y Eva Lootz (dejando esta última muy alto el
listón con su espléndida obra de 1989 “Tarea infinita”). En
este punto, podría hacerse una pequeña objeción reclamando más
presencia femenina (sorprende mucho la ausencia de Cristina
Iglesias), si bien es cierto que también cabría pensarse en
muchos  otros  nombres  (como,  por  ejemplo,  los  de  quienes
compusieron  la  “nueva  escultura  vasca”:  Irazu,  Badiola,
Moraza…),  todo  lo  cual  evidencia  tanto  la  complejidad  y
dificultad que toda elección conlleva, como el hecho de que ya
no queda nada que ejemplifique un sentir colectivo, (habiendo
devenido el arte contemporáneo, tal y como mantiene Calvo
Serraller, en una suma heteróclita de mónadas).

En  resumen,  aunque  no  pueda  hablarse  propiamente  de  una
antología  de la escultura española del siglo XX (el esfuerzo
sería titánico y haría falta la colaboración de numerosos
centros  e  instituciones),  estamos  ante  una  exposición  tan
potente como atractiva que está llamada a dejar huella sin que
ello influya en su capacidad para seducir al gran público. La
guinda a tan suculento plato la ponen los arquitectos Gaudí y
el luso Álvaro Siza, y un aragonés inolvidable: Víctor Mira.
El  guiño  al  futuro  queda  materializado  en  Jaume  Plensa,
abriéndose con él una puerta que todavía no sabemos a dónde
conducirá y que, a pesar de la promesa que encierra, habrá de
ser estudiada en otro momento y, a buen seguro, en otros
contextos…



Mucho  más,  que  baturros
representados
 

En  los  pequeños  detalles  suelen  esconderse  claves
imprescindibles para la compresión de los procesos históricos.
La realidad social española, del cambio de siglo XIX al XX, 
cobijaba, a conciencia, un retraso económico, social, político
y cultural. La derrota militar y la pérdida de las colonias no
hicieron  sino  tildarlo  de  “desastre”,   extendiendo  un
pesimismo  radical  sobre  el  pueblo.  El  regeneracionismo  se
convirtió en un nacionalismo para reforzar la patria caída y
situarla a la altura de los tiempos. El mito de la España
moribunda, fue muy del gusto de literatos y artistas, que
trasladaron con empeño a sus respectivos oficios. Las luces
del nuevo siglo dieron lugar a la modernización, en todas las
áreas,  desde  la  económica,  hasta  las  nuevas  expresiones
culturales. El pesimismo, del viejo siglo, se iba apagando,
lentamente.

En lo referente al mundo artístico, como bien afirma Jesús
Pedro Lorente:” El futuro artista iba a estudiar a un centro
oficial, y luego marchaba en pos de las becas, los premios, el
mecenazgo institucional y el mercado privado. Esto produjo un
doble  efecto:  Por  una  parte,  la  concentración  de  obras  y
autores en Zaragoza, foco de la modesta oferta de docencia,
exposiciones, mecenazgo y mercado que fue desarrollándose  en
la región; por otra, la emigración, a menudo sin retorno, de
los mejores artistas, pues las escuelas donde un arquitecto,
escultor, o pintor, podía titularse al más alto nivel estaban
en Madrid, las becas más codiciadas eran las que le llevarían
a Roma, los premios más prestigiosos y el mercado más pujante

https://aacadigital.com/articulos/mucho-mas-que-baturros-representados/
https://aacadigital.com/articulos/mucho-mas-que-baturros-representados/


estaban en las grandes capitales”.  Afirmaba Eugenio d´Ors, a
finales del siglo XIX: “Erudición, Nacionalismo y Cronología,
eran los tres enemigos de la Tradición y, con ello, de la
belleza  de  las  artes.  La  apariencia  anecdótica  en  los
acontecimientos,   hace  que  los  eruditos  sean  tan  malos
historiadores.  Viene  luego  el  prejuicio  de  localidad,  en
contra  de  la  síntesis.  Y  llega,  por  último,  la  ilusión
cronológica que nos embriaga de mudanza y vuelve ciegos a lo
que permanece”. La eterna “lucha” entre la luz luminosa de
Sorolla y el reverso estético, de colores oscuros y opacos, de
la  llamada  “España  Negra”,  de  Zuloaga,  logró  una  enorme
influencia entre los artistas de segunda o tercera línea,
según el interés y las modas de la época. Lo que poco tiempo
después, acabó llamándose: “Centro y periferia”. En realidad,
unos  y  otros  hacían  exactamente  lo  mismo,  ejercicios   de
reconstrucción  ideal, que transmitieron del modo más eficaz
posible, con una mirada romántica que mostraba un mundo que
estaba desapareciendo, pero que deseaba seguir  dando voz, a
su propia identidad.

El nuevo siglo inauguraría la dialéctica lucha entre tradición
y  vanguardia.  Los  lejanos  ecos  del  simbolismo,  se
entremezclaron  con  las  nuevas  figuraciones,  el  género  del
retrato, se convirtió, en la mayoría de los casos, en el
sustento  de  los  artistas,  al  servicio  de  la  nueva  y
floreciente  burguesía,  y  de  las  figuras  relevantes  del
momento.

La  celebración  de  grandes  exposiciones  -como  la  Hispano-
Francesa  de  1908-,  se  habían  convertido  en  una  práctica
habitual, no así sucedía, con la “exposición unipersonal”, que
en Aragón traería el pintor Juan José Gárate, de su estancia
en Roma y París. En síntesis, se trataba de exponer un pequeño
número de obras, en escaparates, o en el interior de pequeños
comercios.

Todo lo descrito y mucho más, lo podemos ver en la muestra,
organizada por el Vicerrectorado de Cultura y Política Social,



de la Universidad de Zaragoza. Ideal de Aragón. Regeneración e
identidad en las artes plásticas (1898-1939). La exposición
ilustra  el  modo  en  que  el  regeneracionismo,  dio  paso  al
modernismo  y  a  la  autoafirmación,  a  través  de  las  artes
plásticas.  Dos  de  los  artistas  más  representados  en  esta
muestra son Juan José Gárate y Francisco Marín Bagües, con
ocho  y  nueve  obras,  respectivamente.  Sin  embargo,  en
apariencia, para la crítica de la época, existía “un mundo” de
distancia, entre ambos artistas, haciendo lo mismo. Si al el
pintor turolense se le desprestigió, relegándolo a un simple
folclorista, o “pintor de baturros”, como lo llama García
Menéndez, en 1929, al de Leciñena, se le llegó a considerar
cabecilla de una “segunda generación de artistas aragoneses”.
Entre  las  novedades  de  la  muestra,  podemos  destacar,  la
recuperación  de  algunos  artistas  aragoneses  poco  o  nada
conocidos, como Manuel León Astruc, con su retrato de Raquel
Meller, o Mariano Ara Burges, con una curiosa obra titulada
Retrato analítico simbólico. Con el hecho de poder sacar a la
luz nueva obra de artistas conocidos y consolidados en nuestra
comunidad. Es el caso de Julio García Condoy, con su Ya llega
el vencedor (1919), de colección particular, y primera vez que
se expone. Y de Juan José Gárate, La madre. Baño infantil
fluvial en Albalate (1904), sin duda obra de la mejor época
del  artista,  donde  regresa  a  su  patria,  tras  su  estancia
europea,  cargado  de  impresionismo.  Y  aunque  la  obra,  se
encuentra en el Museo de San Telmo, de San Sebastián, no se
había mostrado, al público aragonés.

Esta  muestra  sin  duda  alguna  es,  un  difícil  ejercicio  de
reconstrucción, que recoge nuestra pasada herencia cultural.

 

Ideal  de  Aragón.  Regeneración  e  identidad  en  las  artes
plásticas (1898-1939)

Paraninfo Universidad de Zaragoza



19/02-03/05/2015      

Viaje de la naturaleza a la
pintura
 

Hay nombres mágicos, en el mundo del arte. Nombres que con
sólo nombrarlos, llenan museos de visitantes, deseando ver sus
obras. Joaquín Sorolla, es uno de esos nombres. Sorolla cuenta
con una copiosa bibliografía, y ha sido estudiado y analizado
desde distintos puntos de vista, en libros y exposiciones. Uno
de esos puntos de vista, a través  de esta exposición, es
Sorolla. El color del mar, producida  por la Fundación-Museo
Sorolla, en colaboración con la Obra Social “La Caixa”, con
motivo  del  150  aniversario  del  nacimiento  del  pintor
valenciano, en el año 2013, la muestra formada por sesenta
obras,  ha  recorrido  diversas  localidades  españolas,  hasta
recaer en este Caixaforum Zaragoza. El tratamiento de la luz,
de Sorolla, parece irradiar desde sus cuadros, el mismo calor
vital que transmite el sol. El pintor calibra magistralmente
la sensación térmica del cuadro, con la relación entre los
colores y la lógica propia de la pintura misma.

Dejando a un lado las obras de gran tamaño expuestas, como
esa  Marina, pintada con diecisiete años, que ganó el Premio
Nacional  de  Pintura,  del  año  1881,  quiero  destacar  El
balandrito (1909), uno de sus cuadros más populares, realizado
en el mejor momento de su carrera, Nadadores, Jávea (1905),
representación asombrosa, del efecto de la descomposición  de
la luz, en los cuerpos de los nadadores  bajo el agua en
movimiento, Pescadora con su hijo (1908), cuadro de contrastes
y volúmenes rotundos, donde los objetos desaparecen y las

https://aacadigital.com/articulos/viaje-de-la-naturaleza-a-la-pintura/
https://aacadigital.com/articulos/viaje-de-la-naturaleza-a-la-pintura/


sombras,  de  las  protagonistas,  suplantan  a  sus  dueñas,
llenando el cuadro. En algunos momentos de la muestra, a pesar
de quién es el autor de las obras, a pesar de la calidad,  a
pesar de diferenciar la luz del levante, la de Andalucía o la
del norte de España, vibrando cada escena, con una intensidad
peculiar, y mostrando colores diferentes con mayor o menor
saturación, no deja de parecernos excesiva reiteración de un
mismo tema. A nuestro juicio, los organizadores de la muestra,
deberían  haber  ideado  otro  Sorolla,  menos  conocido,  más
personal.  Afortunadamente  la  muestra  ofrece  un  discurso
paralelo, con los pequeños estudios al óleo, que él llamaba
“notas de color”, y que registran  impresiones muy espontáneas
que  luego  aplicará  a  los  cuadros  de  grandes  dimensiones.
Materia y color, que roban protagonismo a la pintura, que a lo
largo de los años, han sido atesorados por el artista, y que
en síntesis, representan un continuo ejercicio de observación
ya que a menudo parecen cuadros independientes y perfectamente
terminados.  Junto a estas notas de color, que por sí solas
podrían formar una exposición, la muestra se completa con
grandes paneles, que reproducen fotografías del pintor, en la
playa con sus útiles de trabajo.

Identidad nacional y folclore
popular en el primer cine de
Pedro Almodóvar

 

La  histórica  e  inveterada  marginación  de  las  expresiones
artísticas  populares  en  los  discursos  académicos,  condujo
durante décadas a un endémico desprecio por todo aquello que

https://aacadigital.com/articulos/identidad-nacional-y-folclore-popular-en-el-primer-cine-de-pedro-almodovar/
https://aacadigital.com/articulos/identidad-nacional-y-folclore-popular-en-el-primer-cine-de-pedro-almodovar/
https://aacadigital.com/articulos/identidad-nacional-y-folclore-popular-en-el-primer-cine-de-pedro-almodovar/


procedía de las manifestaciones tradicionales, el folclore o
el universo de la risa. En el mejor de los casos, el análisis
crítico de los procesos de producción simbólica y estética,
centrado en las obras del denominado arte culto, reducía la
cultura popular a una misérrima acotación final. Sin embargo,
este secular olvido palidece ante una realidad incontestable:
los imaginarios sociales y las identidades colectivas no se
articulan tanto a partir de las artes mayores, las grandes
obras catalogadas por la historia oficial del arte, el relato
construido por las instituciones académicas, sino que anidan
más bien en las imágenes y relatos del folclore y el arte
popular  y,  particularmente  en  época  contemporánea,  en  los
medios de masas[1].

Esta reflexión introductoria resulta pertinente a la hora de
abordar  un  periodo  de  nuestra  historia  reciente  de  vital
importancia, la denominada cultura de la transición. En los
últimos años, ha tomado cuerpo un encendido discurso que,
cuestionando  el  triunfal  relato  sobre  el  tránsito  del
franquismo a la democracia en España, denuncia la producción
cultural de las décadas finales del siglo xx acusándola de
legitimar un acuerdo espurio entre la oposición política y las
élites socio-económicas del régimen[2], y ser cómplice de un
supuesto  pacto  de  silencio  sobre  los  crímenes  de  la
dictadura[3]. Según esta nueva lectura de la transición, la
creación literaria, artística, musical y cinematográfica de
los años ochenta y noventa, no haría sino celebrar una cultura
consensualista  y  consoladora,  aproblemática,  conformista  y
ajena a cualquier debate en profundidad sobre las heridas del
pasado nacional[4].

De hecho, ya desde sus inicios, la obra del cineasta Pedro
Almodóvar fue frecuentemente descalificada por buena parte de
la crítica como frívola, hedonista y apolítica, carente del
compromiso  social  de  otros  creadores,  intelectuales  serios
cuyo trabajo sí habría edificado las bases de la incipiente
sociedad democrática. Su interés por la cultura popular y lo



kitsch, la diferencia y la marginalidad, el folclore y el
mundo de la risa, lo alejaban del grave discurso sobre la
identidad nacional posfranquista. Este rechazo resultaba sin
duda deudor del mencionado menosprecio académico por el humor
y  lo  popular,  y  quedaba  reforzado  por  la  consciente
resistencia del director manchego a representar al dictador e
incluso  a  la  misma  sociedad  franquista.  En  el  cine
almodovariano de los años ochenta, el régimen no se muestra,
no se menciona; en su mundo, aparentemente, el franquismo ni
siquiera había existido[5].

En realidad, buena parte de estos prejuicios tienen que ver
con  los  orígenes  del  propio  cineasta,  procedente  de  una
humilde familia manchega, nacido en un universo rural en el
que pervivían todavía las tradiciones de la oralidad frente a
la escritura, un mundo campesino sumido en la miseria cultural
de la posguerra, ajeno por completo a la cultura urbana de la
modernidad  y  a  los  marcos  estéticos  de  la  vanguardia
académica[6]. Pedro Almodóvar no pudo estudiar cinematografía
pues,  cuando  llegó  a  Madrid,  el  régimen  había  cerrado  la
Escuela Oficial de Cine (EOC). De modo que su formación fue
estrictamente  autodidacta.  Mientras  rodaba  sus  primeras
películas, mediante el ensayo y la experimentación, el riesgo
y el error, fue asimilando el lenguaje cinematográfico, las
posibilidades plásticas del texto fílmico, el artificio del
guión, las bases de la puesta en escena y la dirección de
actores[7].  De  ahí  las  limitaciones  técnicas,  las
imperfecciones, errores y defectos estéticos que caracterizan
estos títulos. Pero, al tiempo que aprendía los rudimentos del
cine,  el  director  fue  capaz  de  levantar  un  sorprendente
programa de revisión de los símbolos de la cultura popular.

En efecto, superada la fase vinculada a la movida madrileña en
sus dos largometrajes iniciáticos, el primer cine de Pedro
Almodóvar ofrece una reveladora y lúcida relectura de las
tradiciones folclóricas y el imaginario popular hispano, tanto
en su revisitación del sainete, el folletín y el vodevil, como



en sus peculiares acercamientos a las costumbres religiosas,
el matriarcado familiar, los toros o el folclore musical.
Estos géneros literarios y artísticos habían sido utilizados
por el franquismo, mediante su labor de control y censura,
para permear la sociedad española con el ideario propio del
régimen, adquiriendo así matices netamente reaccionarios. Con
un peculiar trabajo de reescritura, atravesado por el mundo de
la risa y adaptado a los cánones estéticos de la incipiente
posmodernidad, el cineasta manchego construyó una nueva mirada
sobre  la  cultura  popular  hispana,  acorde  con  los  nuevos
valores de la democracia. En su aparente y solo superficial
silencio sobre el franquismo, su cine llevó a cabo una misión
hondamente política, como deconstrucción del imaginario de la
dictadura, y como imagen de una nación plural y moderna[8],
deseosa  de  renovar  sus  raíces  e  incorporarse  al  contexto
internacional.

Fig. 1- Chapí, zarzuela y venganza (Pepi, Luci, Bom y
otras chicas del montón, 1980)

 

1.  La  dictadura  franquista  y  los  símbolos  de  la  cultura



popular hispana.

Tras la victoria del ejército franquista en la guerra civil,
la dictadura militar instaurada inició un concienzudo programa
de colonización ideológica, con mayor empeño si cabe en las
denominadas clases populares. Buena parte de este proyecto se
focalizó en dotar a todo el caudal simbólico de la tradición
hispana, tanto a las obras asociadas a la alta cultura como a
los  géneros  de  la  cultura  popular,  de  un  contenido  y  un
significado acorde con este ideario[9]. El modelo ideológico
del régimen se articulaba sobre las mismas ideas del dictador,
una  figura  omnipresente,  paternal  y  vigilante.  Así,  se
instituyó un concepto de la nación española como heredera de
un pasado heroico e imperial; la familia como organización
patriarcal y la sublimación de la mujer-madre; la centralidad
de  la  religión  católica;  y  se  promocionaron  los  valores
políticos de unidad, jerarquía, orden social y respeto a la
autoridad.  Todo  ello  formó  parte  del  discurso  cultural
hegemónico durante la dictadura.

El  imaginario  secuestrado  por  el  franquismo  al  que  nos
referimos es, por supuesto, el de la cultura tradicional de la
picaresca, la risa sainetesca y el casticismo, los toros, la
religiosidad  popular,  la  canción  nacional  o  el  folclore
regionalista.  En  primer  lugar,  esta  apropiación  tuvo  un
objetivo político: fue utilizado como vía de socialización y
de  expansión  del  ideario  del  régimen,  nutriendo  a  estas
manifestaciones del contenido y los valores defendidos por los
vencedores de la guerra. De este modo, las clases populares
ligaban esas imágenes con las actitudes, comportamientos y
doctrinas morales del buen patriota. El fiel seguimiento de
esos principios tenía un sentido no sólo ético sino, sobre
todo, político, la muestra de un compromiso con el destino
colectivo de la nación. En segundo lugar, esta usurpación de
la  cultura  popular  adquirió  además  un  valor  generador  de
riqueza, sobre todo cuando, en los años de la liberalización
económica,  el  régimen  tomó  conciencia  del  poder  de  estas



imágenes  para  atraer  al  turismo  europeo,  con  la  campaña
publicitaria Spain is different que impulsó el ministro Fraga
Iribarne en los sesenta. En este artículo, nos centraremos en
los  espectáculos  netamente  folclóricos,  como  el  teatro
sainetesco y la zarzuela, la fiesta taurina, las sevillanas y
la canción popular.

Los espectáculos teatrales del llamado género chico, como los
sainetes, la astracanada o la zarzuela, fueron objeto de la
censura franquista y del control de la programación de los
teatros, hasta el punto de que terminaron por identificarse
con el imaginario de la dictadura. En efecto, todos estos
géneros de la tradición cómica popular fueron estrechamente
vigilados por el régimen para que sus obras representaran los
valores específicos de lo privado, el melodrama, el universo
familiar entendido desde los postulados patriarcales. Así, se
promocionó la representación de aquellos autores que defendían
un ideario conservador, como los hermanos Álvarez Quintero,
quienes construyen el tópico andalucista en obras como Con el
traje de luces (1898) o, por supuesto, las astracanadas de
Pedro Muñoz Seca, como su farsa heroica La venganza de don
Mendo (1918) o su fábula reaccionaria Anacleto se divorcia
(1932), ridiculización del divorcio tras su aprobación en la
República. En cuanto a la nueva generación escritores, como
Miguel  Mihura  o  Jardiel  Poncela,  se  vieron  obligados  a
abandonar las propuestas vanguardistas de los años treinta y
su  teatro  del  humor  nuevo,  para  optar  por  una  obra  más
convencional y de ideología explícitamente conservadora[10].
Algo similar ocurrió con la zarzuela y su insistencia en los
tópicos casticistas, tanto madrileños como andalucistas, así
como en los valores patrióticos, como en el caso de El huésped
del  sevillano,  obra  de  Jacinto  Guerrero  de  1926,  con  la
romanza Fiel espada triunfadora, extremadamente popular en los
teatros y en las radios.

La glorificación del torero y el espectáculo de la ‘fiesta
nacional’,  como  épica  netamente  masculina,  dibujaban  un



imaginario de poder, superioridad, fuerza y valor, caracteres
asociados  a  la  identidad  viril  y  militar  del  régimen.  El
torero se transfiguró en una suerte de héroe, el protagonista
de una epopeya que vivía bajo el lema ‘lidia, lid, lucha,
muerte’. La arena se convertía en escenario de representación
de la valentía y la heroicidad masculina, un duelo sangriento
entre el varón y el animal, una escenificación del soldado que
se enfrenta con gallardía a la muerte. Una representación
simbólica  de  esa  devoción  franquista  por  el  guerrero,  la
cruzada, el arrojo temerario y la muerte. La imagen altiva del
torero  derivó  en  símbolo  de  los  valores  asociados  a  la
masculinidad, un relato épico y trágico que servía muy bien a
los intereses de Franco. De hecho, todos los años el propio
caudillo presidía la corrida de la Beneficiencia de Las Ventas
de Madrid, donde era aclamado por el pueblo. Y gustaba de
hacerse fotos con los más famosos toreros de la época, muchos
de  ellos,  como  Antonio  Bienvenida,  falangistas  de  neto
compromiso  joseantoniano.  Cuando  Himmler  visitó  España  en
1940, fue agasajado con una corrida en las Ventas. Esa épica
encontró su gran gesta en la figura de Manolete, cuya última
actuación en Madrid, en 1947, fue presidida por el propio
Franco. Dio una vuelta al ruedo en el primer toro y, en el
segundo, recibió una cogida. A pesar de ello, continuó hasta
dar muerte al toro, cortó dos orejas y fue llevado a la
enfermería. Apenas un mes después, en la Plaza de Linares,
recibió una mortal cornada de un Miura, Islero, y la tragedia
le convirtió en un mito nacional, con homenajes y monumentos
en diversos lugares del país.

En el caso de la música popular, la copla, la canción nacional
gestada  en  los  años  treinta,  alcanzó  su  esplendor  en  los
cuarenta y cincuenta. El régimen instrumentalizó también su
imagen y sus letras para edificar ese imaginario simbólico de
un país de hermosas mujeres, religión, fiesta, patriotismo y
melodrama. La copla se extendió masivamente gracias a la radio
y  el  cine,  y  las  mujeres  aprendían  las  tonadillas  y  los
cuplés,  las  cantaban  en  sus  casas  y,  de  ese  modo,



interiorizaban  esos  valores  en  un  eficaz  proceso  de
socialización.  Así,  por  ejemplo,  la  popular  Concha  Piquer
cantaba en A la lima y al limón, “¡qué penita y qué dolor / la
vecinita de enfrente / solterita se quedó!”, ridiculizando a
la mujer que no alcanzaba la ansiada meta del matrimonio. Se
exaltaba el amor, la patria y la fe religiosa, la figura de la
madre,  el  machismo  o  la  sabiduría  popular.  Algo  similar
ocurrió  con  el  folclore  y  los  cantos  regionalistas,
patrimonializados por el estado a través de las agrupaciones
de  ‘Coros  y  Danzas’,  creadas  por  la  Sección  Femenina  del
Movimiento Nacional en 1939, y que trataron de recuperar todos
los cantos y bailes regionales, convenientemente adaptados a
los  valores  imperantes  en  la  dictadura.  Fue  especialmente
insistente la apropiación de las sevillanas y otros géneros
derivados de la vulgarización del flamenco. Así, la imagen de
la folclórica, los trajes de sevillanas y bailes flamencos, se
convirtieron en parte del imaginario español, y en iconografía
esencial del universo simbólico de la patria.

 

2. Movida y tradición popular hispana: primeras películas de
Almodóvar.

El  cine  de  Pedro  Almodóvar,  especialmente  sensible  a  las
fuentes y referencias de la cultura popular, por sus mismos
orígenes familiares y por su interés en el pop, trató desde
sus orígenes de reiconificar estas imágenes de la tradición
folclórica, y dotarles de un nuevo contenido simbólico. Frente
al secuestro del régimen de todo el imaginario de la cultura
popular,  el  cine  del  director  manchego  pretendió  rescatar
estos géneros para adaptarlos al ideario democrático que se
instauraba tras la transición política[11]. Una declaración de
intenciones aparece en una de las secuencias iniciales de
Pepi,  Luci,  Bom  y  otras  chicas  del  montón  [1980],  primer
largometraje  comercial  de  Almodóvar,  donde  Pepi  (Carmen
Maura), tras haber sido violada por un policía, convence a un
grupo de músicos punk, encabezados por Bom, una joven Alaska



(Olvido Gara), para que ejecuten su venganza asaltándole por
la calle. Para proteger su anonimato, el grupo se disfraza de
majos y chulapas, ataviados con los típicos mantones y gorros
del Madrid castizo [Fig. 1, Almodóvar 1980, 7:40], y propinan
la correspondiente paliza mientras entonan la canción ‘Ay,
Felipe de mi alma’ de la muy apropiada zarzuela La revoltosa
(1897), de Roberto Chapí. Este mecanismo propone un cambio
radical en el imaginario popular nacional: si estos géneros
defendían el sometimiento de la mujer al hombre, el cineasta
los subvierte para convertirlos en acompañamiento paródico de
una escena de significado opuesto, la venganza de una joven
contra el hombre maltratador. Más aún, podría afirmarse que el
mismo cine del director manchego se disfraza, ya desde sus
inicios,  con  los  atuendos  de  la  tradición  popular  y  el
folclore,  para  ejecutar  su  venganza  simbólica  contra  el
dictador[12].

Fig. 2 – Angustias, con tocado folclórico (Laberinto de
Pasiones, 1982)

Si bien Laberinto de pasiones [Almodóvar 1981], su segunda
película,  nace  con  el  objetivo  de  retratar  la  moderna  y
variopinta  fauna  de  la  movida  madrileña,  también  aparecen



puntuales alusiones al folclore. La secuencia inicial, ubicada
en el Rastro de Lavapiés, lugar de encuentro del movimiento
juvenil,  presenta  a  los  protagonistas,  Riza  Niro  (Imanol
Arias)  y  Sexilia  (Cecilia  Roth),  bajo  los  acordes  de  una
sardana,  con  claras  resonancias  de  marcha  taurina.  No  es
casual que ambos aparezcan encuadrados en las lides de la caza
amorosa, y la cámara se deleite en sus indiscretas miradas a
los pantalones ajustados de los viandantes masculinos, en una
sutil alusión a la taleguilla del torero [0:30]. Más adelante,
en una escena de camerinos, Angustias –subrayamos el nombre–,
una de las componentes del grupo musical femenino, se muestra
ataviada  con  un  aparatoso  tocado  que  representa  a
unas  bailaoras  de  sevillanas  [Fig.  2,  35:58],  en  una
paradójica  fusión  de  estética  punk  y  folclore.

La religiosidad popular y la creación de un universo femenino
de  acogida  y  hospedaje,  son  los  temas  centrales  de  Entre
tinieblas  [Almodóvar  1983],  ambientada  en  una  peculiar
comunidad  de  monjas.  Las  Redentoras  Humilladas  tienen  por
misión acoger a mujeres que, en términos legales, quedarían
tipificadas  bajo  la  franquista  Ley  de  Peligrosidad  y
Rehabilitación Social, antes vagos y maleantes, proscritos y
fuera de la ley, y sus monjas viven deseosas de que, “dentro
de poco, este convento esté lleno de asesinas, prostitutas y
drogadictas, como en otra época” (17:24). Frente al imaginario
tradicional  del  convento  como  un  espacio  de  control  y
represión,  una  materialización  del  panóptico  de  Bentham,
intensamente  ligado  a  la  iconografía  simbólica  de  la
dictadura,  el  cineasta  manchego  retrata  un  entorno  de
libertad,  pluralidad  y  aceptación  de  la  diferencia,
transmutando  nuevamente  la  imagen  dibujada  por  el  régimen
sobre el espacio religioso. En esta operación, abundan las
relecturas  de  iconografías  tradicionales.  Por  un  lado,  la
cabaretera,  drogadicta  y  fugitiva  Yolanda  Bell  (Cristina
Sánchez  Pascual),  escondida  en  el  convento  huyendo  de  la
policía, aparece primero transfigurada de luz en la iglesia
[14:04]  y  después  enmarcada  por  un  nimbo,  una  corona



resplandeciente y jarrones de flores [Fig. 3, 18:52], en un
trasunto  de  la  imagen  popular  de  una  santa  mística.  El
arrebato divino deviene, no casualmente, en efluvio narcótico.
En sentido opuesto, la imagen de las monjas de esta singular
fundación, aun vistiendo los canónicos hábitos, se subvierte
al mostrar a la Madre Superiora (Julieta Serrano) inyectándose
heroína [19:35] o a las hermanas ataviadas con coronas de
flores [81:16], en la disparatada fiesta final. Sor Rata de
Callejón (Chus Lampreave), escondida bajo un seudónimo, es una
escritora  de  novela  romántica  de  éxito,  vía  por  la  que
Almodóvar recupera las tradiciones del melodrama, el folletín
sentimental y la radionovela.

Fig. 3 – Iconografía virginal de Yolanda Bell (Entre
tinieblas, 1983)

La misma decoración del despacho de la Madre Superiora, en
lugar de las habituales estampas de santos, incluye retratos
de  famosas  actrices  de  cine,  como  Ava  Gardner,  Brigitte
Bardot, Amanda Lear o Marlene Dietrich [13], sustituyendo, de
nuevo, la religiosidad popular por iconografías de la cultura
de masas [34:45]. Ante ese inaudito altar, donde el icono
místico ha sido sustituido por el icono posmoderno, tiene
lugar una escena en que la Madre Superiora y Yolanda cantan el
bolero  Encadenados,  de  Lucho  Gatica  [32:20],  un  ejemplo
arquetípico  de  música  popular,  que  hace  referencia  al



sacrificio y al castigo de un amor imposible, y que en este
contexto de imágenes y relaciones adquiere un sorprendente
sentido  [14].  Aparece  también  una  alusión  al  velo  de  la
Verónica, cuando el rostro de Yolanda queda milagrosamente
impreso en el paño de la Madre Superiora, en el momento de la
despedida [84:17]. Cultura popular y religiosidad tradicional,
travestidos en una nueva lectura, adaptada a los valores de la
sociedad democrática y plural.

 

Fig. 4 – Sor Víbora muestra al capellán y a Yolanda Bell
la vestimenta religiosa de la próxima temporada (Entre

tinieblas, 1983)
Esta  reiconificación  de  la  imagen  religiosa  tradicional
resulta patente, casi como un subrayado del propio significado
de  la  película,  en  la  escena  en  que  Sor  Víbora  (Lina
Canalejas) muestra al capellán y a Yolanda los trajes que ha
diseñado para vestir a las vírgenes y santas. La vestimenta de
las figuras de devoción, como en el caso de los mantos de las
vírgenes, es una actividad típica de la religiosidad popular.
Pero en manos de esta venerable hermana, las tradicionales
túnicas y mantos adquieren rasgos vanguardistas y futuristas
de alta costura, con tejidos metalizados, colores eléctricos,



líneas  y  patrones  disparatados  de  inequívoca  estética
ochentera [Fig. 4, 41:55]. No en vano, los figurines fueron
obra del diseñador Francis Montesinos, estrechamente vinculado
a la movida madrileña y colaborador de Almodóvar en varias
películas. Tras los histéricos rodajes y los estertores punk
de anteriores títulos, el cineasta manchego pudo por fin rodar
Entre  tinieblas  con  cierto  reposo,  siete  semanas  de
rodaje[15]; en una localización casi única, el convento; y
evolucionar así hacia el tono emocional y melodramático del
bolero. Esto le concede tiempo y una cierta estabilidad de
producción  para  construir  un  discurso  cinematográfico
orgánico, estrictamente visual. A pesar de sus irregulares
logros, la película le permitió experimentar con la puesta en
escena,  y  la  fotografía,  la  profundidad  de  campo,  los
movimientos de cámara, el diseño de un universo visual, y la
dirección de actores, convirtiéndose en un primer esbozo de su
estética personal, un sólido ejercicio de relectura de la
cultura popular y, por tanto, un compendio de las claves que
caracterizarán todo su cine posterior.

Con su siguiente título, ¿Qué he hecho yo para merecer esto!
[Almodóvar 1984], el cineasta no solo alcanza una notable
madurez  visual  y  narrativa,  sino  que  ofrece  además  una
sarcástica, esperpéntica y desoladora disección de uno de los
pilares fundamentales de la cultura popular y sociológica del
franquismo, el matriarcado familiar. Más en particular, el
filme contiene un estremecedor retrato de la madre, el ama de
casa[16]. Gloria (Carmen Maura) vive hacinada con su despótico
marido, sus hijos y su suegra, en un diminuto piso de los
edificios-colmena prototípicos de los años del desarrollismo y
la migración del campo a la ciudad. Frente a la imagen del ama
de casa ordenada, servicial y alegre, la ‘gloria’ promovida
por el franquismo, el cineasta ofrece una oscura mirada sobre
las penurias de una mujer maltratada por su marido, humillada
por la abuela, encarcelada por los electrodomésticos de su
cocina[17], y a quien se niega cualquier posibilidad de placer
o felicidad. Como es habitual, aparecen numerosas alusiones a



la cultura popular, como la religiosidad costumbrista de la
abuela y sus constantes plegarias a San Antonio para recuperar
algún objeto extraviado, así como su gusto por el refranero
tradicional.

Pero  la  presencia  del  elemento  tradicional  brilla
especialmente en una magnífica secuencia de montaje paralelo.
En  el  dormitorio,  el  marido  siente  un  repentino  deseo  de
mantener relaciones con Gloria, que acaba de pedirle dinero
para pagar la letra del televisor, y la empuja sobre la cama,
sin atender a sus quejas. Mientras tanto, en la sala de estar,
la abuela Blasa (Chus Lampreave), garante del viejo orden, ve
con el joven Toni (Juan Martínez) la televisión, que emite una
suerte de videoclip, con la copla La bien pagá, en versión de
Miguel de Molina [Fig. 5, 15:43]. El decorado muestra una
estancia y un vestuario románticos, el escenario prototípico
del melodrama, y quizás más exactamente de las zarzuelas[18],
e incluso vemos las mismas cámaras de televisión. El personaje
principal, que interpreta en playback la mencionada copla,
está interpretado por el propio Almodóvar, y sentada, junto al
tocador, acicalándose, una mujer vestida de época, que en
realidad  es  Fabio  MacNamara,  conocido  transformista  de  la
Movida[19].  Miguel  de  Molina  fue  un  popular  cantante  de
coplas, comprometido con la República y homosexual que, poco
después de terminar la guerra, fue agredido por un grupo de
falangistas, y se exilió a Argentina, para terminar finalmente
en México. Al fondo, tras unos cortinajes barrocos y unos
carteles de las primeras películas de Almodóvar, preside la
escena una reproducción de la Venus de Milo, la mujer sin
brazos, sublimación de la belleza maniatada. En paralelo a
este desenfreno kitsch, asistimos a la infeliz relación sexual
entre Gloria y su marido en el dormitorio, mientras se escucha
el significativo texto de la canción, “si tu eres la bien pagá
(pagada) / porque tus besos compré / y a mí te supiste dar /
por un puñao de parné / bien pagá fuiste mujer”. Antonio
parece terminar repentinamente, impotente o precoz, y Gloria
queda  insatisfecha,  una  vez  más.  Para  culminar,  el



protagonista del videoclip, acerca la mano al rostro de la
(supuesta) mujer, y parece arrebatarle los labios, la boca,
que  aparecen  pintados  en  su  mano,  en  un  gesto  de
reminiscencias buñuelescas donde resuenan ecos de Un perro
andaluz [Buñuel 1929]. La mujer, sin brazos y sin boca, sin
capacidad de acción ni palabra. Terminada la canción, frente
al televisor, la abuela sentencia: “¡qué bonitas eran las
canciones  de  mi  época!”.  A  continuación,  observa  en  una
revista una fotografía de Grace Kelly, imagen por antonomasia
de las revistas del corazón y personaje cuya vida, más allá
del puro y romántico amor, encierra la sospecha de una cierta
relación entre matrimonio, riqueza y ascenso social. En el
conjunto de la escena, la imagen familiar queda deconstruida
en una compleja red de elementos melodramáticos, juegos de
género y ambigüedad sexual, donde la copla, la zarzuela y la
canción nacional, recontextualizadas y reformuladas, denuncian
el trasfondo machista del modelo familiar tradicional; y, por
supuesto, revelan la estrecha relación entre el imaginario del
matrimonio, la economía y el sexo.

Fig. 5 – Copla, género y metaficción    (¿Qué he hecho yo
para merecer esto!, 1985)

Por último, cabe señalar que, mientras con la monja escritora
de Entre tinieblas, Almodóvar recuperaba las tradiciones del



melodrama y el folletín, así como el universo sentimental del
bolero,  en  ¿Qué  he  hecho  yo  para  merecer  esto!  trata  de
recuperar la herencia del sainete y la astracanada, el teatro
popular que caracterizó a la denominada ‘otra’ generación del
27, desde Jardiel Poncela a Miguel Mihura, y el universo de La
Codorniz, revista en la que se formaría el guionista Rafael
Azcona. Es en la obra de esos dramaturgos y en cierto cine de
Edgar Neville, Luis García Berlanga y Fernán Gómez, donde
debemos  buscar  los  orígenes  remotos  del  universo
almodovariano[20].  El  tono  de  comedia  y  vodevil  de  esta
película  no  hunde  sus  raíces  en  el  cine  clásico
estadounidense, sino más bien en la tradición hispana del
entremés,  el  sainete,  el  esperpento  y  la  farsa,  con  su
característico  humor  negro,  la  deformación  cómica  de  la
realidad y su irrefrenable tendencia al tremendismo[21]. En
esa tradición sainetesca, el asesinato de la mujer a manos del
marido se trataba como un tópico jocoso[22]. Al final de la
película, es Gloria quien asesta a su marido un mortal golpe
con la pata de jamón, otro símbolo de honda raigambre ibérica.
Cuando llega la policía, el arma asesina está sirviendo de
ingrediente para un sabroso caldo en la cocina. Una vez más,
el cineasta reelabora la tradición hispana para ofrecer una
mirada diferente sobre el imaginario nacional, acorde con una
nueva imagen de la mujer y la familia.

 

3. Matador: folclore y mitología nacional en los toros.

Si en sus primeras películas, Almodóvar había tomado elementos
del  folclore  popular  para  reiconificar  y  dotar  de  nuevos
significados a las imágenes de la tradición secuestradas por
el franquismo, como hemos visto en el caso de las costumbres
religiosas  o  el  modelo  familiar,  no  debe  extrañar  que
finalmente  dedicara  una  película  específica  a  una  de  las
iconografías  más  emblemáticas  del  imaginario  hispano,  el
universo de los toros. Tal vez para hacer más evidente aún el
subtexto político que anidaba en su aparentemente hedonista y



celebrativa  propuesta  cinematográfica,  lo  abordó  en  su
película más abstracta y hermética, Matador [Almodóvar 1986],
una extraña propuesta con una estilizada puesta en escena y un
acercamiento casi mitológico a la tauromaquia. En consonancia
con el carácter simbólico y ritual de la fiesta nacional, el
cineasta  rodó  una  película  de  estética  extrema,  discurso
abstracto  y  narrativa  casi  litúrgica,  donde  esbozaba  un
retrato de la sociedad española desde la doble perspectiva del
placer y la muerte, un binomio de raíz freudiana que había
interesado mucho a surrealistas como André Breton, Salvador
Dalí o Luis Buñuel. Lo interesante es que Almodóvar utiliza
ese par Eros y Thánatos para ilustrar su personal mirada sobre
el  mito  de  las  dos  Españas,  precisamente  a  partir  de  la
iconografía  taurina  que  inunda  la  película.  De  hecho,  se
barajaron títulos provisionales como El país o Matadero.

El relato se centra en la pasión que surge entre Diego (Nacho
Martínez),  un  famoso  torero  retirado,  y  María  (Assumpta
Serna), una abogada fatalmente enamorada de él. El encuentro
se produce a raíz de uno de los alumnos de la escuela de
tauromaquia del maestro, Ángel (Antonio Banderas), un joven
con un hipertrofiado sentido de culpabilidad educado por una
madre  de  radicales  convicciones  religiosas.  El  joven  se
autoinculpa ante la policía, obsesivamente, de crímenes que no
ha  cometido.  En  realidad,  como  sabremos  después,  los
criminales son Diego y María, dos asesinos que, en paralelo a
su afición taurina, tienen por costumbre alcanzar el clímax
del  placer  sexual  con  el  asesinato  de  sus  amantes.  Es
inevitable  pensar  de  nuevo  en  el  interés  que  la  mantis
religiosa, especie cuya hembra devora al macho tras la cópula,
despertaba  en  la  mente  surrealista  de  Dalí  y  Buñuel.  La
película establece desde el principio este paralelismo entre
el sexo y el toreo, con una secuencia en la que alterna las
clases del maestro sobre el arte de matar, con el encuentro
sexual  entre  María  y  uno  de  sus  amantes,  al  que  termina
asesinando insertándole una aguja de pelo precisamente en la
nuca, análoga a la testuz taurina. Lo sorprendente es que, de



hecho, en ningún momento veremos una faena real, ni siquiera
aparece  un  toro  en  toda  la  película,  a  excepción  de  las
grabaciones en vídeo. El cineasta quería dotar a la historia
de  un  imposible  tono  mitológico,  abstracto,  puramente
simbólico,  casi  legendario[23].

De  hecho,  el  interés  de  Almodóvar  se  centra  en  un  doble
desplazamiento sobre la iconografía tradicional de los toros.
Por un lado, ofrece una imagen simbólica de la fiesta nacional
que, en nuestra tradición, es una fiesta de sangre, duelo,
lucha y muerte, retratando a los personajes como asesinos en
serie. Así, desliza una película de temática taurina, que
durante el franquismo hubiera sido tratada como un relato
épico, hacia el cine negro; es decir, el universo del crimen y
el delito, los márgenes oscuros de la ley. Por otro lado,
mientras el ideario del régimen asociaba la figura del torero
hacia  lo  inequívocamente  masculino,  Almodóvar  juega
permanentemente a la ambigüedad sexual. Por ejemplo, Diego y
María  se  encuentran  en  un  lavabo  de  hombres  y,  ante  la
inevitable pregunta, María contesta que no hay que fiarse de
las apariencias [38:10]. A lo largo de la película, cambian
una y otra vez el rol masculino y femenino, del mismo modo que
en el toreo puede cambiar la suerte del que clava el asta y de
quien es penetrado. Al mismo tiempo, el joven Ángel que, como
en todos los personajes almodovarianos con ese nombre, tiene
una sexualidad indefinida, casi angélica, está obsesionado por
su  latente  homosexualidad.  Con  esta  doble  estrategia,  el
director deconstruye la epopeya franquista sobre los toros,
convirtiendo  la  épica  en  fascinación  por  la  muerte,  y  la
idealización del imaginario masculino en equívoco sexual.

Pero,  como  suele  ser  habitual  en  el  cineasta  manchego,
patetismo y risa conviven de forma indisoluble. La seriedad
del mito se entrelaza con el mundo de la comedia popular, y
reaparece la herencia del sainete. En este caso, focalizada en
el personaje de Pilar (Chus Lampreave), madre de la joven Eva
(Eva Cobo), cuyos diálogos recuperan el costumbrismo paródico,



funcionando  como  mecanismo  anticlimático  y  distanciador
respecto al pathos de la trama central. Esta madre, imagen de
la matriarca moderna y progresista, se enfrenta a la policía
en un diálogo que podría formar parte de cualquier antología
del disparate, y que remite al tópico de la mujer fuerte,
habitual  en  la  tradición  sainetesca,  con  la  risa  negra  y
tremendista típica del género.

– ¿Vive aquí Eva Soler?

– Pues claro. ¿Para qué la quieren?

– Anoche la violaron y hemos descubierto al violador.

– Uy, ¿a mi hija? Para nada, me lo hubiera comentado. Lo
siento, otro día será. (…)

– Acompáñenos a comisaría. Tiene que declarar.

– Pero, ¿cómo quiere que vayamos con usted, teniendo la
casa  manga  por  hombro,  como  la  tenemos?  Mire,  estoy
blanqueando y estoy haciéndolo sola porque no tengo a
nadie que me ayude. (…)

– Será un momento, señora.

– Si no les importa esperar … Tardaremos media hora o así
en arreglarnos, porque no querrán que vayamos hechas unos
mamarrachos a toda una señora comisaría … Lo peor no es
que te violen, lo peor es que se lo tienes que contar de
pe a pa a todo el mundo. ¡Pónganse cómodos! [Almodóvar
1986, 19:06]

 

Lo  popular  aparece  también  en  el  mismo  hermetismo  de  la
película.  El  cineasta  retrata  los  mitos,  procedentes  del
universo  de  las  tradiciones,  que  anidan  en  la  liturgia
taurina,  y  la  rodea  de  elementos  esotéricos  como  la
adivinación, las propiedades hipnóticas o venenosas de los



hongos, la lectura astrológica de un eclipse o la taumaturgia,
típicos de los saberes populares. En efecto, el jardinero de
la finca (Luis Ciges), es advertido sobre las propiedades de
las setas, la distinción entre las benéficas y las venenosas,
el bien y el mal, un arquetípico dilema maniqueo [6:20], setas
que reaparecerán al desenterrar uno de los cadáveres [69:30].
En otra ocasión, una vendedora de flores (Bibiana Fernández),
se ofrece para adivinar el futuro a partir de la lectura de
una mano [21:97]. Ángel, nombre de resonancias sobrenaturales,
tiene una sorprendente capacidad para predecir el futuro, poco
antes del eclipse que conducirá a la resolución final [98:35].
De este modo, el hermetismo simbólico de la película incorpora
los saberes esotéricos del hermetismo popular, la herencia de
la alquimia y las magias tradicionales.

El significado del relato, la imagen de una nueva identidad
nacional, toma cuerpo en una escena central, un desfile de
moda,  diseñado  en  realidad  por  el  mencionado  Francis
Montesinos, en el que nuevamente aparece el propio Almodóvar
explicando a una periodista el significado de su propuesta. El
desfile  se  titula  España  dividida,  y  pone  en  escena  la
relación de trágico final entre una mujer, Eva, vestida de
rojo  sangre,  maquillada  con  una  herida  en  la  cara,  y  un
hombre, vestido de negro y cubierto con una capea taurina
[42:50]. El decorado muestra una reconstrucción kitsch de una
de las puertas de la Sagrada Familia de Gaudí, reincidiendo en
la relación entre el sexo y la violencia, en una tragedia
simbólica  de  evidentes  ecos  lorquianos.  Según  explica  el
propio director, como creador del desfile, a la periodista,
“este país ha estado siempre dividido básicamente en dos: por
una parte están los envidiosos, y por otra los intolerantes.
Yo pertenezco a ambas” [43:20]. Así, el cineasta convierte la
película  en  un  retrato  abstracto  sobre  la  misma  tragedia
hispana, el territorio nacional como un ruedo de sangre y
muerte[24].

Como no puede ser de otro modo, la película termina con un



ritualizado  encuentro  sexual  entre  los  amantes,  junto  al
fuego, con una liturgia de traje de luces, faena de lidia y
verónicas, estoques, vino y rosas [Fig. 6, 94:37], el clavel
en la boca, que remite a la iconografía pictórica de Julio
Romero de Torres. Tal y como siempre habían soñado, Diego y
María mueren juntos, en el clímax del placer, en el preciso
momento en que se produce un mágico eclipse. Pero Almodóvar se
reserva todavía una reiconificación final: es ella, María, la
mujer,  la  ejecutora  de  las  dos  muertes,  la  asesina  y  la
suicida. Se rompe la imagen de la espada, el estoque, como
arma  específica  de  la  masculinidad,  su  poder  y  su  fuerza
[98:10]. Cuando el policía y Ángel encuentran a los amantes
muertos, abrazados, la película se cierra con una enigmática e
irónica  frase,  mientras  contemplan  el  cruento  espectáculo:
“nunca había visto a nadie tan feliz” [99:15]. En un ritual de
la tradición popular, la fiesta nacional de los toros, el
cineasta vuelve a construir una de sus extrañas familias, el
encuentro imposible de dos seres excluidos, diferentes.

Fig. 6 – María y Diego, ceremonia taurina de pasión y
muerte (Matador, 1986)

4.  Por  una  identidad  nacional  democrática:  rescate  del
folclore popular.



Como afirmábamos al inicio de este estudio, la cultura de la
transición  ha  sido  acusada  con  frecuencia  de  amnésica,
pactista y celebrativa, ajena a las profundas transformaciones
sociales y políticas que vivía la sociedad española. Más en
particular,  el  primer  cine  de  Pedro  Almodóvar  ha  sido
analizado como una propuesta hedonista, escapista y frívola,
alejada del compromiso político e ideológico. Desde nuestro
punto de vista, podemos afirmar que, muy al contrario, la
estrategia del cineasta manchego en los años ochenta es un
trabajo  radicalmente  político,  una  densa  labor  de
deconstrucción y reiconificación de las imágenes de la cultura
popular  que  habían  sido  secuestradas  por  el  franquismo,
ofreciendo renovados contextos simbólicos para dotarlas de un
nuevo  significado,  acorde  con  los  valores  de  la
modernidad[25]. El imaginario de las tradiciones religiosas,
de la figura de la madre y ama de casa, de los toros y el
folclore popular, la copla y la canción nacional, adquiere
nuevas  connotaciones,  nuevos  significados.  Se  destruye  la
herencia dogmática, unívoca y patriarcal del régimen, y la
cultura tradicional se abre a la explosión simbólica propia de
una sociedad libre y plural, plenamente democrática.

En  conclusión,  paralelamente  a  su  propio  proceso  de
aprendizaje de la sintaxis cinematográfica y las posibilidades
del lenguaje fílmico, el cineasta ofrece en estas películas un
consciente trabajo de disección de las tradiciones populares,
la  religión,  la  familia  y  el  folclore,  para  proponer  la
construcción de una nueva identidad nacional, una renovada
imagen de lo hispano, precisamente en un momento en que España
necesitaba ser reconocida en el contexto europeo. Más allá de
los  defectos,  limitaciones  e  irregularidades  propias  del
proceso de aprendizaje, su cine inicial rescata una identidad
que  hunde  sus  raíces  en  el  pasado,  en  las  tradiciones
específicas de la cultura popular hispana, pero transmutada en
valores y símbolos adaptados a la modernidad y la vanguardia
internacional. Un cine capaz de forjar un imaginario público,
colectivo,  para  una  nueva  identidad  nacional,  antigua  y



moderna a la vez.

En  cierto  sentido,  este  proyecto  de  renovación  de  las
tradiciones populares desde la risa, y la construcción de
imaginarios modernos, vinculando la tradición y la vanguardia,
retoma propuestas de la obra interrumpida de Federico García
Lorca. Apenas dos años antes de morir, en 1934, el poeta
granadino,  aún  inmerso  en  su  trilogía  de  la  tragedia,
confesaba en una entrevista: “Quiero hacer otro tipo de cosas,
incluso comedia corriente de los tiempos actuales, y llevar al
teatro temas y problemas que la gente tiene miedo de abordar”
(García Lorca 1963: 1767). Quizás de modo inconsciente y desde
perspectivas muy diferentes, el cine de Pedro Almodóvar heredó
esa tarea que quedó sesgada trágicamente por la guerra, la
barbarie y la intolerancia, y la retomó con el nuevo aliento
de la democracia, en una nueva polis donde, por fin, fuera
posible esa extraña familia, el encuentro de las diferencias.

 

[1] Esta advertencia sobre el valor simbólico de la cultura
popular, y la necesidad de superar los prejuicios académicos
sobre la misma, es especialmente importante al referirnos a
procesos históricos recientes, como la transición democrática.
Es necesario superar la división tradicional entre alta y baja
cultura para comprender los procesos simbólicos colectivos,
más allá de los gustos específicos de una élite social o
intelectual. Algo que la socióloga Paloma Aguilar advierte en
su estudio acerca de la cultura de la transición, al apuntar
que “cuando al estudiar las prácticas culturales de un país se
eligen las obras de los mejores intelectuales de la época y se
dejan de lado otras fuentes de producción cultural, sin duda
más burdas y menos sofisticadas, pero que tienen la virtud de
llegar a capas mucho más amplias de la sociedad, se puede
acabar  teniendo  una  visión  distorsionada  del  sistema  de



valores  predominante  en  la  época”  (2007:  84).  Obviamente,
nuestro concepto de cultura aglutina tanto las propuestas de
lo que tradicionalmente se entiende como alta o gran cultura,
propia  de  lo  serio,  como  a  la  cultura  popular  o  baja,
habitualmente más vinculada al mundo de la risa, la tradición,
el kitsch o incluso el mal gusto.

[2]Esta  visión  crítica  de  la  transición  a  la  democracia
encuentra sus primeros referentes en obras como Morán 1991,
Subirats  1993;  y  ejemplos  más  recientes  en  Gallego  2008,
Monedero 2011, la colectiva Martínez 2012 o la polémica Morán
2014.

[3] A este respecto, resultan iluminadoras las reflexiones de
Gregorio Morán en su iniciática El precio de la transición,
donde  afirma,  por  ejemplo,  que  “cancelar  los  pasados  fue
instrumentalizado en función de una pretendida reconciliación
de  los  españoles.  Había  que  dar  por  superada  la  división
nacida en torno a la guerra civil y alimentada durante la
atroz posguerra. Una prueba de que no estaba superada, sino
latente, cuando se exigía a una parte –los perdedores– el
olvido, como condición para poder participar en el nuevo juego
político, social y cultural, elaborado durante décadas por los
vencedores.  Se  ampliaba  el  ámbito,  pero  se  conservaba  la
hegemonía de quienes habían vencido” (1991: 83).

[4] El crítico Ignacio Echevarría, lo describía así en su
artículo para la obra colectiva CT o Cultura de la Transición:
“cabe sostener que, en cuanto proceso histórico, la Transición
se  caracterizó  por  esta  primacía  de  la  política  sobre  la
historia, por la decisión política de cancelar la historia en
aras de ese proyecto de refundación de la convivencia que,
desde  mucho  atrás,  parecía  imprescindible  para  cerrar  las
heridas de la Guerra Civil. La Cultura de la Transición, por
su  parte,  sería  la  consecuencia  natural  del  masivo
alineamiento de la clase intelectual y cultural del país con
ese proyecto” (2012: 28).



[5]  El  propio  Pedro  Almodóvar  admitía,  en  su  extensa  y
detallada entrevista con Frédéric Strauss, crítico de Cahiers
du  Cinema,  este  silencio  y  ocultación  consciente  de  la
dictadura:  “mis  películas  nunca  han  sido  antifranquistas,
porque no reconozco en ellas la existencia de Franco. Es, en
cierto modo, mi venganza contra el franquismo: quiero que no
quede ni el recuerdo, ni la sombra” (Strauss 2001: 30).

[6]  En  su  acercamiento  sociológico  al  primer  cine  de
Almodóvar, García de León y Maldonado reflexionan sobre los
orígenes rurales del director, afirmando que “La Mancha como
adjetivación de la persona de Pedro Almodóvar es sinónimo de
extrañeza, sorpresa, que vendría a decir: ¿cómo este chico
manchego, de pueblo, rural, puede ‘controlar’ tan bien y ser
tan ‘in’ y el más moderno de los modernos de la cultura
urbana? Esta extrañeza, esta forma de razonar, lleva en sí una
sabiduría de la realidad social, de las reglas del juego que
rigen el mundo social, que vendría a decir que todo se cuece
en la capital, en la ciudad, los pueblos están muertos. Desde
la sociología se sabe que las élites, cualquiera que sea su
esfera de poder (económico, político, cultural, social) son
eminentemente  urbanas.  Y,  en  el  caso  concreto  del  cine
español,  el  cincuenta  por  ciento  han  nacido  en  Madrid  y
Barcelona” (1989: 30).

[7] En una larga conversación mantenida en 1995 para el primer
número  de  la  desaparecida  revista  Nickel  Odeón,  Almodóvar
afirmaba que “creo que al no estudiar nunca cine, he tenido la
impresión siempre de que lo que he ido haciendo me lo he ido
inventando, pero no con la superioridad de creerme que me
estaba inventando el primer plano, eso no. Yo ya había visto
muchos primeros planos en las películas de Bergman. Pero sólo
lo aprendía cuando me decidía a hacer un primer plano. Sólo de
ese modo aprendía el significado de ese tamaño de cuadro”
(Cobos y Marías 1995:78).

[8] En este estudio, entenderemos la identidad nacional en un
sentido antropológico, pragmático y simbólico, definiendo la



nación en el sentido apuntado por Benedict Anderson, como una
comunidad imaginada que comparte ciertos valores culturales e
imaginarios. Así, “con un espíritu antropológico propongo la
definición  siguiente  de  nación:  una  comunidad  política
imaginada  como  inherentemente  limitada  y  soberana.  Es
imaginada porque aun los miembros de la nación más pequeña no
conocerán jamás a la mayoría de sus compatriotas, no los verán
ni oirán siquiera hablar de ellos, pero en la mente de cada
uno vive la imagen de su comunión” (Anderson 1993: 23).

[9] Señala Michael Richards en su estudio sobre la represión
política,  social  y  cultural  del  franquismo,  Tiempo  de
silencio, que “el ambiente espiritual de la guerra de España
era valioso por construir una comunidad en el frente y en la
retaguardia de la zona nacional sobre la verdadera esencia de
la raza. Esa ‘esencia psicológica’ o ‘genio nacional’ podía
encontrarse en muchas figuras histórico-culturales, apropiadas
o inventadas por el régimen: Cervantes, San Ignacio de Loyola,
Santa Teresa de Jesús, Felipe II, Hernán Cortés, Pizarro, Don
Juan o Don Quijote. Los que apoyaban la ‘Guerra de Liberación’
y  luchaban  ‘por  España’  estaban  dotados  de  esas  mismas
cualidades psicológicas esenciales” (1999: 66).

[10] Así lo resume el historiador del teatro español Francisco
Ruiz Ramón, para quien “todo cuanto de radicalmente nuevo y
valioso  había  en  Tres  sombreros  de  copa  (1932),  solo
parcialmente lo desarrollará luego Mihura, hasta el punto de
que nos atrevemos a afirmar que su obra dramática posterior
(…) será una progresiva desviación y una renuncia a cuanto
constituye –lenguaje, significación y situación– el universo
dramático  de  su  primera  obra.  Naturalmente,  no  quiero
significar con ello que tal desviación comporte una pérdida de
valor de la obra dramática de Mihura, sino una separación de
determinados valores, y éstos no tanto teatrales, cuanto de
significación y de sentido” (1981: 327).

[11] Alejandro Yarza señaló lúcidamente esta recuperación del
patrimonio popular en el cine almodovariano, operación que se



enfrentaba tanto al secuestro de la dictadura franquista como
a  las  sospechas  de  conservadurismo  que  ahuyentaban  a  la
mentalidad progresista. Así, “sobre la herencia pop española
pesaba, por un lado, la nefasta utilización a que la derecha
la  había  sometido  como  fuente  de  propaganda  y  vehículo
transmisor de los valores morales del régimen y, por otro, el
estigma de la izquierda que la veía con sospecha, precisamente
por su pretendida filiación franquista. Por consiguiente, la
única manera legítima de volver a entrar en contacto con esta
herencia  sin  repetir  las  poco  fructíferas  dicotomías  del
pasado  era  mediante  su  transformación  irónica.  Esto  es,
rescatarla de la manipulación de la derecha y de paso burlarse
de  la  grave  seriedad  y  del  puritanismo  estético  de  la
izquierda”  (1999:  30).

[12] Incluso un teórico extremadamente crítico con el cine
almodovariano  como  Eduardo  Subirats,  reconoce  que  “la
importancia  de  la  obra  de  Almodóvar  de  debe  a  su
cristalización de un estilo rotundo que conjugaba fluidamente
los valores de la España tradicional con la gesticulación de
una  modernidad  estrafalaria,  dotada  al  mismo  tiempo  de
elementos grotescos, conjugados con la tradición popular de la
zarzuela decimonónica. En sus filmes, la estética del spot
publicitario se daba cita con el melodrama de los teatros de
varietés del Madrid castizo” (2002: 79).

[13] El diálogo en que la Madre Superiora explica el motivo de
esas imágenes, no puede ser más significativo. La monja afirma
que esas mujeres “son algunas de las grandes pecadoras de este
siglo. Te preguntarás qué hacen aquí. (…) En las criaturas
imperfectas, es donde Dios encuentra toda su grandeza. Jesús
no murió en la cruz para salvar a los santos, sino para
redimir  a  los  pecadores.  Cuando  miro  a  alguna  de  estas
mujeres, siento hacia ellas una enorme gratitud, pues gracias
a  ellas,  Dios  sigue  muriendo  y  resucitando  cada  día”
[Almodóvar  1983,  34:50].  El  texto  mantiene  una  calculada
ambigüedad  entre  el  sentido  de  sus  palabras  y  la  parodia



irónica.  Así,  mientras  habla,  la  Madre  Superiora  está
preparando  unas  rayas  de  cocaína,  que  indisimuladamente
comparte al final con Yolanda.

[14] El popular bolero mexicano Encadenados, compuesto por
Carlos  Artur  Briz  Bremauntz,  grabado  inicialmente  por  los
Hermanos Reyes en 1955 pero popularizado por Lucho Gatica,
retrata  melancólica  y  exacerbadamente  un  apasionado  amor
imposible,  describiéndolo  en  términos  de  dolor,  castigo  y
sacrificio, muy apropiados para un entorno conventual. Así, la
letra afirma que “nos hemos hecho tanto tanto daño / que amor
entre nosotros es martirio”, o bien “cariño como el nuestro es
un castigo / que se lleva en el alma hasta la muerte”, para
concluir  que  “el  paso  del  dolor  ha  de  encontrarnos  /  de
rodillas  en  la  vida  /  frente  a  frente  y  nada  más”.  Las
alusiones religiosas no son gratuitas en el contexto de esta
película, más aún teniendo en cuenta el carácter lésbico, y
por tanto prohibido, del enamoramiento de la Madre Superiora
hacia la cantante Yolanda Bell.

[15] Por primera vez, Almodóvar puede afrontar un largometraje
con un productor que financia el proyecto y con cierta solidez
económica. En 1982, el cineasta recibió la propuesta de un
empresario, Luis Calvo, para dirigir una película que debía
estar protagonizada por su pareja, Cristina Sánchez Pascual,
una actriz con capacidades interpretativas limitadas pero, en
aquel momento, novia de este rico especulador inmobiliario que
había hecho fortuna con el petróleo. Así lo relató el director
a Frédéric Strauss: “Localmente enamorado de ella, no sabía
qué  obsequio  hacerle  para  retenerla  a  su  lado  y  estaba
dispuesto a regalarle cualquier cosa. (…) Luis Calvo me llamó
por teléfono para saber si tenía algún guión listo para rodar
y yo fui mi directo con él: le pregunté si Cristina Sánchez
Pascual tenía que ser la actriz principal de la película. ‘Por
supuesto que no, me dijo’. Pero por su manera de decirlo,
comprendí que significaba ‘Por supuesto que sí’. (…) Yo, por
mi parte, intenté abordar este encargo de manera positiva y



explotar  todas  las  posibilidades  que  me  ofrecía.  Así  que
escribí una historia con un papel femenino que podría haber
sido el sueño de cualquier actriz” (2001: 42).

[16] El mismo Almodóvar señala la estrecha vinculación entre
la figura del ama de casa y la cultura pop. De hecho, el pop
se alimentó de la iconografía de la publicidad, y el objeto
preferente de la publicidad fue en sus orígenes el ama de
casa.  Así,  “el  ama  de  casa  es  un  personaje  absolutamente
vinculado a lo que es la cultura de nuestro tiempo. Todo el
pop no tendría sentido sin ella. La auténtica protagonista de
esta estética que ha girado y ha inspirado el pop art es la
iconografía doméstica” (Vidal 1990: 115).

[17] Mientras los exteriores de la película se rodaron en el
Barrio  de  la  Concepción  de  Madrid,  junto  a  la  M30,  los
interiores del minúsculo domicilio familiar se recrearon en
los Estudios Cinearte, frente a los cuales, en un divertido
juego metaficcional, se rodó el primer plano de la película.
Sin embargo, y como muestra de la todavía escasa pericia de
los equipos técnicos del cine español en aquel momento, los
decorados se construyeron sin paredes móviles, de modo que los
paneles no podían desplazarse para jugar con la iluminación,
la puesta en escena, la posición de la cámara y la distancia
focal.  Frente  al  inexplicable  error  del  equipo  artístico,
Almodóvar hizo de la necesidad virtud y optó por rodar a la
protagonista, Gloria a través de los paneles, como ‘enmarcada’
por los electrodomésticos de la cocina. Esta solución visual
no solo atajó el problema, sino que ofreció una lúcida lectura
simbólica de la figura del ama de casa, encerrada entre las
paredes asfixiantes de la cocina, y atrapada por los mismos
objetos que la sociedad de consumo prometía como supuestos
liberadores de las pesadas cargas del hogar.

[18]  El  vestuario  de  Pedro  Almodóvar  parece  un  uniforme
militar de gala, y podría aludir a zarzuelas con personajes
militares,  como  es  el  caso  de  la  popular  Luisa  Fernanda,
compuesta por Federico Moreno Torroba con libreto de Federico



Romero Sarachaga y Fernández-Shaw, que se estrenó en el Teatro
Calderón de Madrid el 26 de marzo de 1932, muy poco tiempo
después del inicio de la Segunda República. Resultó un gran
éxito, y ha sido representada desde entonces en innumerables
ocasiones. La acción transcurre en Madrid durante el reinado
de Isabel II, poco tiempo antes de la revolución de 1868, y
termina en una dehesa extremeña tras el derrocamiento de la
Reina. La obra, que narra el triángulo amoroso entre Luisa
Fernanda, un hacendado extremeño, Vidal, y un militar, Javier
Moreno,  tuvo  un  gran  éxito  durante  la  República,  ya  que
enlazaba  precisamente  con  un  acontecimiento  histórico
paralelo, la revolución de La Gloriosa, que con el tiempo
abriría el camino a la fugaz Primera República (1873-1874),
adquiriendo así un simbolismo político latente cercano a los
ideales progresistas.

[19]  Alejandro  Yarza  defiende  que  el  camp,  una  estética
estrechamente  vinculada  al  travestismo,  el  disfraz  y  la
ambigüedad sexual, fue esencial en el proceso de recuperación
de la cultura popular hispana. Así, afirma que “el camp supone
la  operación  de  reciclaje  a  través  de  la  cual  Almodóvar
recontextualiza el repertorio iconográfico usado extensamente
por el régimen de Franco de acuerdo a una nueva economía
libidinal.  Almodóvar  se  reapropia  de  estos  elementos
iconográficos asignándoles un significado diferente, es decir,
los canibaliza según sus necesidades emocionales específicas.
Mediante esta operación de reciclaje, el cine de Almodóvar (…)
libera este patrimonio iconográfico nacional del secuestro del
que fue objeto por parte de la España franquista” (1999: 189).

[20] El propio Almodóvar ha reconocido en diversas ocasiones
la deuda con esa generación de humoristas. En la entrevista
para la revista Nickel Odeón, el cineasta recordaba a algunos
de los directores que más han influido en su cine, y afirmaba:
“me he olvidado de un director esencial, Edgar Neville, al que
adoro. Me parece el más moderno de todos (…). Me impresiona
mucho toda esa generación de Neville. No entiendo cómo en esas



circunstancias, en pleno franquismo, podía haber seres tan
extravagantes que sobrevivieran dentro de ese ambiente: Tono,
Mihura, Jardiel Poncela” (Cobos y Marías 1995: 107).

[21] En su interesante ponencia para el Congreso Internacional
‘Pedro  Almodóvar’,  celebrado  en  2003,  Román  Gubern  señaló
acertadamente estos vínculos del cineasta con las tradiciones
literarias hispanas. Así, “la obra cinematográfica de Pedro
Almodóvar  ha  reelaborado  algunas  tradiciones  culturales
españolas,  en  clave  urbana  y  postmoderna,  lo  que  le  ha
otorgado un aura de novedad en el mercado internacional (…).
En su proceso de hibridación genérica ha tomado Almodóvar
elementos diversos de la novela picaresca, del sainete, del
esperpento y del melodrama” (2005: 46).

[22] Como ejemplo, una de las primeras escenas de la muy
significativa Eloísa está debajo de un almendro, de Jardiel
Poncela, donde asistimos al siguiente diálogo entre una madre
y  la  novia  de  su  hijo:  “Novia.—Tome,  madre:  un  periódico
mexicano que me he encontrao esta mañana en el taller. Se lo
he guardado a usté porque trae crimen. (Le da el periódico) /
Madre.—¿Que trae crimen? (Lo coge con ansia) / Novia.—Entero y
con tos los detalles. / Madre.—¡Qué alegría me das! Porque
como desde hace una porción de tiempo los periódicos nuestros
no traen crímenes, me se va a olvidar el leer. ¿Dónde está el
crimen? (Mirando el periódico). Esto debe de ser… (Leyendo).
«Tranviario  mordido  por  un  senador».  /  Novia.—Eso  no  es,
madre. Ésos son «ecos de sociedá». El crimen está más abajo.
Ahí… (Señala con el dedo en el periódico). / Madre.—¡Ah, así!
Aquí está. (Leyendo.) «Un hombre mata a una mujer sin motivo
justificado». (Dejando de leer.) ¡Qué bruto! Mira que matarla
sin motivo justificao…” (Jardiel Poncela 1989: 55).

[23]  El  cineasta  confesó  al  crítico  Frédéric  Strauss  que
“Matador es mi película más abstracta, aunque trate de algo
muy concreto, el placer sexual y la muerte. Es la más alejada
del naturalismo y de la realidad objetiva. He intentado hacer
de  esta  película  una  especie  de  fábula  cuyos  personajes



principales fueran sobre todo héroes que no encuentran su
lugar más que en una leyenda. (…) Para mí también es la
película más romántica y desesperada que he hecho” [2001: 56].

[24]  Cuando  la  madre  de  Eva  protesta  ante  el  sangriento
maquillaje que llevará su hija, pregunta al diseñador: “¿Pero
qué es esto? ¿Un desfile de modelos o una sesión de cirugía
antiestética?”. A lo que responde el propio Almodóvar: “Esto
es una matanza, señora” [Almodóvar 1986, 42:55], reforzando
así el subtexto latente en toda la película, como imagen de un
duelo simbólico nacional.

[25]  Así  lo  entiende  también  Teresa  Vilarós  en  su
imprescindible El mono del desencanto, donde afirma que “la
total ausencia de referencias a Franco o al franquismo en la
mayoría  de  las  producciones  culturales  alternativas  de  la
época, a la cabeza de las cuales se encuentra Almodóvar, es un
resultado directo precisamente de la experiencia adictiva del
pasado español de la dictadura que se quiere ahora reprimir
con  su  negación  implícita.  (…)  Podemos  afirmar  que  la
experiencia histórica sí estaba presente y actuando con fuerza
adictiva, tanto en la cinematografía almodovariana como en el
resto de producciones culturales más o menos marginales o
underground de la movida y premovida” (1998: 175).

Los  secretos  del  rostro
humano
 

La fascinación que siempre ha suscitado el coleccionismo, sea
del tipo que sea, pero más centrado en el arte, ha dado miles
y miles de páginas sobre posibles teorías. Cicerón afirmaba

https://aacadigital.com/articulos/los-secretos-del-rostro-humano/
https://aacadigital.com/articulos/los-secretos-del-rostro-humano/


que un coleccionista es: “un reunidor  de todo un poco que
expresa inequívocamente  la necesidad  de control sobre un
aspecto  de  nuestra  realidad  privada,  un  modo  de
autoafirmación”, en cambio, para el doctor Vallejo-Nájera, el
coleccionismo es tratado como una “patología sana”. Mientras
que para el poeta Gerardo Diego, esas obras, esos cuadros
coleccionados: “rescatan al individuo de su época, permitiendo
conectar a través de las expresiones, atuendos y escenarios
donde representaron su papel los protagonistas del cuadro con
un  tiempo  pasado”.   Sea  como  fuere,  el  hecho  de  que  un
coleccionista,  enseñe,  se  desprenda,  de  alguna  manera,  de
“parte de su tesoro”, para mostrarlo a la sociedad  es en sí, 
una síntesis de lo que debería ser un ciclo vital, para el
arte.

Los artistas y coleccionistas Eduardo Laborda e Iris Lázaro,
han adquirido durante muchos años,  pintura, en la mayoría de
los casos, de autores aragoneses, entre el XIX-XX. Muchas de
esas obras, se pudieron ver, en el libro realizado por el
propio Laborda, para la editorial  Onagro, titulado: Zaragoza.
La ciudad sumergida; Una selección, de cuarenta y uno cuadros,
todos ellos datados entre los años 1860 y 1963, se pueden ver,
en el Museo Pablo Gargallo. El rostro del tiempo. Aproximación
al retrato en Aragón, que así se titula, es en sí, un ensayo,
un manual del buen retratar, podríamos llamarlo más bien,
sobre lo que se hizo en nuestra tierra, en los dos últimos
siglos. Desde los discretos, pero bien ejecutados, retratos al
carbón, de finales del siglo XIX, entre los que destacan el de
Josefa Valls, o los de Fierro Castellana, un desconocido para
la  gran  mayoría,  pero  de  una  calidad,  y  poder  de  trazo,
inmejorables. En cuanto al retrato decimonónico, a la pequeña,
pero floreciente burguesía aragonesa, que empezaba a mostrar
su mecenazgo, a través del retrato familiar, destacamos dos
autores turolenses. Juan José Gárate, con un desconocido, y
rescatado para la catalogación de su obra, retrato de su prima
Josefa Clavero, muy del gusto de la época, y aunque de pequeño
tamaño, de lo mejor de su primera producción, de retratos, 



tras volver a España, después de haber pasado sus ocho años,
becado en Roma. El segundo retrato seleccionado, es el de Luís
Berdejo, retrato duro, fuerte,  pero no exento de la calidad
suficiente,  de  un  artista  poco  recordado,  y  aún  menos
conocido. Desde luego, la señora de avanzada edad, que mira a
espectador, así quiso aparecer para la posteridad.  Tampoco
podemos olvidarnos del autorretrato de Salvador Escolá, de
gran belleza y personalidad, ni de los dos retratos de su
esposa, María Sabaté, el realizado en 1883, de espléndida
calidad artística, y de ejecución, tanto de color, como del
dibujo.  Por último, destacar el autorretrato de Marín Bagües,
fechado en  1927, no sólo por la calidad, e importancia que
tuvo en su día, cuando salió a la luz, en una gran exposición,
sino, por el cariño que los propietarios de la obra tienen
sobre la misma.

Desde Aragón, en España: un
investigador  tras  los  pasos
de José Martí
 

 

Para Aragón, en España,

Tengo yo en mi corazón

Un lugar, todo Aragón,

Franco, fiero, fiel, sin sana.

José Martí. Versos sencillos

https://aacadigital.com/articulos/desde-aragon-en-espana-un-investigador-tras-los-pasos-de-jose-marti/
https://aacadigital.com/articulos/desde-aragon-en-espana-un-investigador-tras-los-pasos-de-jose-marti/
https://aacadigital.com/articulos/desde-aragon-en-espana-un-investigador-tras-los-pasos-de-jose-marti/


Renovador,  contemporáneo,  moderno,  universal.  En  ello
coinciden los que se han acercado a la magna obra martiana
desde la literatura, la lengua, la política… en definitiva,
desde el más completo y acabado sistema de pensamiento de un
hombre del siglo XIX. Esta concurrencia tiene su justificación
en  las  claves  de  lectura  que  trazan  los  “caminos  del
escritor”, en las sentencias y – si se quiere- en el uso de un
tiempo  presente  general  en  sus  textos,  que  asegura  la
actualidad  del  corpus  literario  de  José  Martí.

En el Congreso de Escritores Martianos, celebrado en  Cuba, en
1953, Federico de Onís (1885-1966) expresó que este hombre se
nos  impone  como  el  máximo  creador  y  sembrador  de  ideas,
formas, tendencias y actividades que han tenido la virtud de
perdurar como dominantes y que están cada vez más llenas de
posibilidades para el futuro.

Sesenta  años  después  son  suficientes  para  esa  idea  de
futuridad, y hoy Martí pervive, gracias a los investigadores,
que continúan desentrañando los misterios de su escritura, los
que se proclaman deudores de su legado y los que pugnan por su
constante y- necesaria- actualización para que no se pierda en
esta época de ritmos vertiginosos. El Apóstol –calificativo
con el que también se identifica- ha pasado de generación en
generación, fundamentalmente, por la lectura de “La Edad de
Oro” libro que condensa las historias, cuentos y poemas que, a
manera de revista escribió para los niños del mundo en 1889; o
por los versos sencillos ora leídos, aprendidos y recitados
por los más jóvenes, ora convertidos en bellísimas canciones.

Escuchar su nombre, en medio de una muchedumbre desconocida,
hace que un cubano, en cualquier lugar del mundo vuelva la
cara esperando encontrar un amigo, un coterráneo. Quizás sea
uno de los pocos autores que apresuradamente un emigrante
coloque  en  su  equipaje.  De  hecho,  tuve  la  posibilidad  de
corroborar  esta  idea  cuando,  revisando  el  librero  de  una
cubana  que  vive  en  esta  ciudad  de  Zaragoza,  hallé  varios
títulos, “La Edad de Oro”, el primero. Hombre y símbolo de



identidad.  Bajo  su  estampa,  nos  llega  la  Cátedra[1]  que
inauguró  en  1966  las  relaciones  entre  la  Universidad  de
Zaragoza y el Instituto Superior de Artes de La Habana y, más
recientemente,  una  Asociación  Cultural  de  cubanos  en
Aragón[2].

No resulta ocioso dejar aquí algunas líneas sobre su vida,
para que pueda aquilatarse el hombre y el escritor. José Martí
nació en La Habana, el 28 de enero de 1853 y murió en mayo de
1895. Su vida fue corta, pero intensa, entregada a Cuba, a lo
que creía justo, a la preparación de una guerra necesaria,
pero sin odios; una vida dedicada a la proyección de una
“República con todos y para el bien de todos”, donde pudieran
desarrollarse los pinos nuevos. Cuarenta y dos años quizás no
alcancen hoy para dejar una obra recogida en 28 tomos, una
obra que aún no se ha cerrado y que sorprende con nuevos
folios; cuarenta y dos años son insuficientes en estos días
para  viajar  como  él  lo  hizo,  aprehendiendo  cada  cultura,
horadando, veedor insaciable, para luego dejar sus visiones en
crónicas preciosas y versos memorables. Conoció el presidio
con solo dieciséis años y el dolor infinito de los baños de
canteras,  las  laceraciones  del  grillete  en  la  piel,  la
ausencia de Dios entre aquellos muros, las lágrimas de un niño
y el sufrimiento de un viejo de noventa años. Y el destierro
fue el colofón de su pubertad.

El 15 de enero de 1871 llega Martí a España y se abre una zona
a ratos silenciosa en libros de historia y biografías. ¿Y
entonces? ¿Cómo vivió el joven cubano?, ¿Cuáles fueron sus
experiencias?  ¿Cuántas  emociones,  que  llegaron  hasta  sus
versos? ¿y,  qué de sus amores, de su oratoria incipiente, de
sus estudios, de sus visitas a teatros, cafetines literarios,
de su contacto con las artes en general y la pintura, en
particular? De esos años solo nos habían llegado fragmentos
dispersos:  “allí  tuve  un  buen  amigo  /  allí  quise  a  una
mujer”[3]  o  de  su  contacto  con  el  pintor  aragonés  Pablo
Gonzalvo (1827-1896) se puede leer que “con una mano magistral



ponía  en  el  lienzo,  a  la  luz  de  la  mañana  de  verano
sorprendidos, los esplendores rojos del sol, cuya luz tibia,
al pasar por los espetos cristales, iba a morir, coloreando
como llama, en los dorados cañones del órgano vetusto de La
Seo” (p. 64).

Sin  embargo,  la  pericia  con  la  que  el  investigador,
catedrático  de  Historia  del  Arte  en  la  Universidad  de
Zaragoza, estudioso de la cultura de los siglos XIX y XX, Dr.
Manuel García Guatas, ha hilvanado esos fragmentos, nos ofrece
una idea de cómo vivió José Martí en España, especialmente en
Aragón, entre 1873 y 1874. A los títulos antes referidos, me
tomo  la  libertad  de  sumarle  a  Guatas  otro  más:  martiano.
Porque martianos somos los que hemos leído a Martí, los que lo
hemos amado y solo desde el amor ha podido Guatas seguir los
pasos del joven escritor por España y por la ciudad aragonesa.
Y ese amor nos llega desde sus dos libros: La Zaragoza de José
Martí, publicado por primera vez en 1999, con una edición
corregida  y  aumentada  en  2004,  que  habla  de  un  trabajo
investigativo continuado, cuyo remate es la publicación, más
recientemente (2014), de La España de José Martí.

España, no apartes de mí este Cádiz

La  España  de  José  Martí,  libro  publicado  por  Prensas
Universidad  de  Zaragoza,  tiene  como  antecedente  las  dos
entregas anteriores que recogen acontecimientos significativos
de  la  estancia  del  héroe  cubano  en  Zaragoza,  aunque  el
investigador también alude a su paso por Madrid, donde conoció
varios personajes de la cultura aragonesa y donde comenzaron a
tejerse  los  hilos  que,  acuciosamente,  irá  siguiendo  para
completar lo que el propio García Guatas ha denominado “una
geografía” de los lugares que habitó el cubano en España,
desde los cuales escribió y ejerció su pensamiento político.
El  valor  fundamental  de  este  material,  reside  en  la
reconstrucción -desde el punto de vista histórico y cultural –
de años fundamentales de la vida de José Martí, en los que
terminó sus estudios de bachiller y cursó las carreras de



Derecho y Filosofía y Letras.

Pero el investigador nos ofrece el panorama social, artístico
y  político  en  el  que  se  desarrolló  la  vida  del  joven
desterrado, desde su mirada de historiador del arte, pero
también desde su sensibilidad y a partir del cotejo de fuentes
tanto españolas como cubanas, entre las que se encuentran la
prensa  de  la  época,  los  anuarios  de  las  instituciones
(Universidad  de  Zaragoza,  por  ejemplo),  las  guías  para
visitantes,  las  biografías  de  investigadores  cubanos  como
Cintio  Vitier  (1921-2009),  Ibrahim  Hidalgo  (1944-)  y  los
documentos aportados por el Centro de Estudios Martianos[4],
instituto que rige en Cuba, la mayoría de los estudios sobre
el Apóstol y que tiene entre sus proyectos fundamentales: la
edición crítica de las obras completas de José Martí.

Entre los múltiples aciertos del libro, puede mencionarse el
hecho de que García Guatas recoja las circunstancias de joven
desterrado  que  llega  a  Cádiz,  y  la  contempla  desde  la
nostalgia y realiza emotivas asociaciones con la tierra de la
que debió partir: ambas son ciudades portuarias: ciudades-
destino,  tienen  un  trazado  similar  de  sus  calles  rectas,
angostas  y  empedradas  y  “parecidas  también  las  casas,  de
sillares  de  áspera  piedra  caliza  y  encaladas,  con  muchos
balcones, y terminadas en azoteas con torres-miradores hacia
la entrada de la bahía…” (p. 16). Pero también refleja la
soberbia de quien fuera condenado, como muchos, a trabajos
forzados  en  las  canteras  de  San  Lázaro[5],  imagen  que
inmortaliza  Martí  en  sus  versos  libres   (Pollice  verso,
memoria del presidio) años después:

“¡Sí! ¡yo también, desnuda la cabeza/ De tocado y cabellos, y
al tobillo/ Una cadena lurda, heme arrastrado /Entre un montón
de sierpes, que revueltas/Sobre sus vicios negros, parecían
/Esos  gusanos  de  pesado  vientre…”[6]  Y  es  que  resulta
significativo para García Guatas que en los quince días que
Martí habitó Cádiz, se dirigiera al periódico La Soberanía
Nacional para publicar su primer artículo “de denuncia por el



atropello que estaban llevando a cabo en la isla de Cuba los
gobiernos militares”. Recuérdese aquí que el periodismo, llega
a Martí desde muy temprano y con un objetivo claro y definido
desde su postura de escritor y político.

La paradoja de Madrid

“Detestada y receptiva”. Dos adjetivos que podrían parecer
irreconciliables  utiliza  el  investigador  para  catalogar  la
relación de José Martí con Madrid. Porque llega a la capital
desde donde se dictan los bandos militares y se dirige el
trasporte de tropas hacia la isla sojuzgada; pero llega a una
ciudad   que  lo  ampara  y  que  lo  recibe  con  los  brazos
extendidos, que se ofrece con sus barrios en construcción,
ciudad en pleno crecimiento, donde tiene la posibilidad de
contemplar el primer tranvía de tracción animal que viaja
entre la Puerta del Sol y  Salamanca, y deambular por el Paseo
del Prado, de moda por aquellos años y que le recordaría al
joven cubano los frondosos paseos de La Habana.

Pero en Madrid conoce también el reverso de la moneda: sabe de
los testimonios de los soldados destinados a la Guerra de los
Diez Años, y es testigo de la proclamación de la República el
11 de febrero de 1873, en cuyos presidentes pretende encontrar
desde España una salida política para el futuro de Cuba, idea
que plasma en el manifiesto La República Española ante la
Revolución Cubana.

En Madrid se cuece el carácter y se radicalizan las ideas
independentistas del joven Martí, que es recibido por otro
cubano  deportado  con  quien  comparte  sus  pensamientos
revolucionarios.   Matriculó  como  alumno  libre  en  la
Universidad  Central,  la  carrera  de  Derecho,  enfermó  en
noviembre y fue operado por las secuelas que dejó el presidio
político, recibió las noticias de una Cuba en guerra, pero
también pudo conocer una cultura extraordinaria, visitó el
teatro, los museos y los talleres de los maestros pintores, se
interesó fundamentalmente por la pintura de Velázquez y de



Goya,  así  como  de  sus  coetáneos  Pablo  Gonzalvo,  Raimundo
Madrazo  y  Mariano  Fortuny,  en  definitiva,  vivió  una  vida
intensa desde el punto de vista cultural que lo alejó de sus
estudios.

            Quiero a la tierra amarilla / que baña el Ebro
lodoso…

Con el libro La Zaragoza de José Martí¸-contenido casi in
extenso en el primero- inicia el quehacer investigativo de
García  Guatas  sobre  la  figura  del  cubano  en  España.
Publicación  que  estimo  exhaustiva,  prolija,  gráfica  e
histórica, que sorprende por los detalles, las referencias y
las reconstrucciones que, a partir de fuentes documentales
precisas, realiza sobre la vida de Martí.  Los diecinueve
meses que reside en la ciudad aragonesa, están tamizados por
un hecho toral: la conclusión de sus estudios de bachiller y
de  las  carreras  universitarias  que  había  matriculado  como
alumno libre en Madrid.

La  ciudad,  acogedora,  pequeña,  poética,  romántica,  fue
suficiente para el joven estudiante, como lo fuera la antigua
Universidad de la Plaza de la Magdalena. Nota el investigador
el vacío epistolar, en la correspondencia familiar de José
Martí  en  estos  años  de  1873-1874,  cartas  que  quizás  se
perdieron o que no llegaron a ser escritas porque el tiempo
era poco ante la carga lectiva. Sin embargo, hubo espacio para
conocer la cartelera teatral y para enamorarse. Y sobre el
amor deja constancia García Guatas, al develarnos los datos
sobre la anónima mujer que menciona en el poema “Para Aragón”
a la Blanca a quien dedicara Martí el cuento Hora de lluvia en
1873:

Me  pediste  ayer  tarde  una  historia,  para  que  fuese  para
ti—leyendo  cosas  mías—menos  triste  esta  noche  en  que  no
podíamos vernos.
Ahí te envío para que te entretengas en esta otra noche de
lluvias,  este  cuento  ligero  que  se  parece  tanto  a  la



verdad—por  tu  hermoso  capricho  nacido,  y  escrito
velocísimamente  en  noche  lluviosa.
Que lo leas, mi Blanca.

———

Mi Blanca: A las ocho y media empiezo a escribir para ti esta
brevísima historia—feliz ya, porque nace de tu cariño y tu
deseo.
Espacio estrecho es una hora, y cosa rápida y risible ha de
ser todo lo que en ella precipitadamente escriba yo. Tiempo,
papel—todo es estrecho para este poderoso amor que vive en mí.
Llueve copiosísimamente; llueve sin cesar. Es, Blanca mía—y no
te rías—que el cielo mismo frunce el ceño, y se pone mohíno, y
llora, porque no hemos podido hablarnos hoy. Tú eres el cielo.
Mi prólogo, extravagante en verdad, te dice aquí adiós.
Tú esperas un cuento; yo no puedo hacerte esperar: allá va a
ti[7].

Blanca,  era,  en  definitiva  Blanca  Montalvo  Palomar,  una
aragonesa  que  vivió  en  la  calle  manifestación,  cerca  del
domicilio de José Martí. Según la describe García Guatas, a
partir del cotejo de sus cartas, una muchacha con personalidad
firme y de carácter, que quedó desolada, luego de la partida
de “Pepe de su alma”.

 

A manera de conclusión.

La España de José Martírecoge las reminiscencias del Ebro, del
Pilar  azuloso;  las  referencias  a  la  ciudad  que  haría  El
Apóstol en sus crónicas futuras, en sus versos sencillos; los
reconocimientos realizados en la Universidad de Zaragoza en
1984, 1995 y una breve reseña de los personajes con los que se
relacionó de una manera u otra el joven cubano durante su
estancia en España y especialmente en Zaragoza. García Guatas
supo  también  aderezar  la  lectura  de  estas  páginas  con
fotografías de época que completan la imagen de España, y de



la ciudad aragonesa en la época de José Martí; visión que me
había  llegado  en  algunos  plumazos,  en  ciertas  palabras
(baturro,  cazurro),  en  notas  al  margen,  en  comentarios
aislados, visión que ahora completo gracias a este libro que –
con emoción lo digo- nos regala un investigador aragonés que
ha sabido ir tras los pasos del preclaro escritor y político
cubano; pasos que, a partir de mi llegada a Zaragoza, me
descubro desandando desde mi estirpe martiana.

[1]La Cátedra José Martí fue creada en abril de 1966, luego de
la firma de un convenio entre la Universidad de Zaragoza y el
Instituto Superior de Arte de La Habana, para fomentar las
relaciones de intercambio académico y cultural. Actualmente,
se realizan múltiples actividades, ciclos de conferencia. La
Cátedra tiene más de cuatro décadas de existencia

[2]La Asociación Cultural de Cubanos en Aragón José Martí,
constituida al amparo de la Ley Orgánica 1/2002, de 22 de
marzo. Comenzó sus actividades el 2 de diciembre de 2013.
Tiene entre sus propósitos el intercambio artístico y cultural
entre Cuba y España, la promoción del conocimiento de los
lazos  que unen ambos países y la divulgación de  nuestros
valores  e identidad del cubano.

[3]Ibídem

[4]El Centro de Estudios Martianos (CEM), se inauguró el 19 de
julio de 1977 con el objetivo de auspiciar la investigación y
el estudio de la vida, obra y pensamiento de José Martí,
recopilar y preservar sus manuscritos, ediciones originales,
fotografías, etc. También promueve la difusión de la biografía
y la obra de El Apóstol.

[5]Estaban  ubicadas  en   calle  Hospital  entre  las  calles
Príncipe y 27 de Noviembre, en el municipio de Centro Habana.
En este lugar eran confinados a trabajos forzados presos por



múltiples causas, entre ellas por los llamados delitos de
infidencia.  Constituyeron  una  fuente  de  materiales  de
construcción. Los muros de piedra caliza que se salvaron del
tiempo, constituyen el patio de la Fragua Martiana, un museo
dedicado al joven Martí. Los objetos atesorados allí reflejan
la etapa del presidio.

[6]José  Martí  Pérez.  Versos  Libres.  P-5.
www.edu.mec.gub.uy/…/Marti,%20Jose%20-%20Versos%20libres.pdf

 

 

[7]José  Martí.  Hora  de  lluvia.  En  URL:
https://verbiclara.wordpress.com/…/hora-de-lluvia-cuento-de-jo
se-marti/

Nocturna.  Javier  García
Blanco.
 

            Hasta el 27 de marzo, tuvimos la oportunidad de
contemplar esta muestra de Javier García Blanco, en la que la
ciudad se yergue como protagonista absoluta (también había
imágenes localizadas en núcleos rurales de nuestra Comunidad
Autónoma, como sucede con Calaceite (Teruel) de una sugerente
selección de instantes donde la noche, o los atardeceres que
inmediatamente dan paso a la misma, componen una singular
atmósfera.

            En efecto, se trata de una aproximación muy
personal a un ámbito espacial y a un marco temporal que el

https://aacadigital.com/articulos/nocturna-javier-garcia-blanco/
https://aacadigital.com/articulos/nocturna-javier-garcia-blanco/


medio fotográfico ha explotado abundantemente desde casi sus
inicios; y no sólo la cámara, ya que otras manifestaciones
como  la  pintura  o  la  literatura  (en  muchas  ocasiones,  la
poesía, considérese la denominada “poesía de la experiencia”)
se han servido de estos referentes para ambientar, y más que
éso,  otorgar  verdadero  protagonismo  a  los  espacios,
adjudicándoles  una  secreta  carga  dramática,  como  si
contuviesen elementos de un relato que está por descubrise,
por desarrollarse.          Pero, a pesar de esta recurrencia,
hallamos un renovado interés en este conjunto de fotografías a
partir de un selectivo juego de luces y colores y de la
definición de composiciones, tratados dichos elementos con la
entidad de valores plásticos de primer orden (no es casual el
planteamiento pictoricista que asumen), y que constituyen, a
su vez, sus “puntos fuertes”.

            Diferentes interiores y exteriores de ciudades -la
mayor  parte-  europeas  plasmados  por  una  virtuosa  técnica
digital  (consciente  reivindicación  del  procedimiento  en  un
momento en que todavía no se ha superado la estéril polémica
entre  partidarios  de  lo  analógico  y  lo  digital)  que  son
expresión  de  un  cosmopolitismo  íntimo,  que  descarta  las
grandes avenidas o edificios representativos, y que prefiere
centrarse en rincones desapercibidos para la mayoría. El autor
se preocupa por enfatizar el papel de la subjetividad del
artista, puesto en práctica por la mirada (como teorizaba Otto
Steinert a mediados del siglo pasado), que nunca es aséptica e
imparcial, aunque se requiera -como García Blanco afirma- para
los trabajos periodísticos de carácter profesional. En este
sentido, nada más lejos de las imágenes que forman parte de
las guías turísticas, ejecutadas a través de convencionales
tomas amplias, de grandes angulares, y presididas por los
monumentos a visitar por el turista accidental. En todas estas
tomas,  al  contrario,  se  trasluce  una  reposada  manera  de
habitar en la ciudad, de formar parte de ella, y donde, de
nuevo, la mirada se detiene en lo que no se advierte a simple
vista, o en lo que las prisas del ritmo de vida habitual



apenas permiten adivinar. Una especie de recuento sentido y
sentimental  -que  no  sentimentaloide-  del  espacio  urbano,
construido, que desprende, a pesar de la ausencia de figuras
(la arquitectura, determinados hitos, se erige en verdadero
foco  de  atención)  una  cierta  calidez,  más  todavía  en
determinadas imágenes en que predominan diversas y afortunadas
temperaturas cromáticas, como el propio autor expone, gracias
a la iluminación eléctrica (luces de sodio, lámparas de vapor
de mercurio), a través de los numerosos neones, una de las más
felices aportaciones al paisaje de la ciudad moderna. En este
punto, resultan evidentes las influencias recibidas del pintor
estadounidense Edward Hopper, quien traduce esta misma calidez
formal a sus lienzos de aparente frialdad e incomunicación. Y
no sólo en el uso de los colores, sino también en la manera de
componer, del tal modo que encontramos una similar concepción
a partir del establecimiento de acusadas líneas diagonales que
otorgan profundidad a las imágenes.

            Un contexto urbano en el que, a pesar del tráfago
cotidiano, hay resquicio para estos pequeños oasis de quietud
y contemplación. Toda esta iconografía nos recuerda el limpio
trabajo en blanco y negro del francés Eugène Atget, quien,
entre  finales del siglo XIX y principios del XX, glosó el
viejo París, con un gesto nostálgico de lo que se sabe que
está en trance de desaparecer. Por todo lo dicho hasta ahora,
las  fotografías que componen Nocturna se sitúan muy alejadas
de la aséptica y resueltamente fría aproximación al espacio
urbano  de  los  representantes  del  grupo  New  Topographics
(Stephen Shore) o de aquéllos otros que se centran en el
estudio casi entomológico de tipologías arquitectónicas, como
los planteamientos conceptuales de la Escuela de Düsseldorf
(Thomas Struth).

            Retomando el papel de la subjetividad, asimismo,
se  produce  una  parecida  equidistancia  con  otros  grandes
fotógrafos  que  han  abordado  esta  temática  urbana  con  esa
aspiración, aunque valiéndose de otros recursos. Sin ir más



lejos, el archiconocido -y siempre mencionado- referente de
William Klein y su libro Nueva York (1956). Un trabajo inserto
plenamente en el género del reportaje, pero cuyas imágenes
trascienden el supuesto carácter informativo de la toma para
adentrarse en el territorio de la denotación. No obstante, el
fotógrafo estadounidense hace gala de un excelso conocimiento
de la técnica para prescindir de ella, para ofrecernos toda
una  suerte  de  heterodoxas  y  antiacadémicas  tomas  donde
predominan el desenfoque, el grano, etc. Nada más lejos de
nuestro autor, donde se preconiza por medio de una limpia
serie de fotografías un concepto purista del medio el cual
pretende, como ulterior finalidad, lograr obras esencialmente
bellas.

            “Fotografía callejera”, parafraseando al
fotógrafo,  que  supera  el  testimonio  aunque  parte  de  la
realidad, que es significativamente subjetivada sin recurrir a
radicales  transformaciones  o  manipulaciones,  sin  que  ésto
último,  no  obstante,  suponga  ningún  problema  de  orden
estético, como algunos teóricos y fotógrafos se han encargado
de considerar desde posiciones enfrentadas.

            El trabajo de Javier García Blanco forma parte de
un conjunto de tendencias, iniciadas ya en los años setenta
del pasado siglo, en que se potencia la posición subjetiva del
artífice que está detrás de la toma, sustentada, por su parte,
en el componente de la creatividad, frente a la (supuesta)
ausencia de la misma del reportaje directo, que conoce su
época de máximo apogeo en nuestro país en la década anterior.
Una  de  estas  tendencias  es  el  “documentalismo  formalista”
(YÁÑEZ POLO, Miguel Ángel, 1986: s/p.) que han llevado a la
práctica nombres como Manuel Laguillo o Carlos Cánovas, éste
último con interesantes resultados igualmente dentro del campo
de la fotografía de arquitectura (Bergera y Lampreave (Eds.),
2011), movimiento al cual podríamos adscribir las obras que
son objeto de nuestro comentario. En suma, podemos concluir
que estamos, una vez más, ante la demostración de que, aparte



del  conocimiento  escrupuloso  de  la  técnica,  es  necesario
poseer especial sensibilidad para la transmisión de ideas y
sensaciones personales, que sólo el auténtico artista sabe
transmitir al espectador. 

Los objetos nos retratan
 

Desde tiempos remotos, las personas han sentido la necesidad
de acumular objetos y, mostrarlos a otros para dejar patente
su estatus social y su nivel adquisitivo. Por tanto,  podemos
afirmar, que los objetos son depositarios de la memoria, y
definen quiénes y cómo somos. Dos instituciones como la Obra
Social “la Caixa”, y el Museo Nacional del Prado, han unido
fuerzas,  para  realizar  un  exposición  itinerante,  por  los
principales  Caixaforum,  del  país.  Los  objetos  hablan.
Colecciones del Museo del Prado. Una cuidada selección, de
sesenta piezas- entre pinturas y objetos de arte decorativas-,
de entre los siglos XVI-XIX. En síntesis, la muestra lo que
pretende es  desentrañar qué información nos dan los objetos
sobre esos personajes, su época o su contexto geográfico.

Como estamos en una revista de arte contemporáneo, sólo nos
centraremos en los artistas decimonónicos, seleccionados para
formar parte de la muestra. Y comenzamos por el último retrato
que  Goya pintó, a un miembro de la aristocracia, allá por el
año 1816. Se trata de La duquesa de Abrantes (cuya imagen
ilustra estas líneas). La modelo viste a la francesa, cosa
habitual en la época, lleva una corona de rosas blancas como
tocado. El pintor muestra la afición a la música y al canto de
la modelo al retratarla con una partitura en la mano. Esa
identificación  entre  la  persona  y  el  objeto,  es
particularmente relevante, en el caso de los niños. Niña con

https://aacadigital.com/articulos/los-objetos-nos-retratan/


muñeca,  de  Ignacio  Pinazo,  es  sin  duda,  un  buen  ejemplo.
También ejercer un gran poder de atracción el abanico, de
plumas, que apenas sostiene con un cordón colgado del dedo
meñique, La Tirana, de Casado de Alisal. Muy a lo Sorolla,
aparece  retratada,  La  mujer  en  la  playa,  de  Cecilio  Pla,
arreglada  pero  informal,  que  tras  un  paraguas,  oculta  su
rostro al espectador. Los trajes y vestidos que llevan los
personajes de los cuadros que integran esta exposición sirven
para indicar el estatus. Véase el caso, de cómo vestía la
pequeña burguesía española en el retrato, del también pintor,
Antonio Gomar y Gomar, realizado por Sorolla, o de las ropas,
ricamente representadas, que Raimundo de Madrazo, representa
en  la  muchacha   que  a  punto  está  de  abrir  su  carta  de
Felicitación de cumpleaños. Como hemos dicho anteriormente,
ese  deseo  del  hombre,  de  acumular  objetos,  y  enseñarlos,
también es representado en esta muestra. El Estudio de pintor,
que nos muestra Ignacio León y Escosura, en París. En ella,
aparece  el  propio  artista,  al  fondo,  de  una  habitación
pintando  un  cuadro,  mientras  el  visitante,  contempla,  en
primera persona, las espléndidas obras de arte que adornan la
estancia principal: Pinturas, armas libros, muebles…etc.. Que
representan la actividad como anticuario y coleccionista,  que
mantuvo el artista. En otros casos, no hace falta ser tan
“pretencioso”, a veces, un solo objeto, es capaz de sacar de
nosotros, todo lo bueno que tiene el ser humano, incluso de
“sentirnos orgullosos”, como parece sentirse el Retrato de
caballero, que Alejandro Ferrant, realizó, posiblemente, al
maestro de operas y zarzuelas, Emilio Arrieta. El compositor,
parece haber dejado momentáneamente sus quehaceres, en una
partitura musical, y mira al espectador, mientras, al fondo,
se puede ver, una rica escribanía de plata, que ha utilizado
en su labor, el retratado. ¿Qué hay más representativo para un
artista, que su paleta?, podemos preguntarnos, sin duda alguna
es el principal atributo, de todo artista. Así lo debió de ver
José Jiménez Aranda, al retratar a su amigo, Joaquín Sorolla y
Bastida. Aquí, el artista valenciano, que en aquel momento
tiene 38 años, aparece retratado en plena faena, vestido con



una bata de trabajo y cargado con sus herramientas, entre
ellas  su  paleta  y  los  pinceles.  La  última  pieza  de  la
exposición, vuelve a ser una paleta, pero en este caso, como
objeto  de  culto,  perteneció  al  malogrado  Eduardo  Rosales,
fallecido a la edad de 36 años; Según la tradición, con ella
pintó su obra más famosa, Doña Isabel La Católica dictando su
testamento. Con esta pieza, se pretende invitar al espectador,
a reflexionar sobre la extraordinaria capacidad de la pintura
para  representar  la  realidad  y  hacernos  dialogar  con  los
objetos, que la acompañan

Acta de la reunión anual de
la Junta Directiva celebrada
el 14 de enero de 2015
 

La Junta Directiva de AACA se reunió en el IAACC Museo Pablo
Serrano el día 14 de enero a las 17.30h, con el siguiente
orden del día y decisiones:

-Aprobación, si procede, del acta anterior  (se aprueba).

-Candidaturas de nuevos miembros: Alberto Castán, Francisco
Javier  Lázaro,  Silvia  Martí,  Enrique  Mora,  Fernando  Sanz
Ferreruela (se aprueban).

-Discusión  de  los  informes  y  propuestas  a  presentar  a  la
Asamblea General.

https://aacadigital.com/articulos/acta-de-la-reunion-anual-de-la-junta-directiva-celebrada-el-14-de-enero-de-2015/
https://aacadigital.com/articulos/acta-de-la-reunion-anual-de-la-junta-directiva-celebrada-el-14-de-enero-de-2015/
https://aacadigital.com/articulos/acta-de-la-reunion-anual-de-la-junta-directiva-celebrada-el-14-de-enero-de-2015/

