
Un proyecto de investigación,
único
 

Cuando pensamos en las colecciones de pintura, del siglo XIX,
del  Museo  del  Prado,  seguramente,  nos  vendrán  a  la  mente
pinturas tan emblemáticas como el retrato de la Condesa de
Vilches de Federico de Madrazo, o Los hijos del pintor en el
salón japonés de Fortuny. Obras que no están nada mal, y que
representan  perfectamente  el  arte  decimonónico.  Pero
afortunadamente el Prado, tiene mucha más obra de uno de los
periodos de la historia del arte español más controvertidos,
más variado en sus géneros y de mayor significación pública,
que desconocemos, ni siquiera su existencia

Para comprender las vicisitudes de esta colección, habrá que
remontarse a  la misma creación del Museo del Prado. En 1819,
la Colección Real de pinturas, se consideraba contemporánea.
La fragmentación , a finales del siglo XIX, y comienzos del
XX,  de  esas  colecciones  en  dos  museos:  El  Museo  de  Arte
Moderno, germen del actual Museo Nacional Centro de Arte Reina
Sofía, a donde iban a parar las obras premiadas  en las
Exposiciones Nacionales de Bellas Artes, celebradas entre 1856
y 1968. Y  por otro lado,  el Museo del Prado, a donde
 llevarán las colecciones del siglo XIX, instaladas desde el
año 1971, en el Casón del Buen Retiro, para desde el 2009,
acabar  integrándose  definitivamente,  en  el  edificio
Villanueva,  del  propio  museo.

A lo largo de los últimos años del pasado siglo, y comienzos
del  presente,  la  fortuna  crítica,  en  los  medios  de
comunicación, las constantes exposiciones, con fondos de esta
colección, han hecho, que el arte decimonónico, vuelva a ser
respetado, en los museos, si alguna vez dejo de serlo.  Hasta
llegar  a  encontrar  hoy  su  sitio  con  absoluta  dignidad  y

https://aacadigital.com/articulos/un-proyecto-de-investigacion-unico/
https://aacadigital.com/articulos/un-proyecto-de-investigacion-unico/


reconocimiento en las salas de este Museo. Ahora, cerrando ese
círculo, se publica este esperado Catálogo general de pintura
del siglo XIX en el Museo del Prado.

 Se  trata  de  la  primera  publicación  que  recoge  en  su
integridad las colecciones de pintura del siglo XIX del Museo
Nacional del Prado, desde su apertura, hasta nuestros días,
incluyendo  la  dispersión  de   obras,  que  hoy  en  día,  se
encuentran depositadas en otras instituciones públicas, del
país. El presente estudio, extenso y riguroso en su contenido,
se  convertirá  en  instrumento  útil,  para  investigadores,  y
personas interesadas en los nutridos fondos, que posee la
institución madrileña. El catálogo recoge los 2.690 registros
de pinturas, no incluyendo las acuarelas, a  excepción de
 algunas piezas que, por su especial importancia entre las
pinturas, normaliza su consideración, entre el resto de obras
en papel.

La dirección científica del presente trabajo, ha corrido a
cargo de José Luis Díez, y el   Área de Conservación de
Pintura  del  Siglo  XIX  del  Museo.  Para  la  labor  de
catalogación,  de  tan  magna  empresa,  se  ha  exigido  un
exhaustivo  contraste  y  recopilación  de  datos,  por  la
extremadamente  dificultosa  interpretación  de   sucesivos
ficheros, registros e inventarios de muy diferente naturaleza
y rigor, que no han requerido el resto de las colecciones del
Prado.

Entre  las  novedades,  que  encontraremos  en  la  publicación,
podemos citar las sesenta y cinco  nuevas cronologías para
artistas, poco o nada conocidos,  basadas en datos biográficos
fehacientes. También se ha podido cambiar la atribución de
diez pinturas, como el monumental lienzo de La destrucción de
Numancia de José de Madrazo, o el que representa a Miguel
Ángel prosternándose delante del cadáver de Vittoria Colonna
de Rogelio de Egusquiza. Así mismo se ha conseguido aclarar o
encontrar el registro documental de la procedencia de más de
setenta pinturas hasta ahora de origen absolutamente ignorado



Los bocetos de Félix Lafuente
para el mural del salón azul
del Casino oscense
El  20  de  noviembre  de  1865  veía  la  luz  el  llamado  a
convertirse en el mejor pintor altoaragonés del periodo entre
los siglos XIX y XX, Félix Lafuente Tobeñas. Este año se
conmemora,  por  tanto,  el  sesquicentenario  de  uno  de  los
oscenses  notables  con  los  que  sus  conciudadanos  parecemos
haber cumplido dedicándoles una calle.

El  escaso  interés  de  los  investigadores  en  el  arte
contemporáneo por los trabajadores del arte que no residieran
en Madrid o Zaragoza y la costumbre demasiado extendida de dar
por buenas las opiniones de otros, sin contrastarlas con una
documentación que no está al alcance inmediato de la mano que
se autodefine como investigadora, ha conseguido minimizar la
obra de un oscense que merece sin duda un lugar en la historia
del arte aragonés.

El hecho de que los últimos diez años de su vida se viera
alejado del ejercicio de la pintura por la enfermedad propició
sin duda la aceleración del olvido de su obra por parte de los
interesados en el estudio del arte aragonés de los últimos
siglos.

Pero su trabajo primero en Madrid, en el estudio de Busato y
Bonardi, mientras cursaba estudios en la Escuela de Artes y
Oficios, y después manteniendo un taller de escenografía con
Amalio Fernández; su trabajo en Huesca a lo largo de la década
que fue profesor de dibujo del Instituto provincial hasta
1903; su producción en Zaragoza en el entorno de la Exposición
Hispanofrancesa  para  la  que  le  fue  encargado  el  cartel

https://aacadigital.com/articulos/los-bocetos-de-felix-lafuente-para-el-mural-del-salon-azul-del-casino-oscense/
https://aacadigital.com/articulos/los-bocetos-de-felix-lafuente-para-el-mural-del-salon-azul-del-casino-oscense/
https://aacadigital.com/articulos/los-bocetos-de-felix-lafuente-para-el-mural-del-salon-azul-del-casino-oscense/


anunciador; sus acuarelas en la escuela con modelo que dirigió
en  el  Ateneo,  su  pintura  de  paisaje  al  aire  libre,  los
retratos en su estudio, las escenografías para los teatros y
las  iglesias,  las  decoraciones  de  aroma  modernista  para
salones de su ciudad y de la capital aragonesa, sus dibujos
para el Heraldo y otras publicaciones diarias y periódicas;
sus diseños para la publicidad y la edición de revistas y
libros, sus diplomas… hacen de Lafuente la figura cimera del
arte altoaragonés de su tiempo y uno de los que debieran
ocupar un lugar en la gran historia del arte aragonés de los
siglos XIX y XX.

Retomar la investigación que se emprendió a finales de los
ochenta  desde  un  programa  de  la  Diputación  de  Huesca,  ha
llevado consigo el hallazgo de nuevas obras como las que este
artículo pretende analizar.

Mural una serie de figuras ansotanas pintadas sobre tela
en el salón azul del Casino de Huesca

El casino de Huesca se ha convertido en una de las imágenes
que definen la ciudad. Su ubicación en el centro de la capital
lo  convierte  en  telón  de  fondo  del  espacio  que  acoge
acontecimientos festivos o reivindicativos. En su salón azul
cuelga un mural elaborado con siete pinturas sobre tela que
contienen una serie de figuras ansotanas. Lo catalogó uno de
los autores de este artículo en el año 1989 con el número 110.
Aparece en la publicación Félix Lafuente en las colecciones
oscenses con la sola indicación de la fecha, 1898, el título,



Ansotanos, y el siguiente comentario: "La única pintura a modo
de mural que se conserva en Huesca de Lafuente presenta una
restauración digna de mejor causa que no perdonó ninguno de
los paneles de los que se compone. Recuerda poco lo que debió
de ser el original" (ALVIRA, 1989: 141)

En  el  tiempo  transcurrido  el  mural  ha  sido  de  nuevo
intervenido por José Coarasa quien, pese a no poder rescatarlo
como  hubiera  sido  su  interés,  lo  dotó  de  algo  más  de
visibilidad, si bien no consiguió devolver el esplendor que
sin duda tuvo en origen.

La  ficha  catalográfica  del  Archivo  municipal  indica  que
Ansotanos es el número 225 del inventario del ayuntamiento
oscense y describe así la temática de la pieza: "Tres figuras
de ansotanas de cuerpo entero y, entre ellas, dos parejas de
hombre y mujer vestidos de ansotanos y enmarcados en círculos.
Elementos ornamentales: escudos heráldicos y medallones con
texto: Ansó, Alto Aragón”. (En realidad los círculos contienen
algunas figuras más de las que menciona la ficha y se enmarcan
en dos paisajes urbanos de la hermosa localidad pirenaica). 



Acuarela en paradero
desconocido

Acuarela en paradero
desconocido

La técnica es el Óleo; el soporte Lienzo (lino y arpillera) y
las medidas 225 x 601 cm. Añade como datos artísticos el
autor,  Félix  Lafuente,  la  firma  Lafuente  (parte  central
inferior),  la  época,  s.  XIX  (?)  y  estado  de  conservación
Regular, retocado con posterioridad a la realización. Consta
de siete bastidores unidos en disposición mural.

La  Nueva  España  de  10  de  Agosto  de  1977  en  el  número
extraordinario dedicado a las fiestas patronales de la ciudad
trae un artículo firmado por Antonio Baso Andreu que lleva por
título Del impresionismo al surrealismo en el arte pasando por
Félix Lafuente y Ramón Acín. Comenta el autor la exposición
homenaje llevada a cabo en la primavera de ese año en el Museo
Alto Aragón de Arte Contemporáneo, comisariada por su director
Félix Ferrer Gimeno, que había reunido a un buen grupo de los
practicantes de la pintura en ese momento en la ciudad, nada
menos que 67 dibujantes, pintores o escultores. Una exposición
que suponía la primera incursión en la obra de uno de los
proscritos por parte de los vencedores en la contienda civil,
Ramón Acín. Algo que parece haber sido olvidado por quienes
han recuperado su figura y su obra y que creemos debe de ser
reconocido por los interesados en el poliédrico oscense.

La primera exposición en la que se homenajea a Ramón Acín,
además de a Valentín Carderera, León Abadías y Félix Gazo,
pasa casi desapercibida en los medios y pese a ser inaugurada
por el Gobernador Civil, el titular de la noticia que aparece
en  la  Nueva  España,  en  la  página  de  Espectáculos,  reza:
"Concierto  de  la  Coral  oscense  en  el  Museo  Altoaragón.
Presidió el Gobernador Civil"… En esta ciudad no estaban los
ánimos todavía para recuperaciones por lo que el gesto de
Ferrer  Gimeno  resulta  doblemente  atrevido.  Que  hasta  el
extraordinario  de  San  Lorenzo  no  se  hablara  de  los
homenajeados  en  esa  exposición,  cuando  llevaba  meses
clausurada,  creo  resulta  suficientemente  aclaratorio.



El artículo de Baso se centra en Lafuente y Acín por haber
sido los dos a los que el autor afirma haber conocido en su
infancia y se ilustra con varios Estudios de Félix Lafuente y
dos dibujos de quien fuera su discípulo predilecto ("yo fui el
San Juan de sus discípulos" escribiría Acín en el Diario de
Huesca con motivo de la muerte de Lafuente en 1927). Esos
estudios de Lafuente son los que motivaron la investigación
sobre  el  mural  del  Casino.  Recientemente  consultamos  con
Antonio Baso el origen de las ilustraciones de su artículo e
inmediatamente, pese a nuestros temores de que la avanzada
edad hiciera improbable el recuerdo, nos indicó con total
precisión que habían sido trasladadas desde un artículo de
José Galiay en la Revista Arte Aragonés que el propio Galiay
editó en Zaragoza entre los años 1912 y 1914.

En octubre de 1912 tuvo lugar en la capital aragonesa la
Exposición de Bellas Artes e Industrias Artísticas que contó
con un cuidado cartel diseñado por Rafael Aguado, en el que
una figura femenina de cierto aire modernista aparece sentada
ante un caballete; una rueda dentada, a modo de reposabrazos,
aporta el toque industrial. Como fondo uno de os edificios que
había dejado la Hispanofrancesa en la actual plaza de los
Sitios: la Escuela de Artes Industriales, espacio que acogió
la muestra.

Artículo de José Galiay en la
Revista Arte Aragonés

Artículo de José Galiay en
la Revista Arte Aragonés

El artículo habla de la Exposición Regional de Bellas Artes e



Industrias Artísticas organizada por la Sección de Artistas
del Ateneo de Zaragoza. Comienza indicando que, pese al poco
tiempo invertido en organizarla, el éxito fue grande. Dionisio
Lasuén, Juan José Gárate, Arredondo, Pallarés, García Condoy,
Félix Lafuente, Ainaga, Aguado, Luis Gracia, Orduna "y otros
más" llenaron con su obras el espacioso Salón de Actos de la
Escuela de Artes e Industrias.

Cuatro ilustraciones de Gárate, cuatro de Félix Lafuente, dos
de Arredondo y una de Aguado ilustran la parte del artículo
dedicada a la pintura; las cuatro del oscense reúnen un total
de nueve bocetos que serían la base gráfica del mural del
Casino oscense y de ellos siete encontraron acomodo en los
fondos del Museo de Zaragoza, en el que están inventariados
entre los números 28495 y 28501, a los que hemos tenido acceso
gracias al apoyo de los trabajadores del museo.

Los bocetos están reunidos en dos cartulinas de las que la
primera contiene cinco: las tres figuras de cuerpo entero, el
busto de la tercera figura y la cabeza de la composición
principal de la derecha. Un análisis de estas dos últimas
cabezas bastaría para certificar el nivel realizativo en el
que se encontraba el pintor oscense a principios del siglo XX,
en el momento en que dejó Huesca para acudir a la capital
aragonesa.

La segunda lámina contiene una serie de tres estudios de la
misma figura femenina que acabará colocada en la izquierda de
la composición y están tomados evidentemente del natural. El
séptimo de los bocetos es el estudio detallado de la cabeza de
la  figura  femenina  central  y  es  el  único  que  ha  sido
intervenido mínimamente por los servicios de restauración del
Museo.

El artículo referido añade dos ilustraciones más, en paradero
desconocido en este momento, que parecen ser trabajos a la
acuarela, estudios de los grupos centrales para la composición
del casino. Más detallado el derecho en el que se advierten



las tres figuras que serán pasadas casi literalmente a la
sarga: una pareja joven y una tercera figura de espaldas en
primer término que avía los colgantes del traje de la joven.

El que acabará en el círculo izquierdo es parte de un grupo
que parece querer representar el ciclo de la vida: una mujer
joven amamanta a un recién nacido, una figura adolescente en
la derecha y una anciana en la izquierda. El boceto que formó
parte de la exposición no contempla la figura de la anciana,
tocada con la mantilla típica de las grandes celebraciones
religiosas que aparecerá en el resultado final.

La exposición contó con un seguimiento considerable por parte
del diario La Crónica que, además de dar noticia del conjunto
de  la  muestra  el  15  de  octubre  de  1912,  trajo  artículos
individualizados de algunos de los expositores. El segundo de
estos dedicado a Félix Lafuente, el 25 de ese mismo mes,
advierte que, además de escenógrafo, decorador y diseñador más
conocido en Madrid que en Zaragoza, Lafuente es un pintor de
categoría desconocido por los aragoneses y los zaragozanos, si
bien estos ya se han dado cuenta de su calidad y han puesto
"el cartelito de vendido" en muchos cuadros. Es probable que
las dos acuarelas que trasladó a los círculos del mural del
Casino contaran con alguno de esos cartelitos y pasaran a
colecciones  zaragozanas.  Almaral,  que  firma  la  serie  de
artículos, concluye: "Por hoy, aunque en cantidad escasa, nos
ha  proporcionado  materia  de  fina  calidad,  suficiente  para
reiterarle con toda cordialidad nuestra admiración y nuestra
simpatía."

Las tres figuras verticales son las que cuentan con un mayor
número de trabajos previos entre los encontrados hasta este
momento. De cada una de ellas existe un boceto al pastel del
total  de  la  figura,  y  un  estudio  individualizado  de  los
tocados de las tres con pañuelos conocidos como de vivo; son
de  color  blanco  o  rojo,  rameados  y  suelen  acompañarse  de
borlas y flecos de plata y de oro.



 

La que abre la composición por la izquierda podemos verla en
la  pieza  mayor  de  las  que  guarda  el  Museo  de  Zaragoza
inventariada con el número 28500. Un carboncillo y pastel
sobre papel de 34 x 42 cm. que presenta tres bocetos tomados
sin duda del natural de una mujer ansotana con los brazos en
jarras, que gira el rostro sobre el hombro derecho.

Boceto en el Museo de Zaragoza: nº inventario 28500
Lafuente ejecuta con mayor precisión al pastel el que queda
más  alejado  de  espectador,  ocupándose  de  diferenciar  las
partes de la "basquiña" de diario y trabajando con especial
cuidado el "cuerpo" del traje que era en todo caso de color
negro y ribetes de bayeta amarilla en las sisas y roja en el
escote. Los dos más próximos son dibujos a carbón que firma en
el ángulo inferior derecho indicando que se trata de estudios
de  Tocados  de  mujer  ansotana.  Resultan  de  igual  manera
intensas, pese al pequeño formato, las encarnaciones tanto de



la cara como del antebrazo de la figura más alejada

El comentario de Antonio Saura en la conferencia que impartió
en 1992 en la Escuela de Magisterio de Huesca indicando que
"lo bello es lo intenso", cobra pleno significado cuando se
mira este y el resto de los bocetos preparatorios para el
mural  de  Casino  oscense.  La  limpieza  de  los  gestos,  la
aplicación –o no– del pastel en determinadas zonas, el estudio
de las formas y sobre todo de la luz, la seguridad de los
trazos, hacen de esta pieza un ejemplo claro de intensidad en
el conjunto del trabajo del pintor.

 

Boceto en el Museo:
invent 28495

Boceto en el Museo:
invent 28497

Boceto en el Museo:
invent 28498

 



Como  las  otras  tres  figuras  verticales,  la  que  abre  la
composición cuenta con un pequeño boceto de 24, 8 x 8,9 cm. y
número  de  inventario  28498  en  el  que  Lafuente  estudia  la
cromática y el movimiento del total de la figura. La pose
corresponde a uno de los momentos de las tareas del hilado.

En esta pieza la ansotana, ataviada basquiña de diario –cuerpo
de color negro y sayo plisado y muy amplio– lleva en la mano
derecha un copo de lana mientras con la izquierda sujeta el
hilo que se va enroscando en el huso que aparece a sus pies,
en el mural volverá al primer boceto sacrificando el hermoso
movimiento  corporal  que  presenta  este  pequeño  pastel  para
dotar a la figura de una mayor fuerza expresiva. La hilandera
será finalmente la figura que cierra la composición en la
pieza final.

La figura femenina del centro cuenta, como la anterior, con
dos  bocetos  previos.  Uno  de  cuerpo  entero,  28497  en  el
inventario, cuyo movimiento se produce por el fajo de mies que
lleva bajo el brazo izquierdo que descansa sobre un objeto
impreciso. El estudio del tocado se convierte en un ejercicio
como los muchos que había realizado en la clase de Cabezas de
la Escuela de Artes de Madrid (28501, 19,2 x 16,5 cm.) en el
que volvemos a ver el cuidado estudio del tocado con pañuelo
rameado y los ribetes rojos y amarillos del  cuerpo de la
basquiña.

El leve boceto al pastel vuelve a servir a Lafuente para
realizar un meticuloso análisis formal mediante la incidencia
de la luz en las diversas superficies, pero sobre todo un
delicado  ejercicio  analítico  de  la  cromática  que  ha
caracterizado los trajes ansotanos en los últimos siglos.

No  es  de  extrañar  que  los  zaragozanos  descubrieran  en  la
exposición  del  año  1912  a  un  excelente  pintor  que  había
convivido  los  últimos  tiempos  con  ellos  en  la  capital
aragonesa pero que, lamentablemente, comenzaba a sentir los
primeros  efectos  de  la  enfermedad  que  lo  devolvería  a  su



ciudad y le impediría el ejercicio de la pintura.

La tercera de las figuras verticales (invent. 28495; 24,5 x
9,7 cm.) vuelve a representar un momento del tejido de la
lana, uno de los trabajos que las ansotanas ejecutaban en los
portales de sus casas, con frecuencia en grupos, a los que
Lafuente dedicó algunos de sus más hermosos bocetos. Entre
ellos el catalogado con el número 104 en la retrospectiva
llevada a cabo en Huesca en 1989 goza de un especial encanto.
Finalmente  la  figura  de  la  derecha  de  la  composición
representaría a una tejedora para cuya cabeza trazó el boceto
más elaborado de los encontrados hasta este momento para el
mural del Casino.

En este caso el pañuelo se corresponde con los de medio luto,
de color café y rameado y se marcan claramente los ribetes del
cuerpo de la basquiña, sin aplicar al sayo el característico
tono  verde  (GORRÍA.  1999)  Entre  los  bocetos  a  pastel  que
guarda el Museo de Zaragoza, solo uno pertenece a una de las
figuras que componen las escenas de los dos círculos. Se trata
de la cabeza de la figura femenina que aparece de frente en el
de la derecha. Y de nuevo el boceto se preocupa por uno de los
peinados más característicos del valle pirenaico. Se trata del
peinado de churros que se forman con la melena mediante una
cinta conocida como trenzador. El resto del pelo y los churros
se sujetan mediante una trenzadera de color negro para las
casadas y roja para la solteras.



Boceto en el Museo: invent
28501

Boceto en el Museo: invent
28499

Consideramos que este boceto (invent. 28499; 15,2 x 15 cm.)
bastaría  para  justificar  el  reconocimiento  debido  a  Félix
Lafuente como pintor. Definido como Tocado de Mujer ansotana
en la parte inferior izquierda y firmado F. Lafuente en la
inferior derecha deja patente el interés que manifestó el
artista a la hora de diferenciarlo del resto.

Los suaves toques de luz de los pómulos o las mejillas con los
que consigue un perfecto análisis de los volúmenes interiores,
contrastan  con  la  solidez  de  los  rojos  y  naranjas  de  la
trenzadera de la joven modelo.

Lafuente conocía, sin duda, lo que se estaba haciendo en los
grandes centros del arte; que conoció el impresionismo y en
ocasiones lo puso en práctica en sus telas y sus acuarelas.
Esta pequeña pieza creemos que puede resultar paradigmática:
Lafuente conoció el impresionismo y supo que la preocupación
de sus partidarios era el momento de luz que hace que ninguna
forma sea la misma en otra ocasión. La antigua teoría que
afirma que nadie puede bañarse dos veces en el mismo río
aplicada al estudio de la realidad mediante las formas y los



colores. 

Exposición  Pier  Paolo
Pasolini
 

El Museo San Telmo de San Sebastián decidió este año rendir
homenaje a uno de los escritores y cineastas italianos más
internacionales: Pier Paolo Pasolini (1922-1975). Dentro de un
excepcional marco (el proceso de renovación y ampliación del
edificio  concluyó  en  la  primavera  de  2011),  la  muestra
coincide con el cuarenta aniversario de su muerte, lo que sin
duda  justifica  aún  más  la  elección  del  artista.[1]Un
acontecimiento que a su vez contribuye a acrecentar la leyenda
sobre su figura, puesto que el cuerpo de éste fue encontrado
en extrañas circunstancias cerca del puerto romano de Ostia.

Coproducida  por  el  Centre  de  Cultura  Contemporània  de
Barcelona,  la  Cinémathèque  française  de  París,  la  Azienda
Speciale  Palaexpo-Palazzo  delle  Esposizioni  de  Roma  y  el
Martin-Gropius-Bau  de  Berlín,  la  exposición  fue  expuesta
anteriormente en Barcelona, Roma, París y Berlín. Fruto de la
misma, surgió a su vez una página web[2]en la que se recoge de
manera espléndida la esencia de ésta, así como los principales
datos de interés sobre la misma. Sin duda se trata de un
perfecto complemento a la muestra, ya que aporta de nuevo una
manera distinta de conocer la figura del cineasta italiano. La
propia página web incluso conecta con un blog específico sobre
la exhibición.  

El diseño museográfico dispuesto para la exposición resulta
impecable,  incluso  abrumador,  planteando  al  visitante  un

https://aacadigital.com/articulos/exposicion-pier-paolo-pasolini/
https://aacadigital.com/articulos/exposicion-pier-paolo-pasolini/


recorrido  sobre  la  relación  que  Pasolini  tuvo  con  Roma  a
través de seis periodos ordenados cronológicamente, desde su
llegada a la capital italiana el 28 de enero de 1950 hasta su
muerte el 2 de noviembre de 1975.

A  través  de  diverso  material  (guiones  originales,  story-
boards,  poemas,  artículos,  fragmentos  de  sus  películas,
dibujos, correspondencia con sus amigos y amantes,…) se traza
de manera minuciosa la sorprendente personalidad del cineasta
italiano. Todo ello se complementa a su vez con obras de
pintores como Giorgio Morandi, Ottone Rosai, Renato Guttuso o
Filippo de Pisis, personalidades afines y muchas veces citadas
por el propio cineasta italiano. Entre dicho material destaca
entre otros, sin olvidar por supuesto sus apasionadas misivas
con Jean- Luc Godard o Ninetto Davoli, el story-board de su
primera película, Accattone (1961).[3]

La  muestra  es  sin  duda  un  viaje  a  través  de  una  figura
transgresora y clave del panorama cultural italiano de los
años sesenta y setenta. El artista hizo de Roma no solo su
lugar  de  trabajo,  sino  también  el  material  del  mismo;
buscando, reflexionando y experimentando sobre la ciudad. Su
relación con la misma se convirtió en una especie de “historia
de amor” de la que ambas partes supieron beneficiarse. Un
dilatado e intenso rendez-vous que lleva a afirmar por parte
de muchos que existe una Roma anterior y otra posterior a
Pasolini.

Por parte del cineasta, como resultado de esta apasionada
simbiosis, surgieron una serie de obras que se alzan como
testimonio de la evolución de toda una sociedad, la misma que
retrató Fellini en la aclamada La Dolce Vita (1960). Igual que
Marcello  Rubini  (papel  interpretado  magníficamente  por
Marcello Mastroianni) en dicho largometraje, Pasolini merodea
por la capital italiana rodeado de todo tipo de artistas,
personajes de lo más selecto en aquellos instantes.

En definitiva, una exposición más que sobresaliente y que



coloca de nuevo al actual panorama cultural vasco dentro de
los más destacados a nivel nacional. A su vez su complemento
con la muestra, también temporal, Elías, vida mía,[4]supone
una apuesta por todo lo alto por la reivindicación del séptimo
arte en este tipo de instituciones.        

[1] De hecho el director Abel Ferrara estrenó este mismo año
la  película  Pasolini,  de  nuevo  un  claro  homenaje  al
polifacético  cineasta  italiano.  Ficha  de  la  película  en
Filmaffinity:
http://www.filmaffinity.com/es/film145295.html(18de  septiembre
de 2015).

[2] Pasolini. Roma: http://www.pasoliniroma.com/#!/es/index(23
de septiembre de 2015).

[3]  Ficha  de  la  película  en  Filmaffinity:
http://www.filmaffinity.com/es/film196845.html(23  de
septiembre  de  2015).

[4] Exposición fotográfica dedicada al cineasta vasco Elías
Querejeta. Del 26 de agosto de 2015 al 8 de noviembre de 2015.

Exposición Elías Querejeta
 

Acompañando a la muestra “Pasolini. Roma”, el Museo San Telmo
de  San  Sebastián  decidió  completar  la  apuesta  por  las
exposiciones cinematográficas en el verano de 2015 con “Elías,
vida mía”, un merecido tributo a la figura del productor vasco
Elías Querejeta (1934-2013). Ex-delantero de la Real Sociedad,

http://www.filmaffinity.com/es/film145295.html%20(18
http://www.pasoliniroma.com/#!/es/index
http://www.filmaffinity.com/es/film196845.html
https://aacadigital.com/articulos/exposicion-elias-querejeta/


cambió  su  carrera  futbolística  por  la  del  séptimo  arte,
convirtiéndose en uno de los productores más afamados del
panorama cinematográfico español. Su trayectoria comenzó con
dos cortos documentales titulados A través de San Sebastián
(1960) y A través del fútbol (1962), que co-dirigió junto a
Antxon Eceiza; para posteriormente producir obras cumbre como
La caza (1965, Carlos Saura), El espíritu de la colmena (1973,
Víctor  Erice)  o  la  propia  Elisa,  vida  mía  (1977,  Carlos
Saura), título con el que se juega para esta exposición.  

Con el subtítulo “Fotografías de una vida de cine”, se realiza
una  clara  declaración  de  intenciones  de  lo  que  será  la
exhibición. A través de una cuidadosa recopilación de imágenes
en blanco y negro de la vida y obra del cineasta, el visitante
adquiere una excelente visión de lo que fue su figura. Además
se van alternando textos del guionista vasco Michel Gaztanbide
y José Luis Rebordinos, director del Festival de Cine de San
Sebastián,  algo  que  ayuda  a  una  completa  comprensión  y
disfrute de la presentación.

A su vez se ha publicado un catálogo de la exposición que
recoge  todas  las  fotografías  y  textos  que  aparecen  en  la
misma, sin duda una excelente apuesta por acercar el proyecto
a todo tipo de público. Coordinado por el fotógrafo Pedro
Usabiaga, que es a su vez el comisario de la muestra, y
editado por el Museo San Telmo, se encuentra traducido al
euskera, castellano, inglés y francés.

Las palabras del propio Usabiaga destilan la modestia con la
que se ha llevado a cabo este trabajo: “Hablar a estas alturas
de  la  obra  del  productor  Elías  Querejeta  puede  parecer
innecesario,  pues  se  ha  contado  casi  todo  de  él.  Nos
encontramos  ante  el  verdadero  artífice  del  nuevo  cine
español.(…) Es, en letras mayúsculas, "EL PRODUCTOR". Y sin
embargo, quizás, más que nunca sea necesario reivindicar su
obra, por ser el faro de la oscuridad de la noche en el final
del franquismo y uno de los mayores representantes de la lucha
por la libertad de expresión. (…) "Elías vida mía" nos sumerge



en un viaje íntimo y sentimental por la vida y obra de un
productor singular, que supo, como afirmaba Gustave Flaubert,
"Amar el arte, pues, entre todas las mentiras, es la menos
mentirosa”.[1]

La  exhibición  ofrece  ochenta  fotografías,  muchas  de  ellas
inéditas, a través de cuatro bloques (desde los años sesenta
hasta la actualidad). En los dos primeros se pueden ver sus
películas correspondientes a dos épocas distintas. Por un lado
el  periodo  franquista  (1963-1977),  y  por  otro  el
correspondiente  a  la  democracia  (desde  1977  hasta  la
actualidad). El siguiente apartado hace referencia, de manera
más específica, al papel que tuvo Querejeta en el Festival de
Cine de San Sebastián; culminando el cuarto bloque con una
visión más íntima, personal del productor.

La magnífica disposición de las distintas partes otorga a la
muestra una visión de conjunto que acompaña al espectador
durante todo el trayecto, algo que se complementa a su vez con
los  escuetos,  pero  al  mismo  tiempo  precisos,  comentarios
escritos de Gaztanbide y Rebordinos.

La exposición no desmerece en ninguno de sus aspectos, ya que
brinda al visitante una visión del productor que va más allá
de sus proyectos. Lo humaniza, lo muestra como algo más que
una  mera  pieza  del  entramado  cinematográfico  español;  lo
convierte en definitiva en Elías, trabajador y padre (son
numerosas las instantáneas en las que aparece con su hija
Gracia). A su vez la belleza de las imágenes permite disfrutar
desde otra perspectiva de películas que llevan la firma de
directores como Carlos Saura, Víctor Erice, Fernando León de
Aranoa o Manuel Gutiérrez Aragón.

En definitiva, todo un espléndido desfile en el que la belleza
de las fotografías actúa como hilo conductor para mostrar el
trabajo de toda una vida.  



[1]Texto escrito por Pedro Usabiaga para el catálogo y la
exposición. 

Art espagnol en exil y otras
exposiciones  del  círculo
tolosano
El exilio republicano en Francia tuvo realmente dos capitales,
París, y en un sentido quizá más periférico Toulouse. Tanto el
gran sudoeste galo, lugar tradicional de implantación española
en este país, como la región parisina, fueron los lugares
elegidos preferentemente por los republicanos españoles libres
para escoger su lugar de residencia tras la atribución de la
condición  de  refugiados  políticos  acabada  la  II  Guerra
Mundial. Precisamente en el foco tolosano[1] tuvo lugar la
primera gran exposición del exilio en Francia, Arte Español en
el Exilio[2], organizada por la sección de cultura del M.L.E.-
C.N.T[3]  en  dicho  país  y  Solidaridad  Internacional
Antifascista  (SIA).   En  todo  caso  hemos  de  decir  que  ya
anteriormente se había proyectado una exposición en Burdeos
por la Comisión Delegada del Comité Regional nº 7, Federación
Local de Burdeos y Comité Regional de Juventudes Libertarias
(Anónimo, 1946a; y 1946b).

Fue inaugurada el 22 de febrero de 1947 a las 16.30 en la
Cámara  de  Comercio  de  Toulouse,  tras  haberse  lanzado  un
llamamiento  a  todos  los  artistas  antifascistas  españoles
(Anónimo, 1947a), clausurándose el 3 de marzo. Se demostraba
así “que el arte no tiene fronteras ni pequeñez exclusivista,
que es una categoría permanente, una permanencia en la lucha y

https://aacadigital.com/articulos/art-espagnol-en-exil-y-otras-exposiciones-del-circulo-tolosano/
https://aacadigital.com/articulos/art-espagnol-en-exil-y-otras-exposiciones-del-circulo-tolosano/
https://aacadigital.com/articulos/art-espagnol-en-exil-y-otras-exposiciones-del-circulo-tolosano/


no un gesto esquivo de comodidad” (Anónimo, 1947b).

En  el  acto  inaugural  Puig  Elías,  secretario  de  Cultura  y
Propaganda  del  MLE-CNT,  habló  en  francés,  presentando  al
público de ese país las obras expuestas:

L´Exposition –dijo-, a pour but de montrer à nos amis
français  le  vrai  visage  spirituel  du  peuple  espagnol.
Pendant ces huit ans de calvaire, nos artistes, surmontant
souffrances et misères, ont conservé leur âme creatrice,
leur amour au travail. Si la manifestation collective de
cette force morale, de cette indomptable volonté, éveille
en  vous  émotion  et  sympathie,  aidez-nous  à  libérer
l´Espagne. (Anónimo, 1947c)

El orador resaltó cómo muchas veces, en el anonimato, dejando
las herramientas del trabajo manual, el espíritu creador de
los españoles exiliados se manifestaba siempre y en todas
ocasiones a pesar de las condiciones materiales adversas. La
dura prueba del exilio, con sus campos de concentración, sus
trabajos  forzados  en  las  Compañías  de  Trabajadores  o  las
Deportaciones a Alemania, no habían conseguido extinguir “esa
luminosa pasión por la belleza que anima a nuestros artistas”



(Anónimo, 1947d). Terminó invitando al público francés, muy
numeroso  en  la  sala,  a  ayudar  a  destruir  la  tiranía
franquista.

 A  continuación  se  dio  paso  al  universitario  y  también
expositor  M.  Sanz  Martínez,  que  señaló  que  la  muestra
pretendía ser “una entusiasta manifestación de los valores
artísticos  del  exilio  (…)  reflejando  todo  lo  grande  y
espiritual de nuestra luminosa España vertebrada y enjundiosa”
(Artés,  1947:  1).  Una  actividad  cultural  que  hemos  de
encuadrar dentro de la voluntad de salvaguardar la identidad
cultural española y un esfuerzo por mantener una cohesión
identitaria.

Fernando Ferrer lo cuenta así:

La más vasta e interesante exposición de arte español
fuera de España hasta entonces conocida, la realizó el
exilio  confederal,  presentando  estrictamente  obras  de
refugiados. Artistas consumados al lado de artesanos… A
todas  las  obras  mayores  venían  a  unirse  innumerables
objetos «menores»fabricados, en su mayoría, a punta de
navaja  en  los  campos  de  concentración  franceses…  Sus
autores, practicantes, casi todos, de arte sin teoría ni
escuela. El elogio fue unánime. Aquella exposición que dio
la  vuelta  a  Francia,  más  que  de  una  organización
determinada, expresaba la vitalidad de un pueblo que no se
daba  por  vencido…  También  despertaba  el  más  férvido
interés de los eruditos y la admiración de los visitantes…
Uno  de  los  representantes  del  gobierno  español  en  el
exilio, dirigiéndose a J. Puig Elías –delegado responsable
de la Exposición–, le dijo: «Sólo vosotros, los de la CNT,
podéis crear tanta belleza, provocar tanta admiración y
derrochar tanta energía». (Ferrer, 1986)

  Como escribió Federica Montseny:

Por ella han desfilado todos los amateurs españoles y



franceses, interesados en el esfuerzo de creación de los
emigrados.  En  la  Exposición  y  en  el  espíritu  de  los
organizadores  en  ningún  momento  ha  primado  criterio
sectario alguno. Se han expuesto cuadros y obras de arte
de  creadores  pertenecientes  políticamente  a  todos  los
partidos y organizaciones antifascistas… (Montseny, 1947:
30)

Dicha exposición volvió a mostrase en París, en la Galería
Boétie, con inauguración el 2 de abril, presentada esta vez
por  el  redactor  jefe  de  Franc-Tireur,  George  Altman,  que
inició  su  discurso  con  estas  palabras:  “Le  sommeil  de  la
raison engendre les monstres” (el sueño de la razón produce
monstruos),  en  relación  a  la  situación  que  Franco  había
generado para el alma española exiliada (G.D., 1947). Ambos
recorridos  tuvieron  una  importante  repercusión  mediática,
especialmente en los medios de la cultura exiliada, incidiendo
en el carácter ecléctico de la muestra y en el hilo conductor
de tal heterogeneidad de autores y obras, fundamentado en su
condición de españoles y exiliados (Stephane, 1947; Grobois,
1947; P. M., 1947; y Anónimo, 1947e). Además, el género iba
desde  la  propia  pintura  y  escultura,  a  una  colección  de
cerámica presentada por Salvador Vila, unos bordados de Nieves
y  una  colección  de  obras  de  bellos  oficios  y  trabajos
efectuados en los campos de concentración, entre los que se
encontraba  una  baraja  de  A.  José  (Anónimo,  1947f):  “el
artesano da la mano al paisajista y al repujador, el bordado a
la escultura, el oficio modesto al maestro de cerámica, el
dibujante al tallista”. (Anónimo, 1947c)

Los  estilos  eran  igualmente  diversos,  característica  esta
propia del exilio español. Obras que, según Federica Montseny:

En conjunto, en bloque, unidas y resumidas todas las obras
y todos los trabajos recogidos en esta Exposición, el
genio creador de la comunidad española en el exilio…, se
manifiesta y representa algo que constará como episodio en
la historia universal del arte… con el símbolo mismo de la



realidad y de la idealidad de un movimiento humano con
fuerza de torrente y ritmo grandioso y obsesionante de
marcha hacia el mañana, hacia la justicia y la libertad.
(Montseny, 1947: 30)

La  nómina  de  artistas  representados  era  amplísima,  más
teniendo en cuenta el escaso tiempo trascurrido tras la Guerra
Mundial, lo que denota una labor organizativa importante sin
que  “en  su  inspiración  y  montaje  haya  contribuido
exclusivismos partidistas ni egoísmos orgánicos” (Artés, 1947:
1). Se presentaron más de 200 obras de desigual calidad. Entre
los expositores se hallaban Aldonia, Miguel Almiral, Antonio
Alós,  Anglada  Gerard,  Anglada  Nart,  Arnal,  Argüello,  R.
Arquer,  Astruc,  F.  Bajén,  Blasco  Ferrer,  Bonet,  Francisco
Bores, Hilario Brugarolas, Busquets, Mariano Cadinanos, Call,
Camaro,  Campón,  Camps-Vicens,  Cánovas,  Jordi  Caseblanca,
Antoni Clavé, José Clavero, Creixams, García Condoy, Óscar
Domínguez, E. Dupouy, Espineira, Esquerda, Alberto Fabra, J.
Fábregas,  Sol  Ferrer,  Flores,  Carlos  Fontseré,  Francisco
Forcadell-Prat, Galván, García Gallo, Guillembert, González,
Juan Gris, A. Jove, Celso Lagar, José Leonor, Les, Manuel
Madridejos, Manolo, Rogelio Montané, Manuel, Marc, Menéndez,
Miralles,  Luis  Monesma,  J.  de  Morales,  Nicolau,  Nieves,
Gregorio Oliván, Padilla, Palmeiro, Miguel Pascual, Joaquín
Peinado, Ginés Parra, Picasso, Juan Pié, Pisano, Pitar, Paul
Planes,  Puig  Pujades,  Riva  Rovira,  Reina,  Manuel  Rojas,
Antonio Romero, Daniel Sabater, Sales, Salvador Sanchís, Sans
Amat, Sans Martín, Soteras, Tejero, Antonio Téllez, Miguel
Tusquellas, Valiente, Ventura, Salvador Vila, Rey-Vila, Vinas,
Vilató, Zapata, Zárate, Zurita, además de una colección de
trabajos de artesanía (Brotons, Giménez, Bonet, etc.).

En escultura destacaban las obras de Manuel Rojas, Eleuterio
Blasco  Ferrer,  José  Clavero,  Manolo,  Pié,  Madriedejos,
Blancas, Antonio Alós, Monesma, Valiente, Pascual, Menéndez y
García  Condoy.  En  total,  según  se  citan  en  el  Album  des
Expositions d´Art Espagnol en Exil[4], fueron 91 artistas y



282 obras (VV.AA., 1947).

Gregorio Oliván señalaba como conclusión de su crónica:

Más bueno que malo y muy poco absolutamente malo. Cuando
se piensa cómo casi todo esto ha sido hecho, en medio de
qué cúmulo de dificultades siguió su empeño de Arte el
español  refugiado,  vemos  revivir  a  pesar  de  nuestras
vanidades raciales. Y todavía hay ausencias como Mateo
Hernández, Lobo, Fenosa, Rebull, Ferrán, Latorre, Badía y
otros  (…)  y  una  representación  cuantitativamente
insignificante  en  algunos  (…).  (Oliván,  1947:  3)

En el ámbito libertario encontramos viejos conocidos de los
años anteriores al exilio. Antonia Fontanillas se refiere a
aquellos nombres que “nos recuerdan dibujos o esculturas que
vimos  reflejadas  y  comentadas  en  las  páginas  de  nuestras
publicaciones libertarias en España” (Fontanilla, 2001: 103);
y que dieron, en prensa, revistas, portadas de folletos o
libros, creatividad y contenido artístico en tiempos de la II
República.  Es  el  caso  de  Les  (Lescaboura);  Gallo,  que
colaborará con CNT, Solidaridad Obrera y Fragua Social, e hizo
la ilustración de la obra de Felipe Aláiz Vida y muerte de
Ramón Acín, siendo luego conocido en Francia como “Le Coq”;
Argüello, caricaturista y dibujante de la colección literaria
La Novela Española, fundada en Toulouse en 1946 ó 1947 por
Antonio  Fernández  Escobés;  Jesús  Guillén  (Guillember),  que
ilustró la portada del primer folleto que editó la Federación
Ibérica de Juventudes Libertarias (F.I.J.L.) en el exilio, El
arte de escribir sin arte, de Felipe Aláiz (Toulouse, 1946);
Call, que dibujará en CNT Toulouse, etc. Entre los ausentes,
viejos  conocidos  de  las  publicaciones  libertarias,  destaca
Fontanilla a Viejo (que acabará en México), Artel, Carmona,
Toni Vidal, Helios Gómez, Monleón, Renau, Lobo (que dejó su
impronta artística en la revista Mujeres Libres (1936-1938),
Antonio Lamolla o Francisco Tortosa (Mogente, Valencia, 1880-
México,  1956),  que  realizó  su  primer  óleo  en  1943  en  la
República Dominicana y su primera exposición en 1946 en la



Habana y México.

El cartel anunciador fue realizado por el dibujante de la
C.N.T. Argüelles, muy activo en este tipo de realizaciones en
la prensa libertaria.

Una  parte  de  la  prensa  anarquista  del  exilio  seguía
arremetiendo contra Picasso, considerado artista burgués. Así
Vicente Artés en las páginas de Solidaridad Obrera de París
lanza un ataque a la obra que expone el malagueño, Carafe et
compotier:

(…) no le vemos la punta a la «carafe»ni a la «compotier».
Seguramente los yanques (sic) tendrán más pupila artística
dorada por su majestad el Dólar, pero nosotros incrédulos
e  iconoclastas,  no  podemos  saber  ni  vislumbrar  el
simbolismo logarítmico y pictórico de este solitario óleo
que parece una metafísica extravagante rupestre. (Artés,
1947: 3)



Destaca el autor, sobre todo, la obra de aquellos artistas que
saben  “acercarse  al  pueblo,  darle  la  mano,  ayudarle  a
comprender lo incomprensible. Las élites del intelecto deben
cooperar a ilustrar a las masas en el misterio exponente que
profundizan sus preclaros pensamientos. De lo contrario no
tienen derecho a hablar de la ignorancia del pueblo y del
atraso mental a que se le tiene sumido y menos aún que se
hable de élites que abandonan a su suerte a las masas como una
nave  a  la  deriva,  hablándoles  un  lenguaje  que  no  podrán
comprender nunca” (Artés, 1947: 3).

Sus palabras fueron contestadas por Finister:

Al visitar la Exposición del Arte Español en el Exilio,
entre todos los trabajos allí expuestos el que ha llamado
más  mi  atención  fue  «Carafe  et  compotier»de  Picasso,
debido  a  los  comentarios  que  suscitan  sus  variadas
interpretaciones de los admiradores, los profanos, y  la
mayoría de las veces los indiferentes. Exclamaciones de
sorpresa, de incomprensión, y otras de INTOLERANCIA. ¿Por
qué? ¿Nosotros revolucionarios, no podremos admitir lo
nuevo  en  el  arte?  (…).  La  pintura  cubista  acoge  al
contemplador con reserva: no viene ella a nosotros; somos
nosotros los que tenemos que ir a ella. La Pintura, como
todo arte, hay que sentirla para comprenderla. (Finister,
1947: 3)

Finalizada la exposición se realizó una tómbola con obras
donadas por algunos de los expositores[5].

No  fue  la  única,  pero  sí  la  muestra  de  mayor  relevancia
celebrada en el país vecino desde el punto de vista histórico-
artístico.

Años más tarde, en 1952, se organizó la segunda exposición de
Artistas  españoles  en  el  exilio,  celebrada  también  en  la
Cámara de Comercio de Toulouse, y organizada por Federica
Montseny y Puig Elías, de la que existen relativamente escasos



datos; y una tercera muestra, esta vez en el Palacio de Bellas
Artes de Toulouse, entre el 24 de junio y el 3 de julio de
1958,  organizada  por  la  federación  local  de  la  C.N.T.
personificada en la figura de Teófilo Navarro. Esta exposición
fue ampliamente difundida, recibiendo numerosos elogios de la
prensa y siendo muy visitada (Anónimo, 1958a). Contó con un
cartel alegórico del dibujante “Call”[6], y un catálogo con
portada de Camps-Vicens.

Formaron parte de la exposición más de un centenar de obras,
pinturas,  dibujos  y  esculturas.  Desde  París  mandaron  obra
Eleuterio  Blasco,  Companys,  Lamolla,  Romero,  Tusquella;  de
Toulouse y región sur lo hicieron Antonio Alós, José Alejos,
Almerich,  Brugarolas,  Camps-Vicens,  Call,  Costa,  Tella,
Espanyol, Forcadell, A. Ferrán, N. Ferrán, Izquierdo Carvajal,
Medina,  Carlos  Pradal,  Josep  Suau,  Zurita,  Bajeb,  Farret,
Santolaya, José Vargas y Valiente. Artistas los tolosanos en
la órbita de la CNT (Anónimo, 1958b).

Mercedes  Guillén  escribió  unas  bellas  palabras  sobre  los
exiliados españoles en Francia:

Somos muy españoles y cuando estamos entre españoles nos
sentimos aún más españoles. Pero tanto tiempo sin pisar la
tierra, sin respirar el aire… adelgaza el hilo de nuestra
sangre. Es como ver España de una manera abstracta. Por
eso  nuestra  realidad  presente  se  nos  vuelve  deseo,
recuerdo  y  pintamos  con  ese  sentimiento  lejano  de
nostalgia.  (Guillén,  1960:  150)

Ya desde antes de la fecha de esta exposición, quedaba claro
que  la  situación  política  en  España  no  iba  a  cambiar[7],
siendo admitida de nuevo en organismos internacionales después
de que en octubre de 1950 la ONU levantara su “veto” contra el
sistema político español. En enero de 1951 Estados Unidos
restableció  sus  relaciones  diplomáticas  con  el  Gobierno
español. Poco a poco formará parte en la FAO y pedirá su
ingreso  en  la  UNESCO  en  1951.  Finalmente  ingresará  como



miembro de pleno derecho en la ONU (1955)[8]. Además sufrirá
una progresiva incardinación en las relaciones económicas con
los países capitalistas. El inicio de la Guerra Fría en 1948
había frustrado los deseos del fin del régimen franquista.

En  el  plano  artístico,  autores  como  Rebull  o  Flores  no
pudieron resistirse a participar en la Bienal Hispanoamericana
(Cabañas,  1992),  ante  la  que  Picasso  había  reaccionado
escribiendo  a  artistas  españoles  y  latinoamericanos
denunciando la maniobra del régimen al convocar el concurso,
pidiendo que nadie participara en él (Cabañas, 1996). Algunos
convencidos antifranquistas como Baltasar Lobo, expuso en el
Museo Nacional de Arte Contemporáneo de Madrid en 1960; Viola
regresó integrándose en El Paso; Clavé fue referente de la
vanguardia catalana desde mediados de los cincuenta; Blasco
Ferrer expondría en Barcelona en 1955; etc.

Habrá de notarse que algunos de los artistas que participan en
estas exposiciones forman parte de la llamada “Escuela de
París”, y en ocasiones se ha puesto en cuestión si entran o no
en la categoría de exiliados republicanos, ya que estaban en
París con anterioridad a la contienda. Como señala Dolores
Fernández, de lo que no cabe duda es “que forman parte de la
cultura del exilio republicano y sus mitos. ¿Qué sería de la
cultura del exilio republicano sin sus artistas?” (Fernández,
2001: 90).

Finalizar recordando que en 1977 tuvo lugar en Toulouse la
exposición  Artistas  Españoles  Residentes  en  Francia  en  la
familiarmente conocida Galería Alós (realmente Centro Cultural
Arte Presente, que desempeñará hasta la muerte del artista
Antonio  Alós,  en  1980,  un  papel  fundamental  en  la  vida
cultural  de  Toulouse,  promoviendo  a  un  buen  número  de
artistas, principalmente los del exilio), en la carretera de
Revel, con obras de Pelayo, Apel. les Fenosa, José Subirá-
Puig, Antonio Tàpies, Carlos Pradal, Francisco Bajén, Martine
Vega,  Pablo  Salen,  Brugarolas,  Forcadell-Prat,  Fauria-Gort,
Camps Vicens, Vasallo Blasco, Ribero, Antoni Clavell, padre e



hijo, Joan Jordá, etc.; y que entre el 16 de enero y el 6 de
abril de 2010, se celebró en los Jacobins de Toulouse la
muestra Toulouse, el exilio y la creación artística, centrada
en la memoria y el papel que jugó Toulouse como capital del
exilio español. Un homenaje a los artistas que mantuvieron una
relación  especial  con  dicha  ciudad,  bien  porque  se
establecieron  y  tuvieron  descendencia,  ya  porque  allí  se
formaron, o bien porque participaron en las tres exposiciones
más importantes organizadas en su honor: la de 1947, 1952 y
1958.  En  aquella  ocasión  se  revivió  la  atmósfera  de
creatividad de los artistas españoles del exilio en Toulouse.

[1] Hemos de destacar los trabajos de Violeta Izquierdo, cuyas
líneas de investigación giran en torno al exilio artístico y
en particular al foco tolosano. Como señala esta autora, el
exilio en Toulouse tiene una base sociológica diferenciada de
la parisina. Esta población instalada en el entorno de la



capital  del  Alto  Garona,  es  de  una  base  más  popular  y
sindical. Por el contrario, más intelectual y pequeño burgués
la que llegó a París (Izquierdo, 2002: 42, 49).

[2] Señalar que un año antes, en 1946, tuvo lugar el primer
gran acontecimiento conjunto del exilio español en Europa, la
muestra El arte de la España Republicana. Artistas españoles
de la Escuela de París, celebrada del 30 de enero al 23 de
febrero.  Esta  primera  gran  exposición  internacional  de  la
postguerra, contó con la presencia de Pablo Picasso, Francisco
Bores, Óscar Domínguez, Henri (sic) Clavé, Honorio Condoy,
Apel.les  Fenosa,  Mateo  Hernández,  Luis  Fernández,  Pedro
Flores,  Balbino  Giner,  Roberta  González,  Julio  González,
Baltasar Lobo, Manuel Adsuara, Ginés Parra, José Palmeiro,
Joaquín Peinado, Ismael González de la Serna y Hernando Viñes.

[3] El periodo que va de 1939 a 1945 se caracteriza por la
reorganización  y  escisión  de  la  CNT  a  raíz  del  Plenario
celebrado  en  París  a  finales  de  septiembre  de  1945,
precipitándose los acontecimientos a raíz del nombramiento de
ministros cenetistas en el Gobierno Giral. En dicha Plenaria
se escenificó el desencuentro entre el Comité Nacional de
España y el Movimiento Libertario en Francia, que no reconocía
a los ministros confederados y se erigía como único defensor
de las tradiciones históricas libertarias. Se escindía así el
movimiento  entre  los  llamados  “Posibilistas”,  que  ponían
acento en la primacía del interior para dirigir el movimiento,
y  la  “Ortodoxa”,  que  hacía  hincapié  en  los  principios,
tácticas  y  finalidades  anarcosindicalistas.  Unos  22.000
afiliados pasaron a formar parte de la fracción ortodoxa,
4.500  de  la  posibilista  y  unos  3.500  abandonaron  la
organización. La muestra de 1947 fue organizada por tanto por
dicha facción ortodoxa, en el momento en que Juan Puig Elías
era Secretario de Cultura y propaganda, y por tanto delegado
encargado  de  la  exposición.  Hasta  1960  no  se  dieron  los
primeros acercamientos entre ambas, quedando reunificadas tras
el  Congreso  de  Limoges  de  agosto  de  1961,  cuando  la  CNT



contaba con unos 5.500 militantes (Herrerín, 2004: 13-91 y
447).

[4] Este Álbum se editó con posterioridad a la muestra, en
septiembre de 1947, recogiendo una colección de fotograbados
acompañada de distintas reseñas críticas en español y francés.
Contiene 32 páginas (28×19 cm.) y se vendió en su momento por
20 francos.

[5] Poco después, el 20 de julio de 1947, se inauguró en Orán,
en la Sala del “Miami”, una Exposición de Arte y Artesanía
patrocinada por el M.L. y las JJ.LL., con participación, entre
otros,  de  Orlando  Pelayo,  Alberto  Muñoz,  Nogués,  Mario
Zaragoza o Genoveva Duri (Anónimo,1947g)

[6]  La  presencia  de  “Call”  en  la  prensa  libertaria  fue
constante durante dos décadas. Junto con Argüelles, sus obras
caricaturescas  o  satíricas  se  reprodujeron  en  prensa
libertaria  como  C.N.T.  Toulouse,  suplemento  Espoir,  el
semanario Ruta o Nueva Senda, calendarios del SIA, etc.

[7]  Louis  Stein  señala  tres  fases  en  el  intento  de  los
republicanos  de  reconquistar  su  tierra  en  la  Era  de  la
postguerra. La efímera época de grandes esperanzas y euforia,
de 1945 a 1946, con la resolución de la Asamblea de las
Naciones Unidas el 12 de diciembre de 1946, impidiendo a la
España  de  Franco  su  ingreso  en  Naciones  Unidas  o  sus
organizaciones especializadas, e instando a la retirada de
embajadores  de  Madrid.  De  1947  a  1949,  donde  el  péndulo
internacional se balanceó cada vez más el mantenimiento de
Franco en el poder. Y hasta 1955 en que España es admitida
como miembro de pleno derecho en la ONU, junto a los pactos
económico militares de USA con España. (Stein, 1983: 225)

[8]  A  partir  de  esa  fecha,  España  se  incorpora  a  otros
organismos  internacionales,  como  la  OIT  (Organización
Internacional del Trabajo), en 1956; la OIEA (Organización
Internacional  de  la  Energía  Atómica),  en  1957;  la  OECE



(Organización Europea de la Cooperación Económica), el FMI
(Fondo Monetario Internacional) y el BIRG (Banco Internacional
de Reconstrucción y Desarrollo), en 1958; y el GATT (Acuerdo
General sobre Aranceles y Comercio), en 1960.

Convocatoria de propuesta de
ponencias  para  el  congreso
AACA-AECA 2016
Tras los comienzos protocolarisos refrendando el acta de la
anterior reunión y las decisiones que nos conciernen en las
últimas reuniones de AECA y AICA, entre los asuntos de trámite
se aprobó la solicitud de ingreso de dos nuevos socios: Julio
Andrés  Gracias  Lana  y  María  Luisa  Grau  Tello.  Luego  el
secretario mostró las cajas con publicaciones de AACA enviadas
por Fernando Alvira cuya inminente jubilación conllevará por
su  parte  el  desalojo  de  su  despacho  en  la  Facultad  de
Humanidades  y  Educación  de  Huesca,  donde  conserva  algunas
carpetas  con  documentación  histórica  de  la  asociación.  La
Junta  decidió  solicitárselas,  para  que  se  guarden  en  el
archivo del IAACC Pablo Serrano, nueva sede de AACA, donde
podrán ser consultadas por los socios y los investigadores
interesados. A continuación, la Junta examinó el borrador de
la convocatoria a ponentes del congreso de 2016 que, tal como
se aprobó en la Asamblea de AACA y en la de AECA, se titulará
EN LOS MÁRGENES DE LA CIUDAD, DEL ARTE, DE LA CRÍTICA. La
Junta refrendó la propuesta de los coordinadores, que han
obtenido ya la aceptación como ponentes invitados de: Antón
Castro para dar la ponencia de apertura o de clausura sobre el
tema  de  la  crítica  de  arte  a  través  de  los  blogs;  Nilo
Casares, experto en net-art y comisario de exposiciones en

https://aacadigital.com/articulos/convocatoria-de-propuesta-de-ponencias-para-el-congreso-aaca-aeca-2016/
https://aacadigital.com/articulos/convocatoria-de-propuesta-de-ponencias-para-el-congreso-aaca-aeca-2016/
https://aacadigital.com/articulos/convocatoria-de-propuesta-de-ponencias-para-el-congreso-aaca-aeca-2016/


aeropuertos u otros lugares periféricos al sistema artístico;
Pilar Irala, investigadora sobre imagen y cultura digital;
Amparo Martínez  sobre cine artístico documental; Joan Peiró,
para  hablar  de  postgraffiti  en  las  periferias  urbanas
(incluido el barrio turolense de San Julián); Elisa Rusca,
sobre  fronteras  entre  paisaje  digital,  arte  urbano  y  net
archeology (net art within the digital city). Ninguno va a
cobrar a cambio, aunque a los foráneos habrá que pagarles el
viaje, hotel y comidas. Fue objeto de pormenorizada discusión
el texto y logos del folleto, decidiéndose algunas enmiendas
de  cara  a  su  publicación,  que  se  divulgará  a  través  de
AACADigital y de los portales web de AECA y AICA. Y, sin más
asuntos  que  tratar,  se  levantó  la  sesión  de  la  que
previsiblemente será la última reunión del mandato de esta
Junta Directiva que, en cumplimiento de los estatutos, se
disolverá a primeros de diciembre para convocar elecciones en
enero.

El arte del conocimiento o el
conocimiento del arte
 

Il a été, qu’on le veuille ou non, l’animateur du mouvement
cubiste en France. On n’a qu’à comparer ses bois gravés par

lui-même avec les plus récentes créations de ce genre
hermétique (je dis hermétique par pure politesse). Alfred

Jarry fut vraiment le premier fondateur de l’école que
j’appellerai, faute d’expression plus technique : l’école des
démons de l’absurde (…) Mais c’était encore, c’était toujours
le masque du Père Ubu dévorant le vrai visage de son créateur,

de sa victime plutôt

https://aacadigital.com/articulos/el-arte-del-conocimiento-o-el-conocimiento-del-arte/
https://aacadigital.com/articulos/el-arte-del-conocimiento-o-el-conocimiento-del-arte/


Rachilde, Alfred Jarry. Le Surmâle des lettres, 1928     

Introducción

Partimos de una realidad, y es la importancia cada vez más
evidente gracias a las últimas investigaciones al respecto
(Marc Décimo, Werner Spies, Henri Béhar, Patricia Leighten,
etc.),  de  la  impronta  jarriesca  en  los  principales
protagonistas de la gran revolución de las artes plásticas del
siglo XX, especialmente de las vanguardias históricas, si bien
este  legado  ha  sido  siempre  más  reivindicado  para  los
escritores  como  los  surrealistas  en  su  conjunto,  o  como
Artaud, Jean Ferry, Boris Vian, Raymon Queneau, Baudrillard,
etc. Gran activista en los círculos literarios simbolistas de
su  época,  bien  conocida  es  la  proximidad  de  Alfred  Jarry
(Laval, 1873 – Paris, 1907) a los pintores nabis que sirvieron
de correlato a este movimiento literario, especialmente con su
colaborador e ilustrador Pierre Bonnard.

La presencia pictórica y escultórica de Jarry no se limitó en
principio  a  este  movimiento  simbolista.  Pablo  Picasso,
principal protagonista del cubismo junto con Georges Braque,
siempre insistió en la enorme devoción que sintió por nuestro
escritor bretón, a quien posiblemente conoció por mediación
del escultor simbolista vallisoletano Paco Durrio, residente
en París e íntimo amigo de Gauguin, líder de los nabis. Fue
Jarry y no el coleccionador Wilhelm Udhe, -primer esposo de
Sonia Delaunay-, el que hizo conocer al malagueño el pintor
naïf Henri Rousseau el Aduanero, ya que al ser ambos –Rousseau
y Jarry- naturales de Laval (Bretaña), fue él el que realmente
lo descubrió. Incluso su amiga Rachilde opina que fue él el
que  lo  creó.  La  ’Patafísica  como  ciencia  de  los
“delineamientos” y su interés por el lenguaje infantil, así
como por la blasonería que sublima los objetos cotidianos tal
y  como  demostré  en  mi  tesis  doctoral  El  collage,  cambio
esencial del siglo XX… (2007), fueron fundamentales en la
ruptura de los objetos en su transposición a la pintura de
Picasso en los primeros años del cubismo científico. Quizás



por ello Duchamp siempre antepuso en sus influencias a Raymond
Roussel para desmarcarse del pintor español y rival del grupo
cubista  de  Puteaux  del  que  formaba  parte  juntos  con  sus
hermanos y Picabia por sólo citar algunos; al menos hasta que
en 1953 fue nombrado, como Man Ray, Max Ernst o Joan Miró,
Sátrapa del Colegio de ’Patafísica fundado en 1948 por Noël
Arnaud y Jean Ferry entre otros. Y no sólo eso. También los
futuristas, opuestos igualmente al grupo de Puteaux, sintieron
una gran devoción por Jarry, una de las pocas influencias que
reconocieron  por  no  decir  prácticamente  la  única;
especialmente por el fundador Filippo Tomaso Marinetti, quien
colaboró con él en la redacción de la revista simbolista La
Plume durante su estancia en París entre 1893 y 1896, siendo
que  antes  de  su  muerte  compartieron  una  importante
correspondencia.  Precisamente  Marinetti  conoció  no  sólo  el
simbolismo pictórico a través de esta revista, sino también el
divisionismo o impresionismo científico que sirvió de base
para la pintura futurista desarrollada a partir de 1909 por
Balla, Carrà, Severini, Russolo, Boccioni, Depero, etc. El
Supermacho (Le Surmâle, 1902) de Jarry, subtitulada “novela
moderna”, fue sin duda el impulso necesario para que Marinetti
fundase el movimiento futurista, lo que ya resulta notable en
su temprano Roi Bombance de 1905. Además, debemos tener en
cuenta que la primera traducción al italiano de Père Ubu fue
obra  en  1926  de  otro  futurista  italiano,  el  polifacético
Anton-Giulio Bragaglia.

Si bien la presencia de Alfred Jarry también estuvo presente
en la eclosión Dadá del Cabaret Voltaire donde Arp recitaba
pasajes  de  Père  Ubu,  su  influencia  sobre  el  surrealismo
siempre fue declarada, siendo reconocida definitivamente en el
capítulo que André Breton le dedicó en su Antología del humor
negro de 1940. Ya hemos visto cómo algunos de sus pintores
protagonistas pertenecieron al Colegio de ’Patafísica, a los
que se unieron nuevos representantes como el artífice del arte
bruto Jean Dubuffet o el nuclearista Enrico Baj. Con ellos,
así  como  con  otros  representantes  de  los  años  cuarenta  y



cincuenta, -sin ir más lejos toda la nómina de pintores y
escultores CoBrA-, podemos afirmar que su presencia ha estado
siempre presente a lo largo de la historia del arte del siglo
XX  sin  que  todavía  se  hayan  matizado  sus  aportaciones
estéticas. Nuestra intención aquí es esbozar algunas de ellas,
con el fin de estimular este nuevo campo de investigación que
posiblemente pueda cambiar nuestra visión sobre la evolución
de buena parte de la plástica contemporánea occidental y la
presencia de uno de sus artífices más ocultos pero quizás de
los más trascendentes.   

 

Apuntes sobre la crítica de la obra de Alfred Jarry y sus
limitaciones

Existen causas bien determinadas de que esto último sea así.
Michel  Arrivé  ya  advierte  de  una  primera  barrera  en  el
reconocimiento de la obra de Jarry: la excesiva reiteración y
repetición hasta el mito, desde Apollinaire, André Gide o
Rachilde,  de  distintas  anécdotas  de  su  vida.  Si  bien  es
verdad, -y André Breton fue uno de los primeros en reconocerlo
en  su  Antología  del  humor  negro-,  que  Jarry  elimina  las
fronteras entre la obra literaria y la vida real, anteponiendo
como objeto su propia experiencia transcurrida durante treinta
y cuatro años -una gran aportación a la posterioridad-, este
hecho impide una valoración completa. Debemos tener en cuenta,
además,  la  dificultad  que  suscitan  sus  textos  por  los
constantes  motivos  sexuales  que,  aún  hoy,  expuestos  desde
ángulos específicos pueden ocasionar repulsión. A esto que hay
que añadir su “obsesión semiótica” tal y como vuelve a señalar
Arrivé; y no por mera provocación, -imposible hoy en día-,
sino por la responsabilidad que el pensamiento jarryesco lega
a estas potencias en la manifestación del yo. Está claro que
ambos caracteres, sexualidad y semiótica, están absolutamente
imbricados.

 



Situación de las artes plásticas en la actualidad

 

Hoy se debate considerablemente sobre la posición del arte en
un mundo conformado de una manera inaudita. Su crisis viene
suscitada por su dudosa posición entre una sobreabundancia de
imágenes  cuyo  sistema  poseen  unas  funciones  claras  y
unitarias. Mientras se desarrolla un arte regido por valores
cuánticos  (en  último  término  los  valores  de  cambio)  y
susceptible  de  ser  seriado  en  su  distribución  –cine,
televisión,  best-sellers,  imagen  digital,  hoy  internet-,
sumergido en luchas intestinas dentro de su propio ego acerca
de las patentes, el arte de la exclusividad (artes plásticas),
afectado a priori por la lógica actual de la imagen gracias a
su profesionalización desde tiempos ancestrales, ha servido de
paralelo  en  su  proceso  de  nueva  idealización,  mostrándose
conocedora y superadora de las proposiciones de las llamadas
“vanguardias históricas”. Participa desde la última Academia
(han acaecido ya muchas desde aquella ingresca del siglo XIX
francés) en una nueva mimesis de la realidad excusada por su
conceptualización. Los medios técnicos se encuentran hoy en un
estado primitivo de reproducción e interacción ficticia con el
espectador, ahí donde se sustituye la posibilidad del azar por
la probabilidad de la matemática cuántica.

En el zaguán del nuevo siglo (pues ya hemos superado la toma
de conciencia de un nuevo milenio), el panorama editorial
artístico, de estudios monográficos y ediciones de antiguas
fuentes, demuestra que hoy es momento de reflexión de todo lo
transcurrido desde el cubismo. Hoy es un momento crucial. La
’Pataphysica -según dicen los expertos- se ha re-desvelado.
Las vanguardias se releen y Duchamp, Picabia, El Lisistzky…
suplantan  a  Dalí,  Picasso,  Soutine,  Nolde…  Mueren  en  las
discusiones de los entendidos los matisses y se recurre a
Bryen, Bellmer o Teige. Y tras las novedades vislumbramos una
mayor madurez en torno a la obra de Alfred Jarry. No obstante,
ni tan siquiera con la creación de un Teatro Alfred Jarry en



1926 por los surrealistas disidentes Roger Vitrac, Robert Aron
y Antonin Artaud, a pesar de las calidad de las aportaciones
teóricas de este último acerca del teatro y su puesta en
escena, o de un Colegio de Pataphysica en 1949, no se ha
expresado su pensamiento y sus influencias posteriores como un
conjunto coherente. Yo tampoco tengo la capacidad suficiente
para poder hacerlo. Aún así, insisto, aún no se ha expresado.

 

Situación de la ’Patafísica en la historia del pensamiento

Se mantienen dos constantes en el pensamiento y obra de Alfred
Jarry, -Ubú y la ’Pataphysica-, ambas tomadas de una impresión
de adolescencia: su profesor de física Hébert del Lycée de
Rennes. Por lo tanto, la ’Pataphysica surge como la revelación
de la física y por ello se antepone tanto a ella como a su
superiora según la jerarquía platónica: la metafísica. Pero no
debemos olvidar que se revela desde un objeto o situación
objetual,  una  disciplina  objetivamente  impartida  por  un
profesor que de por sí suscitaba las burlas y risas de sus
alumnos. Hébert será su principal predicador y no Jarry, quien
hará,  sin  uso  de  su  conciencia  olvidada,  de  mecanismo  de
revelación.  Hebert  será  el  hombre  físicamente  realizado
(recordemos  su  volumen)  y,  revelado,  el  fin  último  de  la
’Pataphysica, el éxito de una sublimación.

Por lo tanto, ya conocemos el origen objetivo de la ciencia
que escapa de la autoría de Jarry (en un origen, cuando tenía
quince años de edad, Ubu fue la creación de Jarry con dos de
sus compañeros de clase, los hermanos Charles y Henri Morin) y
que, según una de las acepciones expuestas en el libro Gestas
y opiniones del Dr. Faustroll, es a la metafísica lo que ésta
es a la física. Pero, ¿cómo supera a la metafísica?, ¿qué hay
más  allá  de  las  ideas?  Evidentemente  se  trata  de  la
manifestación  de  estas  ideas  o,  más  concretamente,  del
pensamiento que las engendra y que tiene su origen en una
conciencia.  Y  no  recurramos  a  una  conciencia  “humana”,



calificativo combatido por Max Stirner, sino a aquella otra
que mantiene la certeza irracional de un Yo. Son varios los
autores que hablan de la ’Pataphysica como una ciencia del
narcisismo, y de Ubú como un “Narciso Superstar”.

Si las ideas dejan de estar vivas al ser pronunciadas, si
pierden su relación con la realidad referida al estar sujeta
al  devenir,  se  deberá  encontrar  un  medio  propicio  de
manifestación,  el  cual  -aclara  el  mismo  libro-  es  el
epifenómeno, esto es, lo que se superpone al fenómeno como la
Pataphysica a la metafísica y ésta a su vez a la física. La
’Pataphysica, así, debe ser una ciencia del tiempo, del tiempo
pensado, una ciencia del pensamiento, una ciencia que busca
como fin último un resultado material. De esta manera Jarry
entra de lleno en la amalgama de propuestas post-hegelianas
del siglo XIX, -desde Feuerbach hasta Marx y Engels-, que
huyen de la idealización para buscar una auténtica filosofía
materialista. Aunque quizás sea el discípulo más olvidado del
profesor de Jena quien sirva de eslabón al pensamiento de
Jarry:  Max  Stirner,  quien  en  su  El  Único  y  su  propiedad
establece  el  enfrentamiento  entre  el  yo  y  la  humanidad,
concepto este último ideal y vacío. Según esto, el fin último
de la ’Patafísica es la materialización de un pensamiento
absoluto, la materialización del yo cuyo resultado primero lo
encontramos en el personaje el padre Ubu, pese a sus aparentes
ambigüedades.

En Génesis del pensamiento moderno, Marcel Jean y Arpad Mezei
sitúan  las  aportaciones  de  Jarry  entre  lo  objetivo  y  lo
subjetivo, es decir, entre los marcos de la fenomenología.
Hegel ubicó la estética en la necesidad intrínseca del sujeto
por objetivarse para sí (por ejemplo su autoconocimiento),
midiendo el resultado poético en la distancia que los separa.
De este modo el arte se evalúa por el espacio que media entre
él  y  su  referente  real  -adecuación  o  inadecuación-,
encontrando  mejor  partida  en  la  relación  que  el  autor-
espectador debe establecer entre su idea y la materialización



resultante,  dos  imágenes  que,  por  el  devenir,  resultarán
siempre dispares.

Jean  y  Mezei  aluden  a  su  “antidialéctica”  por  la  unión
constante  de  contrarios  aunque,  por  esa  misma  unión,  la
antidialéctica será la dialéctica tanto como César Anticristo
será Cristo.

 

La ’Patafísica como materialización del pensamiento y como
pensamiento de la materia.

Aún cabe preguntarnos: ¿cómo tiene lugar la manifestación del
Yo? Centrémonos en la definición de ’Pataphysica ofrecida por
el propio Alfred Jarry:

La patafísica es la ciencia de las soluciones imaginarias,
que  otorga  simbólicamente  a  los  lineamientos,  las
propiedades  de  los  objetos  descritas  por  sus
virtualidades (traduzco, libro II de las Gestas y Opiniones
del Dr. Faustroll)

El  primer  desliz  de  la  crítica  tradicional  consiste  en
considerar esta disciplina como una “ciencia de las soluciones
imaginarias”. Para ello recurren los estudiosos, en un párrafo
anterior, al “universo suplementario” que será regido por las
leyes de la nueva ciencia. Jarry, seguidamente, -y son mayoría
los autores que no citan esta continuación sin la cual esta
nueva  ciencia  se  pierde  den  las  entelequias  y  los  mundos
paralelos-, ya advierte del carácter relativo de este mundo
suplementario y del tradicional, fruto de su estudio a través
del  crisol  de  las  ciencias  tradicionales.  Y  resulta
suplementario por estudiar lo particular. Pero si leemos una
línea  más  arriba,  la  Patafisica  centra  su  objeto  en  lo
particular ya que “el epifenómeno es a menudo el accidente”.
Es  el  epifenómeno  el  objeto  de  la  ’Patafísica  y  no  el
accidente, aunque se hubiera impuesto de manera mucho más
intrigante esta segunda fórmula. El epifenómeno es accidente a



menudo porque recoge en su seno la esencia y la forma, es
decir,  hace  de  las  dos  categorías  una  unidad  en  su
manifestación. Como dice Deleuze, “el epifenómeno es el ser
del fenómeno, mientras que el fenómeno es el ente o la vida”.
Pero, ¿cómo conseguir una ontología del fenómeno? El propio
planteamiento ya conlleva una unión de contrarios.

La ontología de Jarry, a diferencia de la tradicional (la
ciencia mantiene una base arbitraria, la finalidad de sus
investigaciones, dejando de lado las restantes posibilidades),
es la que introduce en su razón de ser lo que no es. Es decir,
para llegar desde el fenómeno hasta el epifenómeno, tendremos
que sumar por cualidad, para mantener la distinción, el ser
con el no ser, el ser con sus posibilidades de ser o lo que no
es en ese preciso instante. Es así que la ’Patafísica puede
calificar cualquier objeto. Éste ya no se trata de X, sino de
infinito – X. Es más, su no ser es lo que delimita sus
contornos, sus delineamientos. 

 

La ’Patafísica es una ciencia del tiempo. Integración de los
números 2 y 3

El contorno siempre es de orden conceptual, no existe para la
vista.  Éste  es  el  verdadero  sentido  de  “las  soluciones
imaginarias”.  Su  relación  con  la  percepción  sensitiva  -la
virtualidad  de  los  objetos-  es  de  carácter  simbólico,
alegórico si nos atrevemos a decirlo así. Ya hemos mencionado
al  principio  de  este  artículo  la  amistad  de  Jarry  con
diferentes  pintores  nabis  que  ejercitaron  el  cloisonné  de
Émile Bernard, y también cómo fue él el que descubrió al
aduanero  Rousseau  caracterizado  por  reducir  las  figuras  a
simples siluetas sometidas a las líneas que las definen.

En su Teoría de la vanguardia, Peter Bürger pone en relación
la imagen de tradición renacentista con la de vanguardia a
partir  de  la  definición  de  alegoría  formulada  por  Walter



Benjamín en “El origen del Trauerspiel alemán”. Si la primera
consiste en una unión de fragmentos en busca de la unidad
hasta  el  emblema,  -la  idea  divina-,  la  segunda  por  el
contrario parte de esta unidad simuladamente orgánica para
desmembrarla y yuxtaponer de nuevo sus fragmentos y, en las
fisuras resultantes, exponer el fruto de un proceso vital.
Entre ambas concepciones de imagen localizamos a Jarry por
buscar una ontología manifiesta en la materia (junto con Sade,
Nerval,  Baudelaire,  Rimbaud,  Mallarmé,  Ducasse,  Vrúbel,
Darien,  Cross…).  De  ahí  su  interés  por  la  heráldica  como
demuestra en Les minutes de sable memorial y César-Antechrist,
producto  de  una  toma  de  los  motivos  desde  la  realidad
perecedera  por  la  idealización  del  espíritu  para  luego
manifestarlo  en  el  dibujo  de  los  distintos  elementos  que
conforman el escudo final. Con Jarry la línea subjetiva de la
estética de Kant (Crítica del Juicio) recupera su objetividad.

Y esto último es importante, porque la virtualidad fue el
primer conocimiento que dispuso el hombre para aproximarse a
la realidad. El arte, una vez institucionalizado en el siglo
XVIII, fue confiscado para la población con el fin de ser
abstraído y ejercitado por unos pocos elegidos. Sin embargo,
antes que nada ha sido y es un conocimiento que antecede a la
religión  (fe),  a  la  filosofía  (razón)  y  a  la  ciencia
(inducción y cuantificación), tal y como Asger Jorn distingue
dos  fases  de  la  religión:  una  primera  gobernada  por  los
límites naturales, y aquella que integra la metafísica en sus
asuntos  (“La  pataphysica,  una  religión  en  formación”,  La
Internacional Situacionista nº6, agosto de 1961). El primer
medio fundamental recogido por Jarry es el pensamiento binario
de contrarios (primer estadio de la religión). Tal y como no
es el él que creó a Ubu, tampoco es él quien unifica estos
contrarios, sino que, desde la aparición de la conciencia
binaria,  ésta  se  sustentó  en  la  certeza  de  un  absoluto
conformado por la conjunción de los contrarios mismos: hembra
y macho, mano derecha activa – mano izquierda espiritual en
las impresas conservadas en la cueva de Gargas del Pirineo



francés, cuerpo y alma. Es la noche y el día, el ser y el no
ser, el mono mariposa jorobado Ha Ha del Doctor Faustroll (en
tanto que antidialéctica), cornegidouille, sustitución de la
cabeza  por  el  vientre  en  el  Padre  Ubu,  el  Cristo  y  el
Anticristo, César y Anti-césar, sujeto y objeto, etc. Lo dado
y el azar conforman la unidad del epifenómeno. Sobre este
sistema binario se superpone el pensamiento trinitario que
bien pudo asumir de su educación cristiana. La cuadratura del
círculo se manifiesta en la cruz, ora de Cristo, ora de la
bicicleta: crucifixión de tres clavos, emanación del espíritu
de una religión metafísica. El pensamiento trinitario es la
conciencia de tiempo que se superpone a la conciencia espacial
manifestada en la simetría heráldica.

Tal y como defiende el propio Jarry respecto al teatro y a las
artes clásicas (Le temps dans l´art, conferencia en el Salón
de los Independientes, 1902), él, en su literatura y animado
por sus inquietudes seudocientíficas, buscó y anheló siempre,
-o al menos a partir de 1899 por lo menos-, la unión de los
tres estados del tiempo, una trinidad expresada por la cábala
que a su vez es signo de la sabiduría suprema representada
mediante los dos triángulos dispuestos de manera invertida.
Pasado,  presente  y  futuro  o  lo  posible  (es  así  que  la
’Patafísica  es  una  ciencia  del  azar),  conforman  este
pensamiento  ternario  más  avanzado  que,  sintetizado  con  el
binario, resuelven ambos en un absoluto dos eras fundamentales
del pensamiento (la Prehistoria y la Historia, la femenino y
lo masculino), a lo que se suma la posibilidad infinita, -
aquello que no son-, en un saber supremo.

 

La ’Patafísica es la fenomenología del yo

La búsqueda de un pensamiento trinitario condujo pronto, en el
Amor Absoluto, a formular el triunvirato antes de que el mismo
padre del psicoanálisis lo enunciase: madre, padre e hijo. La
incertidumbre de Emmanuel Dios constituye la diatriba entre



ser hijo y ser padre, para lo que debió confesar su amor por
la virgen, lo que le obligaría a retroceder hasta la situación
del  pasado:  la  Anunciación,  la  Santísima  Concepción  y  el
regazo materno. El pasado y el presente más el futuro crean un
absoluto que incluye el futuro más el presente y el pasado, lo
que coincide con la duración bergsoniana así como con las
aspiraciones estéticas más profundas de la Historia del Arte,
desde las manifestaciones funerarias de la antigüedad hasta la
pintura metafísica de Giorgio de Chirico. Lo mismo ocurre con
los estados del yo según Jarry:

-La homosexualidad de Haldernablou en Los días y las noches es
el ego enamorado de su reflejo. Es el comienzo de la espiral,
la  gidouille  de  Ubú  –representación  del  número  áurico
degradado desde las ideas, la cabeza, hasta la parte mecánica
de las digestiones del yo, puesto en movimiento hasta topar
con el objeto.

-El Supermachoy Messaline corresponden a la heterosexualidad,
al amor por el objeto manifestado como una máquina orgánica,
una  constante.  El  objeto,  al  final  del  proceso,  mata  al
sujeto, pierde el devenir del tiempo y del espacio alcanzando
el estado de Absoluto, albergando en su seno su sexo y su
contrario, el sujeto y el objeto en un Yo manifestado por ser
ahora sublime.

La cuadratura del círculo

Como vemos, tanto la superación temporal como los estados del
yo de Jarry, -las dos vertientes de su trinidad-, no consisten
en una simple consecución de una superación, sino que reculan
al primer punto para manifestarlo. Roger Shattuck ya subrayó
el carácter circular de César Antichrist. Relativo al tiempo,
al final del proceso, gracias a la unión de los tiempos y
espacios (las palmeras en la nieve y los revólveres en el año
1000, llegada del Anticristo y segunda venida de Cristo) se
recupera el recuerdo. En Los días y las noches se mantiene
este  pasado  gracias  al  amor  que  Sengle  siente  por  su



compañero.

De esta misma manera la física alcanza la metafísica para
manifestarla en la materia. No hay consecución, sino que la
superación retorna al estado primero. Es un movimiento cíclico
lo que condujo a Jarry a fascinarse por la bicicleta, capaz de
transformar el movimiento circular de los pies en un avance
continuado del espacio, dentro del marco que él entiende como
cruz (“La pasión considerada como una cuesta arriba”, artículo
publicado enLe Canard Sauvage del 11 al 17 de abril de 1903;
original: “La passion considerée comme une course de côte”).
Duchamp consiguió la ficción de profundidad gracias al girar
de  su  rueda  de  bicicleta  y,  posteriormente,  con  diversos
rotorrelieves  que  manifiestan  en  una  nueva  dimensión  el
reflexionar del Padre Ubu; esto es, cuando la gidouille (su
vientre, recordemos) se activa y entra en movimiento.  

Estos  rescates  del  recuerdo  nos  remiten  a  Henri  Bergson,
profesor en el Instituto Henri IV de París en los años que
estuvo  matriculado  Alfred  Jarry.  Se  habla  a  menudo  de  la
teoría de la risa de este filósofo en la obra de nuestro
autor, una manera más de recluir su labor al mundo de la
comedia, del canular, la risa nacida en la contradicción como
ya apuntó en su momento Baudelaire (Lo cómico y la caricatura,
aunque Bergson insistía más profundamente en la posición de la
risa entre la vida y el arte). Deleuze ha sido el único en
establecer más allá una relación clara y contundente entre la
filosofía del tiempo de Bergson y Jarry, y ésta estriba en la
no  correspondencia  de  un  tiempo  pensado  formado  por  la
yuxtaposición  de  instantes,  mientras  el  tiempo  real
inaprensible  constituye  la  continuidad.  Por  otra  parte,
Bergson necesita diferenciar la imagen virtual producto de la
imaginación,  del  recuerdo,  es  decir,  de  cuando  la  imagen
virtual es evocada por un objeto presente. De ahí la vitalidad
que siente Sengle por su amado, la necesidad de materializar
su condición de imagen en un ser real.

El movimiento circular es la culminación de la manifestación



en  su  virtualidad.  Esto  nos  podría  recordar  la  noción  de
eterno retorno de Nietzsche, sin duda, aunque hay diferencias
sustanciales por las que el “universo suplementario” de Jarry
se  ubica  dentro  del  mismo  mundo  tradicional  en  su
manifestación,  mientras  los  universos  instantáneos  de
Nietzsche son “mundos complementarios” extirpados del Yo.

Las  limitaciones  perceptivas  del  hombre  alcanzan  su
pensamiento.  Jarry  encuentra  en  la  máquina,  en  una
consideración de la misma quizás más próxima al cine y antes a
la  fotografía,  el  medio  de  manifestar  la  naturaleza  del
pensamiento de un yo en expansión una vez superado lo humano.
La  heráldica  participaría  de  la  misma  dinámica,  como  el
lenguaje. He ahí la teoría mecánica de Jarry; pero, ¿qué es lo
que la pone en funcionamiento? El deseo hacia el objeto sin
duda, el amor, alejado para Jarry de las cuestiones físicas
desde el momento en que se refiere a un amor narcisista,
propio de un estadio primitivo que sólo usa el sexo como un
mecanismo  de  exteriorización  cualquiera.  Sustituye  la
conciencia por el deseo que actúa mecánicamente. Recuérdense
al respecto las conversaciones entre Ubu y su conciencia que
guarda en una vieja maleta.

 

El Amor Absoluto

“El  erotismo  es  un  desequilibrio  en  el  cual  el  ser  se
cuestiona a sí mismo, conscientemente. En cierto sentido, el
ser  se  pierde  objetivamente,  pero  entonces  el  sujeto  se
identifica con el objeto que se pierde”, dice Georges Bataille
en El erotismo.

Alfred Jarry cree, -pues su obra así lo demuestra-, que este
desequilibrio constituye el principio de libertad de Epicuro
comentado en Las gestas y opiniones…: el clinamen. Entiende el
erotismo como un proceso mental, así como la ’Pataphysica
misma al ser la ciencia de las soluciones imaginarias. Arrivé



también localiza en el amor el lazo de unión del lenguaje
jarryesco entre la denotación (significar tal objeto) y la
connotación (significar la función de tal objeto), y lo mismo
podemos  afirmar  para  las  relaciones  entre  significantes  y
significaciones. Aun así Deleuze va más lejos: “en Jarry el
signo no identifica, pero muestra”. Es la “r” lo que hace de
una palabra mal sonante digna de apertura de una de las piezas
teatrales más importantes de la historia de la literatura: el
“merdre” del Padre Ubu. Es el apóstrofo de la ’Pataphysica en
su singularidad material lo que la dignifica (en principio con
el fin de evitar un fácil “calembour” o retruécano según las
Gestas y opiniones del Doctor Faustroll). El ha ha simplifica
bajo el principio de simetría la superación de contenidos en
una conversación de dos para poder mantenerla, puesto en boca
de un mono que nada con la joroba (uno) y que se refleja en
las lagunas de París (dos), así como César, a su llegada al
mundo terrestre, se observa en forma de Cristo sobre las aguas
de  un  pantano  en  presencia  de  los  Tres  Cristos.  La
Pataphysica, tal y como advierte Jean Baudrillard, gira sobre
sí misma, ella no se puede definir a causa de su evidencia:
ella es la tautología de la manifestación visible, y por ello
recupera la estética por ser éste su domino.

 

La ’Patafísica reclama el arte como medio de conocimiento
sublimado: el infraleve

La palabra “arte” ha perdido en la conciencia colectiva su
principal significado desde hace por lo menos dos siglos,
desde  que  reapareció  abstraída  en  calidad  de  institución
cultural. Cada civilización le ha asignado su propia función,
en concreto la nuestra optó por el de la representación de los
gustos  subjetivos.  Sin  embargo  no  debemos  olvidar  que
“artificio” procede de “arte”, disciplina que concierne a los
accidentes, a las formas y a sus meras presencias. Por lo
tanto, antes que una buena producción de ciertos objetos, se
trata  del  conocimiento  que  de  éstos  tengamos  a  partir  su



virtualidad, lo que nos conduce directamente a la definición
de  ’Pataphysica  ofrecida  por  el  Dr.  Faustroll.  Antes  de
fabricar  un  concepto  apreciamos  la  mera  presencia  de  las
formas sobre la que añadimos a posteriori aquellos conceptos
previamente adquiridos o prefabricados.

Marcel Duchamp, Sátrapa del Colegio aunque en un principio más
influenciado  por  Raymond  Roussel  y  Gaston  de  Pawlowski
(también reconocidos por la ’Patafísica), jugó por ello, tal y
como lo explica José Jiménez en La vida como azar, con las
distancias entre las apariencias y los contenidos, entre las
fracturas por sorpresa y sus preconcepciones. Gracias a este
método  logró,  antes  incluso  que  el  desencadenamiento  del
movimiento  dadaísta,  volcar  las  investigaciones  cubistas
pictóricas y escultóricas sobre la vida misma, en actitudes
que conciernen nuestra vida cotidiana. De ahí la afirmación de
Apollinaire  en  1913  en  sus  Meditaciones  Estéticas.  Los
pintores cubistas de que el menor de los hermanos Duchamp (a
excepción de Suzanne, claro) estaba llamado a reconciliar el
arte “con el pueblo”. Para ello situó entre ambos niveles de
apreciación una tercera categoría expuesta en sus notas sobre
el Gran Vidrio: la aparición, la definición del objeto por sus
dimensiones, es decir, el molde, lo que queda encerrado por su
no ser o lo que no está presente (las palabras – maletas de
Carroll o de Alfred Jarry). Recordemos cómo, en el París del
Dr. Faustroll, no sabemos si las islas son las lagunas o las
lagunas son las islas, estableciendo el punto de partida del
conocimiento en las líneas limítrofes entre la tierra y ¿el
mar?

Mientras más se alargue la distancia comprendida entre una
apariencia y su aparición, más crece el valor poético. El
aumento de tal distancia aumenta el peso de la presencia, de
la mera apariencia de las cosas, ofreciéndose de una manera
inmaculada que amplía las libertades cognitivas del sujeto.

He ahí el gran aporte, primero del Dr. Faustroll y luego de
Marcel Duchamp: el arte pasa a ser objeto del conocimiento y



no la fabricación de un artefacto profesional y separado de la
realidad. Las enseñanzas de Duchamp conllevan inevitablemente
la disolución del artista en su entorno y de este modo su
desaparición definitiva.

Mientras  se  producen  estos  adelantos,  en  un  principio  y
lamentablemente en reducidos círculos culturales, entendidos
luego  por  la  mayoría  de  artistas  como  productos  de  su
situación intermediaria y profesional entre el objeto y el
espectador,  al  tiempo  que  se  pierden  absolutamente  las
funciones ópticas del arte, el sistema económico adquiere la
responsabilidad  de  imitación  para  reificar  una  realidad  y
presentarla de nuevo ante los consumidores, ahora acorde a
ella misma. En este sentido, las aportaciones de la vanguardia
histórica han sido bastante contraproducentes. En cambio, no
lo serán si aplicamos las bases cognitivas de Duchamp. Entre
un objeto y su molde, entre un modelo y su representación,
siempre  queda  una  distancia  que  él  denomina  infraleve  o
inframince, dimensión e energía desechada y olvidada.

El infraleve es la brecha abierta en la mimesis que, aplicando
el principio de cualidad, pasa a ser una infinitud por ínfima
que  sea.  Marcel  explica  con  ejemplos  sin  teorizar  la
existencia del infraleve. Del mismo modo, el ejemplo del reloj
ofrecido  por  el  Dr.  Faustroll  en  “Elementos  de  la
Pataphysica”, supone la exaltación del infraleve que queda
entre la presencia del reloj por su función (connotación) y
sus  posibilidades  de  representación  geométrica  en  dos
dimensiones  (las  otras  posibilidades  denotativas).

 

Aportes revolucionarios de la ’Patafísica

Es  así  que  la  ’Patafísica  propone  el  arte  como  medio  de
conocimiento. Resulta evidente ante la importancia y atención
que  prestó  Alfred  Jarry  a  la  pintura  y  a  su  dimensión
simbólica  y  poética,  dada  su  colaboración  con  diferentes



pintores nabis, los reconocimientos en sus obras literarias a
los mismos y las conferencias pronunciadas sobre pintura, por
ejemplo en el Salón de Independientes de París, en principio
animado por los neoimpresionistas o impresionistas científicos
abanderados por Félix Fénéon. Apreció en el simbolismo de
Gauguin  y  de  sus  seguidores  un  correlato  plástico  de  sus
letras y un perfecto escape de la restricción que supone la
palabra escrita, y esto en función siempre de la sinestesia,
por ejemplo el papel de los cinco sentidos en Los días y las
noches.  Sin  embargo,  si  llevamos  hasta  sus  últimas
consecuencias las teorías científicas de Jarry en cuanto que
se  refieren  a  las  propiedades  virtuales  de  los  objetos
(principales para construir sus simbolismos en la heráldica),
sitúa,  por  todo  lo  anteriormente  comentado,  el  arte  como
conocimiento -verdadero sentido de los ataques de Duchamp a la
creación-, lo que en principio supone un retorno a los estados
primigenios del hombre, al pensamiento de orden binario. Aún
con  todo,  al  ser  considerado  el  arte  como  una  ciencia  y
aplicar las dimensiones temporales de la trinidad, se alcanza
la sublimación del conocimiento: la cábala, la estrella de
seis puntas formada por dos triángulos (2×3) invertidos, uno
reflejo del otro. El arte es recuperado por el Yo de cualquier
persona, anteriormente extirpado a los diez años de edad por
lo que entendemos como “primera crisis de realidad” cuando la
mayoría  de  los  niños  dejan  de  dibujar  (normalmente  poco
pintan).Como vemos, el acto de Duchamp de presentar en 1917 un
urinario como obra de arte, va mucho va más allá de una simpe
consideración artística de los objetos cotidianos. Antes exige
una  absoluta  negación  de  la  arbitrariedad  artística
contemporánea.    

Se rescata el arte del ámbito institucional como medio de
conocimiento, apto para todo el mundo y no separado en la
producción de artefactos singulares que decoraron los hogares
de la burguesía y que en la actualidad sirven a la acumulación
sin significado de fondos económicos, al constituir, según nos
cuenta  Asger  Jorn  en  Crítica  a  la  política  económica,  un



contravalor, concretamente el mundo de las apariencias sin
significados previos.

Una  vez  expuestas  estas  consideraciones  más  generales,  ya
podemos enumerar las aportaciones estéticas de Alfred Jarry,
por ejemplo de la siguiente manera:

La  apreciación  matemática  cualitativa,  gracias  en1.
principio  a  las  distintas  aplicaciones  de  las
propiedades  del  2  y  el  3,  devienen  posibilidades
intrínsecas de los números que nada tienen que ver con
sus  propiedades  conmutativas,  disyuntivas,  etc.  Nos
referimos a la constante existencia de infraleves que
establecen las probabilidades como asíntotas tendentes
al infinito o al cero en cualquiera de sus funciones.
Todo es lo mismo, ya que todo refiere al yo stirniano,
el  mismo  que  hace  de  la  matemática  un  trasunto
cualitativo. De esta manera sobrepasamos la probabilidad
de las matemáticas cuánticas hacia la cualidad de las
posibilidades, las cuales se nos presentan infinitas: la
“coupure”  de  Poincaré,  los  mundos  dimensionales  de
Abbott, el principio vital de libertad en suma, para
establecer una relación del yo con el objeto y ya no de
la humanidad con su entorno.
El  uso  del  lenguaje,  el  concepto  semiótico  de  la2.
expresión  de  Jarry,  establece  la  unión  de  los
significantes con los significados por medio de un deseo
entendido como amor. Éste es el trasunto de su singular
simbolismo,  y  así  comprendemos  a  Deleuze  cuando,
comentando su literatura y su pensamiento, afirma que el
signo  no  identifica  sino  muestra.  En  este  sentido
enfrenta la manifestación en calidad de objetivo último
de su ciencia, con la explicación, que es a su vez el
fin  último  de  la  ciencia  tradicional.  Ésta,  la
manifestación,  es  el  único  servicio  que  el  lenguaje
puede ofrecer a un yo único. La relación se establece
por  una  toma  de  conciencia  del  simbolismo,  y  no



precisamente  por  parentesco.  Las  evocaciones  son
deseadas,  y  la  conciencia  en  Jarry  actúa  como  una
constante prolongable hasta el infinito que explica el
cambio  cósmico  de  la  realidad,  mientras  que  la
conciencia  colectiva  y  tradicional  actúa  como  un
decálogo estático consultable por constituir un objeto
más (diálogo entre Ubu y la conciencia en Ubu Cocu)
Reconocimiento a la existencia real del pensamiento. En3.
sus obras vemos cómo los conceptos abstractos y ciertos
elementos heráldicos conversan, dialogan y exponen como
si de personajes se tratasen. Éste es el desarrollo del
enunciado: el miedo, el amor, la conciencia… Por otra
parte,  en  su  vida  real  Jarry  recurre  a  un  lenguaje
caracterizado  por  prolongar  los  momentos  en
continuidades al nombrar a las personas por las acciones
que en ese momento llevan a cabo: el que grita, el que
come, el que muere…
Père Ubu: “CorneGidouille!  ¡No habremos demolido todo,4.
sino demolimos incluso las ruinas! Ahora bien, no veo
otro medio de equilibrarlo sino con edificios hermosos y
bien dispuestos. Como bien observa Roger Sattuck, más
allá de su aparente nihilismo Jarry presenta en su obra
un  aspecto  constructivo.  Se  destruye  mientras  se
construye,  y  se  construye  mientras  se  destruye,
simultáneamente. La construcción es reivindicada en su
obra, esto es, la transformación de la materia una vez
negada la imitación y la representación. En el proceso
es patafísico se reclama un arte que sirva de medio de
conocimiento, y es éste el método circular a seguir:
formación de la idea por el sujeto desde el objeto y
sometimiento a la naturaleza virtual del recordatorio,
para luego evocarlo sobre la materia a través de las
propiedades virtuales de los delineamientos. Esta última
aportación  que  resume  las  anteriores  a  modo  de
conclusión,  es  incomprensible  si  la  facultad
transformadora del pensamiento no procede de un deseo
individual y nunca “humano”. Con la humanidad se pierde



el  narcisismo,  motor  que  mueve  todo  el  complejo
perceptivo  y  activo.
No se puede entender la obra de Jarry si no es desde el5.
autorretrato. El yo recupera su lugar primordial en el
Todo desplazando a la ficticia « humanidad ». La obra de
Jarry, inseparable y unitaria, son las distintas fases
necesarias para la sublimación de su persona. Identificó
a  Dios  con  su  yo,  para  lo  que  hay  que  tener  en
consideración  que  el  dios  que  trabajó  fue
primordialmente el Dios cristiano hecho hombre mediante
el verbo, el Padre que sublima al individuo en un exceso
de manifestación sobre la eternidad, a diferencia del
Edipo psicoanalista. Por extensión, este ego divinizado
es aplicable a cada uno de nosotros. Extirpándola de la
Humanidad, devolvió a la individualidad la Divinidad,
ahora monoteísta y teocéntrica una vez liberada de las
limitaciones naturales. Ubu, como dice Charles Grivel,
es el « Narciso Superstar », un yo abundante, soberbio.
Emmanuel busca recuperar su divinidad mediante el amor a
su madre. El Supermacho o surmâle André Marcueil está
destinado infinitamente a enfrentarse con el objeto del
amor… La fuerza del Yo con la que es capaz de alcanzar
el estado absoluto es su cerebro, tiene por objeto y
fuerza principal la pasión. De esta manera Jarry enlaza
con la tradición que surge de Sade, otro de los grandes
autores  inspiradores  del  surrealismo,  quien  situó  el
principal  órgano  sexual  en  la  cabeza,  en  el  deseo,
mecanismo que a su vez ordena las distintas escenas de
las 120 Jornadas de Sodoma.  

Jarry supo recoger el mensaje nietzschiano, la muerte de
Dios y la soledad humana, para a partir de ahí investigar
una nueva posibilidad de sublimación del Yo que solventase
la degradación que el cristianismo sufrió, sustituyendo una
necesidad individual por otra social e incluso económica.
Supo perfectamente que la superación del primer estado del
yo requería la muerte de su cuerpo. Es constante en su



literatura la anulación del espacio y del tiempo. Cristo
tuvo que morir para sublimarse, desplegado en cruz, visible
a sus siervos. Éste es el último estadio de la Estética
según Hegel: la muerte del arte y la soberanía de la poesía.
Jarry las llevó a cabo en su vida real como superación de la
materialidad de la obra de arte. A fin de cuentas y para
alcanzar el estado de eternidad, el yo debe simplemente
olvidar e ignorar sus límites, así como Ubu se manifiesta en
el anacronismo y en ninguna parte: Po-lonia, o los efectos
del  hachís  en  El  Viejo  de  la  Montaña.  A  pesar  de  sus
recaídas, cada vez más graves, Jarry nunca renegó de sus
excesos.  

 

Conclusiones objetivas
Asger Jorn ya advirtió del peligro potencial que supone1.
la ’Patafísica si deviene una religión moderna por su
capacidad de reificación, dada su peculiar dialéctica
que  une  la  tesis  con  la  antítesis  en  absoluta
equivalencia.  Aun  así,  poco  tiene  que  ver  con  la
dialéctica permanente que Adorno expresó bajo la fórmula
“dialéctica  negativa”.  Esto  no  quita  para  que  los
argumentos  de  Jorn  entren  en  contradicción  cuando
reconoce que esta ciencia no puede ser entendida si no
es desde sí misma, y, para que así sea, debe abarcarse
desde el yo, vértice de todo proceso cognitivo. Sí, la
Pataphysica es una religión de considerable influencia
cristiana. La reencarnación mediante el verbo conforma
el  primer  misterio.  Sin  embargo,  la  Pataphysica  se
propone como la religión del yo (en la biblioteca de
Faustrolll  encontramos  el  Evangelio  de  San  Lucas  en
griego, una tradición semita en un idioma indoeuropeo).
Pero ningún sistema social que se proponga mantener su
esencia puede llegar a apropiarse de la ’Patafísica, por
constituir ésta sustancialmente una ciencia del yo.



Sería un error colegiar una ciencia para repetir hasta2.
la  saciedad  lo  dicho  por  Jarry  en  sus  libros  y
artículos.  Existe  una  tradición,  desde  Sade  hasta
Bataille, a veces de personalidades contemporáneas en
apariencia contrapuestas o dispares, que coinciden en
reivindicar la naturaleza conceptual del hombre en su
relación  con  la  realidad  material,  más  inaprensible
aunque esto nos parezca paradójico. Debemos sumar la
adhesión al pensamiento de Stirner de buena parte de los
dadaístas, además del carácter curativo general de este
movimiento  por  la  cantidad  de  médicos  y  psicólogos
relacionados de alguna manera con Freud. Ya hemos visto
cómo  Jarry  predijo  de  alguna  manera  las  principales
estructuras del ego. Citemos por ejemplo los intentos
por crear una psicología de la liberación del individuo
por  los  dadaístas  berlineses  Hausmann,  Baader  y
Huelsenbeck  siguiendo  los  argumentos  matriarcales  de
Otto  Grosz,  además  de  la  cantidad  de  médicos  y
científicos que acudieron y participaron en el Cabaret
Voltaire de Zurich, empezando por el propio Huelsenbeck
o Franz Jung, o incluso el padre del poeta surrealista
aragonés  Francisco  Aranda,  catedrático  de  biología.
Citemos en París a Theodore Fraenkel y André Breton,
ambos estudiantes y compañeros de medicina junto con
Louis Aragon. 
Se  ha  creado  cierta  tradición,  incluso  al  margen  y3.
bastante  antes  de  la  existencia  de  un  colegio  de
Pataphysica fundado en 1949. La ’Patafísica, más que un
sistema  del  pensamiento  o  una  ideología  a  la  que
afiliarse, más que una escuela de creación artística o
literaria, es un método de análisis de la historia en su
totalidad, que encuentra sus precedentes y apoyos en
Aristófanes,  Epicuro,  Pirron,  Ramón  Llul,  Rabelais,
Sade… hasta Julien Torma, Max Ernst, Duchamp, Man Ray,
René Daumal, Boris Vian o incluso los Hermanos Marx,
también sátrapas del Colegio.



En resumen, la ’Patafísica es el marco que alberga una
ingente multitud de discursos posibles a debatir, el cual se
enriquece desde las aportaciones individuales, ya que los
procedimientos  de  manifestación  pertenecen  a  cualquier
individualidad  y  no  sólo  a  aquellos  considerados
precedentes, maestros o sátrapas. Con ello deseamos abrir un
nuevo  horizonte  de  investigaciones  para  la  estética,
entendida siempre no de manera aislada como ámbito de la
subjetividad, sino como un primer estadio de conocimiento,
aquel correspondiente a las apariencias. 

 

 

(Artículo basado en la conferencia impartida el 24 de haha de
8479 desde el Reinado del Padre Ubú en Po-lonia, Facultad de
Bellas Artes de la Universidad Complutense de Madrid, pocos
años después del desvelamiento del Padre Ubu)

Claves de las exposiciones de
Sara Biassu y Elena Vicente
 

Artista multidisciplinar y técnico de cerámica artística, Sara
Biassu se expresa a través de representaciones de la esencia
de los sentimientos más profundos del ser humano como pueden
ser el miedo, la soledad, la angustia…

En  esta  ocasión  nos  presenta  una  serie  de  instalaciones
intercalando objetos personales y elementos de mobiliario los
cuales nos adentran en su universo personal. Unos zapatos
rojos encerrados en una jaula que cuelga del techo son con lo

https://aacadigital.com/articulos/claves-de-las-exposiciones-de-sara-biassu-y-elena-vicente/
https://aacadigital.com/articulos/claves-de-las-exposiciones-de-sara-biassu-y-elena-vicente/


primero que nos encontramos. Si seguimos avanzando y nos hemos
decidido a hacerlo, veremos un objeto grande aproximadamente
en mitad de la sala, se trata de un elemento con la apariencia
de un piano, (digo apariencia porque está envuelto con una
tela negra y no sé con exactitud de lo que se trata). Podemos
observar  un  estuche  que  tiene  cubiertos,  utensilios  mejor
dicho, deformados, les falta la funcionalidad del objeto; un
cuchillo sin sierra, un tenedor cuyos extremos se retuercen y
una cuchara con un orificio por el que se derramaría toda la
sopa si la utilizáramos.

El broche final lo ponen una representación de los zapatos,
pero no pueden ser vistos directamente, tienes que desvelar
una cortina blanca enorme y translúcida que cae desde lo alto
del techo de la sala.

Mediante  el  hilo  conductor  del  color  rojo  apareciendo
tímidamente y tejiendo un camino, surgen objetos misteriosos y
transformados desde la perspectiva personal de esta artista.
Simbología, conceptualismo y fuerte carga metafórica tratando
sobre  la  vida  y  la  muerte  como  uno  solo  es  lo  que
primordialmente  caracteriza  a  la  obra  de  Sara.

Retos inalcanzables, objetivos cumplidos, decisiones que van
cambiando nuestro destino y que van configurando nuestra vida
personal y profesional hasta llegar a un inevitable final por
el que todos algún día, más tarde o más temprano, pasaremos.

 

***

 

Elena Vicente Herranz nos presenta una exposición a la vez
curiosa e inquietante titulada: “Estereometría de una cuadro y
sus posibilidades fantomáticas”. Las obras que componen la
exposición son una serie de instalaciones dispuestas a lo
largo  de  toda  la  sala  lateral  del  IAACC  Pablo  Serrano.



Pertenecen a la convocatoria “Impulso lateral del año 2015 que
se realiza para que continúen formando e investigando artistas
emergente con en este caso Elena Vicente Herranz.

Solamente con el titulo nos presentamos en un mundo en el cual
nuestra imaginación debe estar a flor de piel, tenemos que
dejarnos llevar por nuestras sensaciones y primeros impulsos,
porque  esta  exposición  es  para  eso,  para  disfrutar  del
momento, para volver a reencontrarte con ese niño perdido que
reside en tu interior todavía. Ese niño interior que todos
llevamos dentro, con el tiempo se ha ido desvaneciendo pero de
pronto, a través de los artilugios artísticos de Elena, vuelve
a  aparecer  y  nos  llena  de  alegría  y  de  sensaciones  que
creíamos que se habían quedado en el olvido.

La  percepción  visual  es  un  concepto  sobre  el  cual  se  ha
reflexionado bastante a lo largo de toda la historia del arte,
desde grandes filósofos como Platón y con "El Mito de la
caverna"  hasta el pintor Hans Holbein y su pintura "Los
embajadores", la obra que le va a servir en la actualidad a
Elena Vicente Herranz para inspirarse y reflexionar de nuevo
sobre este concepto en la época contemporánea

La percepción de los elementos que nos aparecen en nuestro
entorno y del propio espacio en el cual se encuentran, es un
concepto en el que hay que tener en cuenta principalmente el
análisis de los que se tiene enfrente pero también el análisis
del propio sujeto que mira con cierto interés.

¿Qué es lo que hay más allá de las propias imágenes? Elena
Vicente declara: “una búsqueda, una indagación de todo aquello
que está comprimido en nuestra capacidad de desentrañar la
realidad”.

Podemos tener experiencia o un fuerte dominio de la técnica
con  unos  conocimientos  exquisitos  pero  nuestros  propios
sentidos  siempre  nos  engañan,  nos  engañan  constantemente,
creemos haber visto algo pero no lo hemos llegado a ver, en



cambio, negamos que hayamos percibido algo, pero en el fondo
lo hemos observado detenidamente. Creo que aquí entra en juego
la consciencia y la inconsciencia del ser humano.

Lo que pretende esta artista es revisar las metodologías de
estudio de la imagen entre dimensiones como la perspectiva
cónica con la profundidad de campo,  la estereoscopia, la
visión binocular, “el artilugio” que me llamó más la atención
de toda la exposición, es con el primero que nos encontramos
empezando  a  mano  izquierda.  La  verdad  es  que  no  hay  un
recorrido preciso, según la artista: “puedes sentirte como en
el salón de tu casa”, ir probando todos los aparatos para
pasarlo bien.

Este  estudio  artístico  sobre  la  tridimensionalidad  de  la
imagen nos enseña ciertos aspectos de la personalidad de la
autora, de nosotros mismos y del mundo que nos rodea.

Cuando  contemplamos  un  elemento  no  tenemos  que  verlo  en
apariencia sino en profundidad. Hablamos de arte si estamos
hablando de símbolos que hacen referencia a universales y que
de alguna manera, los artistas hacen de mediadores entre los
problemas que ocurren en ese mundo y nuestro mundo, intentan
estrechar lazos mediante empatía y hacernos ver que nada es lo
que parece, que existe una cierta “expresión fantasma” en el
mundo artístico.

Nada es lo que parece.

Mediante el anamorfismo de una calavera que aparece en el
cuadro de Hans Holbein, artista sobre el que se basa Elena,
demuestro la afirmación. Esta técnica consiste en representar
el objeto totalmente deformado si lo visualizamos de frente y
que solamente lo podamos contemplar en su forma original si
nos  posicionamos  en  un  lugar  determinado.  El  arte  "nos
obliga”, de cierta manera, a tener que reflexionar sobre si lo
que estamos viendo es lo que es o simplemente es lo que
aparenta ser.



Es una interconexión de técnicas muy variadas y que tienen el
hilo  conductor  de  la  percepción  y  del  cuadro  de  “Los
Embajadores”,  de  Hans  Holbein.

Paul  Strand  (imagen:  Wall
Street, New York City, 1915)
 

Hasta  el  próximo  23  de  agosto,  tenemos  la  magnífica
oportunidad de contemplar una importante muestra antológica
que recoge algunas de las obras más significadas del fotógrafo
y  cineasta  neoyorquino.  Comienza  la  exposición  mostrando
diversas obras, fechadas a lo largo de 1910-1917, dentro  del
esteticismo  de  resabios  pictorialistas  que  es  propio  del
círculo de Alfred Stieglitz, la Photo-Secession, el núcleo a
partir del cual Strand -al igual que muchos otros nombres que
posteriormente se constituirán en auténticos referentes, como
Edward Steichen- se inició en la práctica fotográfica (VV.AA.,
2004).

La década siguiente se caracteriza por un afán experimentador
con el medio fotográfico que sigue claramente la estela de las
propuestas de la Nueva Objetividad alemana, y que en el ámbito
estadounidense  va  a  recibir  la  denominación  de  Straight
Photography -Fotografía Directa- como demuestran sus motivos
seriados  en  detalle  de  objetos  de  la  vida  cotidiana,  la
aproximación en extremo a los mismos, forzando al máximo las
posibilidades técnicas de la cámara (modelo Akeley, la cual va
a fotografiar siguiendo las anteriores premisas en sintonía
con un particular interés, presente en otros muchos artistas
de la vanguardia, por todo lo relacionado con el maquinismo).
En  efecto,  nos  situamos  ante  una  búsqueda  consciente  de

https://aacadigital.com/articulos/paul-strand-imagen-wall-street-new-york-city-1915/
https://aacadigital.com/articulos/paul-strand-imagen-wall-street-new-york-city-1915/


efectos plásticos sobre las superficies (reflejos de sombras
por medio de luces contrastadas que evidencian un notable
gusto por las texturas), estableciendo lazos muy claros con la
abstracción pictórica (Haworth-Book, 1997).

Pero,  además  de  este  alineamiento  con  los  movimientos  de
renovación de la vanguardia, no menos importante resulta su
obra centrada en personajes anónimos, dentro del reportaje
callejero  llevado por un claro compromiso social con la 
finalidad de reflejar situaciones de pobreza y de exclusión,
en paralelo a otras iniciativas paralelas en tiempo y espacio
como es la campaña adscrita al encargo gubernamental (de la
administración  del  recién  elegido  presidente  Franklin  D.
Roosevelt)  de  la  Farm  Security  Administration,  o  los
reportajes de la Photo League localizados en la ciudad de
Nueva York, en la que el propio Strand tomó parte activa junto
con Berenice Abbott, entre otros. Nos encontramos con rostros
que miran, en la mayoría de los casos, directamente a cámara;
gentes que tradicionalmente han sido postergadas o que, en
todo caso, dentro de las representaciones artísticas, han sido
utilizadas como meros figurantes de conmiserativas escenas de
costumbres. Ahora toman presencia con rotundos primeros planos
frontales e individuales, no como actores de escenas impuestas
desde fuera y desde arriba, por el contrario, predomina un
claro  sentido  e  intención  de  no  narratividad.  Resulta
inevitable en este punto no mencionar los paralelismos con la
obra del alemán August Sander Antlitz der Zeit (Face of Our
Time), de 1929.

A partir de los años treinta, Paul Strand comenzó a viajar de
manera infatigable, un proceder que no abandonará durante el
resto de su trayectoria creativa y vital, recalando, en primer
lugar, en el cercano México.

En la década de los cuarenta, Strand inició una serie de
proyectos que acabarían por publicarse en el formato de foto
libro,  pero  sin  dejar  de  desarrollar  una  misma  visión
humanista a partir del reportaje. Fruto de ello fueron sus



trabajos  sobre  el  territorio  estadounidense  de  Nueva
Inglaterra (1943-1946), siendo editado en 1950, o ya a lo
largo de esa década, sendas monografías sobre Francia (1952),
la localidad italiana de Luzzara (1953), en la que Cesare
Zavattini -nacido en la misma- uno de los principales adalides
teóricos  y  prácticos  del  neorrealismo  cinematográfico,  le
sirvió de anfitrión, para terminar con un extenso conjunto de
imágenes de Egipto (1959). Este tipo de trabajos se encuentran
bastante  alejados  conceptualmente  de  las  aproximaciones  un
tanto  exotistas  y  edulcoradas  que  estaban  planteando
paralelamente  algunos  reporteros  adscritos  a  la  agencia
Magnum, como Werner Bischof, Willian Eugene Smith o el mítico
Henri Cartier-Bresson.

En  otro  orden  de  cosas,  la  exposición  también  incluye
interesantes  muestras  de  la  faceta  como  cineasta  de  Paul
Strand, pudiendo plantear un discurso totalmente coherente en
relación a su producción fotográfica. En efecto, desde los
proyectos basados en la problemática social y, por tanto, con
una  finalidad  transformadora  y  no  estrictamente  estética
(mostrándose como un alumno aventajado de teóricos y cineastas
como el británico John Grierson), materializado todo ello en
la producción mexicana Redes, dirigida por Emilio Gómez Muriel
y Fred Zinnemann, desempeñando Strand la labor de director de
fotografía, o el film, proyectado ya en los años treinta pero
estrenado en 1942, NativeLand, realizado en colaboración con
Leo Hurwitz en el contexto de la interesantísima (y totalmente
marginada por las instancias socio-políticas estadounidenses)
productora FrontierFilms.

Finalmente, en lo que respecta a la vanguardia queda consignar
el  trabajo  cinematográfico   Manhatta  (1921)  filmado  en
colaboración con el pintor Charles Sheeler, con el que ambos
incorporan  decididamente  a  Estados  Unidos  al  campo  de  la
vanguardia  de  esta  expresión,  de  hecho,  se  trata  de  una
participación pionera como demuestran los posteriores filmes
europeos como Berlín, sinfonía de una ciudad (Berlin. Die



Symphonie der Groβstadt, Walter Ruttmann, 1927), El hombre de
la cámara (Chelovek s kino-apparatom, Dziga Vertov, 1929),
dentro de lo que la historiografía especializada ha definido
bajo el nombre genérico de Sinfonías metropolitanas. De hecho,
algunos  de  los  planos  (fotogramas)  de  este  film  son  una
traslación literal de pinturas precisionistas, como sucede con
Church Street (1920), de Charles Sheeler (Hughes, 2001: 393),
al igual que sucede con una de las obras fotográficas del
propio Strand expuesta en esta muestra, resuelta a base de
sencillos planos geométricos de las fachadas de los imponentes
rascacielos de la Gran Manzana.

 

En resumen, con la obra de Paul Strand podemos constatar el
carácter polifacético del artista de vanguardia que combina,
sin  lugar  a  contradicciones,  diversos  intereses  de  tipo
plástico con un inequívoco compromiso social.

Julio  Sarramián  y  Cristina
Silván
 

Inaugurada el 29 de abril, bajo el título Juegos Plásticos
Circulares para una doble exposición individual compartida con
muy  diferentes  esquemas  artísticos.  Prólogo  para  ambos
artistas de Elena Zapata Gamarra.

Julio  Sarramián,  Logroño,  1981,  está  licenciado  en  Bellas
Artes por la Universidad de Salamanca y en Filosofía Pura por
la Universidad de Granada. Exhibe un conjunto de cuadros en
acrílico sobre madera de pequeño y gran formato. Llanuras con

https://aacadigital.com/articulos/julio-sarramian-y-cristina-silvan/
https://aacadigital.com/articulos/julio-sarramian-y-cristina-silvan/


monte bajo, el mar o la alta montaña, que puede combinar en
diferentes cuadros, se evidencian mediante la división de dos
planos paralelos a la base para mostrar tierra y cielo siempre
azul. A sumar el excelente juego de planos, con o sin marcadas
sombras, y el perfecto uso de los colores, todo lo cual motiva
una palpitante sensación de generalizada irrealidad. Muy buena
obra que demuestra las múltiples posibilidades del paisaje.

Cristina Silván, Pamplona, 1975, es licenciada en Bellas Artes
por la Universidad de Salamanca. Expone 24 dibujos y ocho
cuadros de mediano y gran formato. Acrílico sobre madera.
Salvo una obra que es un círculo con el centro vacío, las
restantes tienen un perfil  de media naranja posada en el
suelo, es decir, un semicírculo con la curva hacia arriba, sin
olvidar que un cuadro está al revés y otro una forma arriba,
otra  abajo  y  otra  arriba.  Juego  formal  de  los  soportes
pintados  de  colores  limpios  divididos  o  separados  por  un
colorido intenso e incorporación de formas cambiantes. A veces
produce la impresión de que añade una fachada o una puerta,
pero más que muy sugeridas. Todo produce la impresión de una
gran pureza como consecuencia del color, como si lo diáfano
fuera imprescindible. 


