
María  Pilar  Burges:
Restrospectiva 1949-1986
Hasta el día 8 de abril tenemos la oportunidad -espero que no
la única- de observar una buena selección de la completa obra
de la doctora María Pilar Burges, fallecida en 2008, gracias a
la  colaboración  de  sus  familiares  y  de  la  Diputación
Provincial de Zaragoza. Ella deseó esta exposición en los
últimos años de su vida, como una primera consecuencia de su
insistente  actividad  de  clasificación,  agrupación  y
catalogación de obras y documentos para un posterior legado.
Aunque, tal y como advierte el comisario de la exposición
Jesús Pedro Lorente en las páginas del catálogo, son muchos
los artistas que anhelan una fundación o una colección suya
abierta al público-, el caso de María Pilar Burges nos resulta
especial por haber tomado siempre las decisiones que, si bien
no  le  beneficiaban  en  un  primer  momento,  contribuían  al
mantenimiento de la estructura básica de su creación, muy bien
recogida en la exposición, aunque yo personalmente eche en
falta una prueba visual de su actividad docente (ella guardaba
celosamente obras y testimonios fotográficos de sus alumnos),
casi tan importante como su producción –o más-, teniendo en
cuenta  que  por  sus  clases  han  desfilado  artistas  tan
relevantes para las generaciones posteriores como Francisco
Simón, y habiendo enseñado antes al lado de artistas de la
talla de Santiago Lagunas y Julio Alvar en la Institución
Alamillo.

Aun sin haber conocido antes su obra, cualquiera que visite la
exposición puede percatarse pronto de la variedad temática y
de registros expresivos, dirigidos a ámbitos bien diferentes,
desde el aislamiento de los marcos hasta la colaboración con
la  arquitectura  y  el  baile  en  la  concepción  de  nuevas
realidades.  Por  el  contrario,  estamos  ante  una  artista
profundamente  coherente,  una  de  todos  aquellos  (y  no  son

https://aacadigital.com/articulos/maria-pilar-burges-restrospectiva-1949-1986/
https://aacadigital.com/articulos/maria-pilar-burges-restrospectiva-1949-1986/


muchos) que ofrecen un hilo conductor de toda su producción
por encima de los aspectos anecdóticos, superficiales o extra-
artísticos.  Una  valoración  de  la  misma  por  debajo  de  sus
superficies temáticas y de sus virtualidades es susceptible, y
sólo ella nos permite rastrear una evolución preocupada por la
investigación material y por la enseñanza, siendo esto lo que
precisamente  la  convierte  en  una  gran  pintora,  muralista,
figurinista, etc. Todo su esfuerzo plástico estuvo abierto a
tres ámbitos básicos: la investigación tal y como ya hemos
señalado,  la  realidad  de  nuestra  vida  manifestada  en  la
introducción de materiales cotidianos en sus obras, así como
la proyección de sus investigaciones en la realidad pública a
través de sus cerámicas decoradas en colaboración con Pilar
Ruiz  Gopegui,  de  sus  figurines,  de  sus  diseños,  de  sus
carteles, murales, etc., y en la docencia basada en una alta
estima hacia su profesión, aunque ésta la consideremos de
naturaleza doble: primero estudió magisterio y dio clases en
su casa de latín, matemáticas, física y química. Cuando por
fin logró ser una artista reconocida, entre otras cosas por la
Beca  Francisco  Pradilla  tras  haber  aprendido  dibujo
publicitario con Manuel Bayo Marín y pintura con Joaquina
Zamora, incluido el figurinismo y decorados teatrales, dio
clases en su propia Escuela de Arte Aplicado en colaboración
con la profesora de corte y confección Pascuala Lobé y, más
tarde, en 1970, en compañía de Pilar Ruiz de Gopegui en el
Estudio-Taller Burglas.

La  radical  modernidad  de  María  Pilar  Burges  reside
precisamente en todo este completo periplo, es decir, sus
esfuerzos  plásticos  no  finalizaron  en  su  obra  sino  que
recorren todos los ámbitos en los que desarrolla su arte.
Nuestra misión es recuperar todos esos vasos comunicantes que
todavía circulan por alguno de sus alumnos, como una savia que
espera  su  turno  para  emergen  y  ocupar  el  lugar  que  le
corresponde  en  el  conocimiento  de  nuestro  entorno.  En
definitiva, su producción no se limita a las obras acabadas,
sino que agarra todo aquello que le circunda. Es de esta



manera cómo debemos entender su interés por los materiales
cercanos  al  collage  a  partir  de  su  elevada  consideración
profesional. Cuando expone sus obras junto con la cerámica que
decora  en  compañía  de  Pilar  Ruiz  de  Gopegui,  denomina  al
conjunto “obra total”, la misma que quisieron alcanzar grandes
representantes de las aspiraciones de la vanguardia histórica
como Fernand Léger trabajando el muralismo, tal y como apunta
en el catálogo María Luisa Grau Tello, aunque su sensibilidad
quizás  nos  recuerde  a  los  colores  simultáneos  de  Sonia
Delaunay  absorbiendo  muros,  objetos,  vehículos  (el  Citroën
B-25) y diseños textiles, o la disparidad material de Sophie
Taeuber,  los  textiles  y  decorados  teatrales  de  Alexandra
Exter, de Liubov Popova o Varvara Stepanova. Quizás el momento
que le tocó vivir no era el más propicio para este tipo de
empeños y talantes, una sociedad donde “todo estaba bien donde
estaba”, por ejemplo los cuadros en sus marcos y en los museos
para  que  su  distensión  no  afectase  a  las  actividades  más
elevadas de la economía y de la política. En cambio, todo esto
no impidió que su espíritu extensivo se aproximase al de sus
precedentes soviéticas. Ella, María Pilar, a pesar de no creer
que el género supusiese un condicionante a tener en cuenta en
el reconocimiento de la obra y de la carrera de un artista
plástico, -ni para bien ni para mal-, sí aportó una visión
femenina de los materiales y del mundo, contrapuesto a la
representación  mimética  de  la  masculinidad  aristotélica,
fordista  y  taylorista,  pues  es  en  su  desarrollo  donde  se
advierte el flujo plástico al que me refiero con insistencia.

Al lado de obras que responden a encargos profesionales, María
Pilar Burges desarrolló otras que, más que reservarlas para
sus  inquietudes  más  personales,  las  convertía  en  el
laboratorio  perfecto  para  el  estudio  de  los  materiales,
algunos de los cuales aplicó a sus encargos. Sin embargo, no
podemos pensar que el origen de estas investigaciones surge de
su  obra  personal.  Paralelos  a  sus  primeros  trabajos
pictóricos,  ella  tanteó  diferentes  lenguajes.  Se  conservan
algunos gouaches de principios de la década de 1950 en cierto



estilo  surrealizante  bajo  la  impronta  de  Dalí  y  José
Caballero, pero de la que ella, a pesar de sus cualidades
técnicas,  no  se  sentía  muy  orgullosa  por  encontrarlos
inmaduros. A pesar de haber conocido de niña y haber admirado
a Luis Buñuel, no le interesó el surrealismo como sistema de
interpretación del mundo. Ella creía contener el suyo propio,
aunque  éste  sí  recogía  ciertos  aspectos  derivados  de  la
concepción  cinematográfica  buñuelesca,  la  cual  hunde  sus
raíces en la obra grabada de Goya tal y como veremos más
adelante.  En  cualquier  caso,  su  cosmovisión  es  plástica,
mientras  que  el  surrealismo  es  dominado  por  la  poética
hegeliana.

En ese momento le inquietaba el inmovilismo de la enseñanza
artística  que  impedía  su  desarrollo  en  otros  ámbitos  que
afectan a la vida real de las personas. Fue ese espíritu
construido casi desde su niñez, el que la impulsó hacia la
búsqueda de una obra “total”, cuyo punto de partida debía ser
el material. Fue precisamente en el diseño de figurines para
espectáculos y para el teatro donde recurrió al empleo de
papeles recortados, así como de monedas y otros elementos
metálicos. Éstos no tenían un valor en sí mismos, eran una
manera de ubicar a los personajes en el espacio a través de
una relación de peso que, en el movimiento interpretativo de
los  actores  y  de  los  bailarines,  dibujaban  el  movimiento
kinésico  que  les  es  propio  y  los  define,  gracias  a  una
disciplina  como  el  figurinismo  donde,  en  contra  del  arte
convencional,  la  plástica  predecía  y  construía  nuevas
realidades que luego iban a ser materializadas, tal y como
siguió investigando y ampliando luego la figurinista Aurea
Plou desde los años setenta con el collage de transparencias,
nuevas calidades y facturas. La conclusión no podía ser más
radical: la pintura creaba su propia realidad a partir de un
gesto que queda materializado en el resultado solidificado.
Precisamente su tesis, presentada en la Facultad de Bellas
Artes de la Universidad Complutense de Madrid en mayo de 1996,
versó sobre el “proceso creador” desde su primera intención,



ampliando este interés a los condicionamientos “psicológicos”
y “sociales”.

Por  otro  lado,  en  su  propia  obra  conseguía  la  mejor
materialización,  la  simultánea,  de  toda  su  carrera
profesional, al encolar y enmarcar sobre una superficie de
madera artículos y documentos que la avalaban (La pajarita de
papel, 1962), tal y como hiciera curiosamente cincuenta años
antes con sus caricaturas quien se erigió en Aragón experto en
pajaritas:  Ramón  Acín.  En  ambos  casos,  el  espacio  fue
construido  por  un  devenir  personal,  “curricular”,  definido
cinematográficamente  por  unos  instantes  yuxtapuestos.  No
obstante,  la  diferencia  entre  los  dos  estriba  en  cierta
inversión que resume la historia del collage en su totalidad:
mientras Acín destruía los límites de la pintura a través de
realidades  extra-artísticas,  María  Pilar  Burges  creaba  una
realidad artística nueva formando materiales no artísticos. Su
arte es absorbente, constructivo, deseoso de presentarse para
revisar los valores establecidos, como el de los documentos
oficiales y el dinero, tal y como llevó a cabo en la década de
1970  en  sus  trípticos  denominados  por  ella  misma  bajo  la
categoría del “realismo situacional”.

Esta concepción cinematográfica de la superficie estructura su
Abrazo del mundo (1965), donde los recortes acumulados de
imágenes  fotográficas  son  contrarrestados  con  un  fondo  de
pintura,  tal  y  como  lo  practicaron  por  entonces  Ricardo
Santamaría  y  Román  Vallés,  en  su  caso  empleando  resinas
vegetales  caracterizadas  por  su  rápido  secado,  una  firma
propia de su trabajo con materiales reales. Éstos, así como
las imágenes fotográficas, construyendo un mismo espacio junto
con la pintura, la condicionan por sus diferentes pesos, al
tiempo que se desprenden de ellos para suspenderse en el nuevo
conjunto pictórico, una vez que la gravidez se ha transferido
a todo él. De momento la realidad extra-artística (de empleo
mecánico y encuentro azaroso) se define por su contraposición
con la pintura (de aplicación orgánica); en esto consiste su



revelación artística. A pesar de ello, poco a poco estos dos
ámbitos fueron fusionándose en la manifestación, sobre todo a
partir de una serie de estancias vacacionales entre 1968 y
1970  en  Canarias,  materializadas  en  obras  como  Recuerdo
volcánico (1971), en la que recurre a la arpillera para crear
facturas que, por su peso, condicionan las resinas de origen
vegetal. Con estas obras la realidad no artística comienza a
integrarse en la artística y en su concepción, bajo la misma
máscara orgánica de la virtualidad, ya que, aun siendo reales,
estas materias son recordadas tal y como este último título
advierte, para trascender la realidad física y ser producto o
solidificación de otra pensada. Se trata de un proceso de
reconciliación iniciado ya en obras como Fósil (1962) donde,
al no encontrar el amarillo deseado con el óleo, encoló mijo,
siendo éste ante todo un pigmento en su nueva adopción.

Con todo este bagaje experimental, María Pilar Buges adoptó
temáticamente objetos y papeles no artísticos para ofrecer un
nuevo valor sobre ellos, desde los elementos de producción
seriada como los tornillos y tuercas de Santos de la Era
Industrial (1967), que son singularizados en su atmósfera de
resina  vegetal,  e  igualados  a  los  documentos  oficiales  y
notariales, hasta el dinero mismo, encolado en Bufonadas y en
El Tríptico de Oro entre 1967 y 1974, lo que abre la puerta
del “realismo situacional”. El dinero es abordado en tanto que
símbolo  en  estado  puro,  sobre  todo  el  papel-moneda  (las
monedas metálicas conservan su peso en los tocados de los
bufones) al haber alejado su realidad material de su papel
simbólico de lo cuántico. Es esta capacidad la que va a ser
destruida por el entramado pictórico. Será atacada tal y como
ha  ocurrido  a  lo  largo  del  arte  del  siglo  XX  con  una
representativa nómina de artistas, desde Duchamp hasta Robert
Morris pasando antes por Manzoni, lo que involucra al arte con
su  contexto  público  tal  y  como  ha  sido  estudiado  por  el
profesor John Welchman. Los efectos psicológicos y sociales
son evidentes, y en buena medida se basan en un nuevo trompe
l’oeil  al  modo  cubista,  donde  el  ojo  se  siente  retado  y



engañado en un despertar de su conciencia y de su inocencia.
Las  corbatas  de  los  ejecutivos  usureros  del  capitalismo,
retoman las primeras lentejuelas doradas que Severini encoló
sobre sus bailarinas a finales de 1912 siguiendo la sugerencia
de su amigo Apollinaire, quien le citaba como precedente el
San Pedro Martir de la Pinacoteca de Brera (junto con San
Geminiano  en  el  Tríptico  Camerino),  donde  Carlo  Crivelli
ensambló  unas  llaves  reales  para  aumentar  el  efecto  del
escorzo.

De esta forma, Burges retomó la problemática de la pintura y
la  realidad,  y  reafirmó  el  poder  de  aquélla  para  otorgar
nuevos valores para nuestro conocimiento de la realidad, para
lo que no dudó en diseccionar la superficie en fragmentos
rectangulares  de  diferentes  intensidades  (también  en  los
componentes de los trípticos de manera plástico-narrativa), lo
que permite mostrar cinematográficamente (Basilisco, 1981) la
realidad a partir de un análisis espacial abordado desde sus
primeros collages, aunque este realismo nos remita antes a los
fogonazos de luz racional que muestran la evidencia absurda de
los caprichos de Goya, bajo una suspicacia crítica con la
realidad que le ha tocado vivir y que ha perdido todas las
grandes  oportunidades  que,  tecnológicamente,  han  desfilado
ante los rostros de la humanidad sin haber sabido más que
reproducir sus limitaciones físicas y económicas en vez de
superarlas (de ahí su entusiasmo ante los primeros “abrazos al
mundo” de Gagarin y John Glenn). Por todo esto, a Burges no le
costó en los ochenta asumir un tipo de figuración “pop”, un
cierto clima del pesimismo futurista “cyberpunk” y de amarga
cultura popular actual, que transforma los progresos de la
ciencia en chapuzas de salones trasnochados.

Su arte popular ya estaba contenido en sus collages y en su
exigente versatilidad, y esta misma realidad construye las
situaciones  que  ella  trabajó  plásticamente  sin  querer
reproducir nada. Su visión del arte es femenina porque es
constructiva y crítica, porque ha perseverado en sus intentos



por desvelar todas las alternativas posibles del conocimiento
por encima de las limitaciones de la representación, y todo
ello a través de la investigación y la enseñanza de su oficio,
al margen incluso de sus propias necesidades individuales.
Esperemos entonces que su legado “total y global” tenga la
acogida  que  merece  y  no  perdamos  ninguna  oportunidad
patrimonial  histórico-artística  más,  aunque,  tristemente,
antes  debamos  lamentar,  a  diferencia  de  otras  Comunidades
Autónomas,  la  ausencia  de  estructuras  fácticas  (o  de
voluntades administrativas) capaces para responder a estas-
nuestras necesidades histórico-culturales actuales. 

 

           


