
La pintura de José Orús como
narrativa emancipadora:

 
1. Introducción

La educación artística contemporánea atesora como uno de sus
principales  fines  en  la  actualidad,  la  formación  de  un
espíritu crítico en quienes la practican, así como una actitud
emancipadora ante las nuevas formas de manifestación de las
imágenes actuales. La convivencia en los mundos físicos y
digitales  (Martínez,  2018)  provoca  que  los  niños  y  niñas
tengan al alcance de la mano tanto su realidad cotidiana en el
mundo físico como, paralelamente, una realidad digital en las
pantallas. Las nuevas prácticas visuales, centradas en los
contenidos  de  entornos  digitales,  traen  al  frente  nuevas
formas de expresión y comunicación como son: los vídeos stop
motion, los cinemagraphs, los vídeos ASMR, los videojuegos,
los  selfies,  el  fenómeno  gif  o  los  memes  (Martín,  2018;
Revilla y Murillo, 2019) que, desde la educación artística,
deben ser objeto de estudio en los contextos formales de la
educación  y  también  en  los  no  formales;  puesto  que
instituciones museísticas y centros de arte desarrollan desde
hace tiempo una labor educativa en términos artísticos muy
interesante (Arriaga, 2008). Todo este tipo de imaginarios
arraigados en las nuevas tecnologías es abordado por múltiples
de los caminos y desbordamientos del arte contemporáneo y
tienen un reflejo en la vertiente social y educativa de las
entidades museísticas. En este sentido, los museos se han
vinculado  con  la  educación,  pero  la  manera  de  hacerlo  ha
evolucionado enormemente a lo largo del tiempo. Sin embargo,
el concepto de museo como recurso educativo, es decir, un
museo  al  servicio  del  público,  que  incluye  actividades

https://aacadigital.com/articulos/la-pintura-de-jose-orus-como-narrativa-emancipadora/
https://aacadigital.com/articulos/la-pintura-de-jose-orus-como-narrativa-emancipadora/


formativas,  diferentes  eventos  culturales,  así  como
publicaciones  informativas  entre  otras,  ha  tardado  siglos
desde sus inicios en desarrollarse en estos términos (Arriaga,
2011).

La evolución que han experimentado los museos ha pasado de
contener únicamente obras artísticas colgadas de sus paredes,
como  sucediese  durante  siglos  y  con  un  marcado  carácter
burgués,  a  ser  instituciones  modernas,  dinámicas  y
comprometidas con las sociedades donde se insertan. De sus
principales funciones en la actualidad destaca su vertiente
educativa, la cual ha cobrado especial protagonismo en el
último tiempo. Esta situación ha venido propiciada por dos
circunstancias que, aunque distintas, contribuyen a que esto
sea  así:  la  primera,  por  el  desacoplamiento  entre  arte
contemporáneo y público, gestado desde la segunda mitad del
siglo  XX,  hecho  que  hace  que  cada  vez  exista  una  mayor
necesidad de explicar las obras de arte y, en segundo lugar,
en la constante y reiterada pérdida de presencia en la escuela
de la educación artística (Aguirre, 2017 y Hernández 2000).
Estas dos cuestiones han cargado la balanza de la educación
artística  en  el  lado  de  las  propuestas  museísticas.  Así,
mientras que las prácticas de taller escolares se han limitado
a  la  producción  de  manualidades  y  a  la  re-producción  de
imágenes, se han descuidado otros aspectos como la estética,
la crítica, el patrimonio artístico y la propia historia del
arte. Si bien es cierto esto, también es cierto que esta
situación se acentúa cuando nos referimos a cuestiones de arte
contemporáneo. En este punto, la distancia entre educación y
arte aumenta, trabajando en muchos casos, únicamente obras
clásicas como señala Arriaga (2011) por el desconocimiento de
los  maestros  o  por  una  falta  de  formación  en  su  etapa
universitaria.

Como respuesta a esta carencia, las instituciones artísticas
han dirigido sus esfuerzos a solventar la brecha que se crea
entre arte contemporáneo y educación en los últimos años. Sin



embargo, y en otro sentido en la actualidad, la tarea de los
museos e instituciones de arte no se centra únicamente en la
interpretación y explicación de las obras de arte; es decir,
más allá de una interpretación de los objetos que no siempre
necesitan y se centran en la dualidad sujeto/objeto, el último
tiempo trae al frente la necesidad de considerar que las obras
de  arte  son  objetos  más  apropiadamente  encontrados  que
interpretados como señala Moxey (2015: 98). Considerando, en
este sentido, que las propiedades físicas de las imágenes –y
de las obras de arte- son tan importantes como sus funciones
sociales. Las obras nos acercan a una aproximación a lo real
más allá de las mediaciones del lenguaje. Superadas estas
equivalencias con el texto escrito, entra en juego un tipo de
agencia que, como estudia Gumbretch, tiene que ver con cierta
vida de las cosas más allá de las interpretaciones (Gumbretch,
2004; Moxey, 2015; Martínez, 2018).

La  intervención  de  los  museos  se  sitúa  en  una  educación
artística de los individuos alejada de lo que tradicionalmente
se estudia en la escuela, principalmente y más allá de lo
explicado, por la situación privilegiada de acceso a las obras
de  arte.  La  presencia  de  obras  de  arte  en  sus  fondos  y
colecciones  permite  una  experiencia  directa  y  una
experimentación  en  sus  aulas  de  arte.  Mientras,  en  las
escuelas, el conocimiento y acercamiento a las obras de arte
se  hace  desde  la  mediación  de  una  imagen  impresa,  o  una
pantalla. De ahí, que el valor que tiene la función educadora
de  los  museos  sea  objeto  de  estudio,  señalando  un  camino
interpretativo y de adecuación de las obras de arte en el
encuentro con las personas, a pesar, y como señalamos, de que
el  desplazamiento  hacia  las  dimensiones  prelingüísticas,
metalingüísticas o presenciales de la imagen no dibujan una
trayectoria clara ni lineal (Martínez, 2019: 29).

 

2. La educación artística como un saber propio dispuesto para
la emancipación de quienes la practican



Todas estas cuestiones anteriores deben ser abordadas por la
educación  artística  desde  sus  cuatro  disciplinas
epistemológicas. Según Clark, Day y Greer (1987) el estudio
del arte debería ser organizado de acuerdo a la estética, la
crítica, la historia y la práctica de taller, propiamente
dicha. En estas disciplinas se abordan la reflexión teórica
que existe en toda obra artística, el juicio con que debe ser
interpretado, su discurrir a lo largo de los siglos y las
maneras de hacer. Todo ello, de esta forma, abarca en su
vertiente teórica y práctica los distintos acercamientos a una
obra o una imagen, tanto desde la experiencia de la creación,
o la del propio espectador. Actualmente, se descuidan tres de
las cuatro disciplinas, quedando solo la práctica de taller en
una  versión  edulcorada  y  reducida  para  la  creación  de
manualidades  decorativas.  Desde  hace  algunas  décadas,  la
educación artística se entiende como un saber propio, asentado
en  las  cuatro  cuestiones  aludidas,  pero  sin  un  consenso
establecido  de  cómo  tratarlas  de  forma  compartida.  Sin
embargo,  y  mientras  tanto,  los  contenidos  visuales  se
multiplican, la educación formal continúa en la inacción y los
museos hacen por su cuenta lo que estiman oportuno. Son estos
últimos los que acompañan en el conocimiento y educación de lo
artístico, pero de forma unilateral y sin establecer un libro
de ruta claro. Son las direcciones de los departamentos de
didáctica de cada museo las que llevan a cabo el tipo de
educación  formativa  que  consideran  oportuno,  pero  sin
establecer una línea común en torno a qué enseñar fuera de
ellas. Los proyectos didácticos del Museo de Arte Moderno de
Nueva York (MoMA), pionero en este tipo de cuestiones, o del
lado español, ejemplos como el Museo Reina Sofía (MNCARS) o el
Centro de Investigación Altamira (MNCIA), han iniciado una
tradición que continúa en auge y sirve para nuevos museos y
centros que se incorporan a estas líneas de trabajo que, a
pesar de esto, no sin llegan a tener un reflejo claro en la
educación  formal,  ni  tampoco  en  una  visión  de  conjunto  y
consensuada  de  cómo  enseñar  a  los  futuros  docentes.  Como
señala  Aguirre  (2018:  8),  la  educación  artística  ha



experimentado  en  nuestro  país  uno  de  los  cambios  más
sorprendentes  de  los  últimos  decenios.  El  incremento  de
congresos, ponentes, investigadores y grupos de investigación
en  educación  artística,  así  como  las  nuevas  propuestas
educativas u otros enfoques metodológicos, no han contribuido,
sin embargo, a mejorar la situación de constante retroceso de
la educación artística en la escuela.

A pesar del panorama expuesto, y de las carencias que presenta
en su vertiente formal, las iniciativas de las instituciones
artísticas  y  museísticas  son  las  que  continúan  en  la
vanguardia educativa y señalan un camino ejemplarizante en
cuestiones didácticas. A través de esta educación, los sujetos
pueden comprender mucho mejor su entorno, no solo desde su
propia experiencia, sino desde la reflexión puesta en valor
que surge del análisis del mismo. Se trata de comprender los
distintos lenguajes visuales e incorporarlos como un verdadero
conocimiento en la época más visual de la cultura occidental.
La alfabetización es mucho más que una mera instrucción. La
transcendencia de lo visual y, en ello, de lo plástico, aúna a
través de la experiencia artística y la experiencia estética,
un modo de enfrentarnos y comprender el mundo. La educación
artística es mucho más que aprender a dibujar y pintar, en
este sentido, tiene que ver con el análisis de la cultura
actual, los procedimientos, la creación de las imágenes y
objetos,  de  las  estrategias  comunicativas  que  buscan,  en
definitiva, una emancipación del espectador en los propios
términos  visuales  (Rancière,  2014).  Según  Rancière  la
emancipación  comienza  cuando  se  vuelve  a  cuestionar  la
oposición entre mirar y actuar. Se produce cuando se comprende
que mirar es también una acción que confirma o que transforma
esta distribución de las posiciones. El espectador también
actúa, como el alumno o como el docto (Rancière, 2014: 18). El
propio  Marín  Viadel  señala  que  la  educación  artística
“incorpora  una  importante  carga  de  conceptos,  teorías  y
argumentos  que  permiten  comprender  y  dialogar  con  mayor
profundidad sobre los sentidos y significados de una gran



variedad  de  fenómenos  y  acontecimientos  visuales”  (Marín,
2003: 9).

Rancière  (2002)  señala  que  en  la  educación  es  necesario
generar escenarios de disenso que permitan reconfigurar nuevas
formas  de  participación  en  los  regímenes  de  lo  sensible
heredados.  Aquí  la  educación  artística  ostenta  un  lugar
privilegiado para la creación de ese tipo de escenarios y
declarar capaces a los, a priori, incapaces. La importancia de
reivindicar la educación artística, la cual atesora todavía
más sentido en la época de lo visual, puesto que, frente a
otras épocas anteriores, ésta se sitúa en el centro del ocio,
la publicidad, el márquetin, los videojuegos, los ordenadores
personales,  el  cine  o  la  televisión  y,  todo  ello,  es
interpretado en términos visuales. Este hecho, importante y
novedoso, reclama una mayor atención en las aulas de un tipo
de educación que integre el pensamiento del alumnado en el
análisis y crítica de lo visual que, como decimos, se sitúan
en el centro de cualquier tipo de aprendizaje en el contexto
contemporáneo.

Si bien es cierto esto, no es menos cierto que lo visual ha
transformado la manera de comprender la sociedad. Los cánones
estéticos, fundamentales para la industria publicitaria, así
como la creación de nuevas necesidades, tienen su origen en
los  contenidos  visuales.  Es  a  través  de  éstos,  cuando  el
espectador se siente seducido y por tanto, motivado en la
propia imagen. Este panorama, iniciado décadas anteriores, ya
desde  la  propia  gestación  de  la  sociedad  de  masas  (y  de
consumo) hace que debamos forzar la mirada como espectadores.
La educación en este contexto es fundamental y debe ocupar un
espacio privilegiado en las titulaciones de los Grados de
magisterio.

 

3. El Museo José Orús en el Centro Cultura Mariano Mesonada de
Utebo: El taller didáctico a propósito de la obra de José Orús



Inaugurado el 12 de noviembre del año 2000, el Centro Cultural
Mariano  Mesonada  ha  tenido  como  principal  función  estar
dedicado a los usos culturales cumpliendo, de este modo, el
propósito de la donante de la casa donde se ubica actualmente
el museo, Dña. Francisca Mesonada. La construcción del centro
cultural, obra del arquitecto Jesús Marco, fue galardonada con
el Premio Ricardo Magdalena de arquitectura en el año 2001.
Desde el año 2004, se alberga en este espacio el Museo Orús
que contiene una amplia y conservada colección de obras del
artista aragonés. Además, el propio centro cultural y de arte
potencia la formación artística con talleres monográficos y
especializados  en  pintura,  mosaico,  cerámica,  así  como
talleres experimentales como los que interesan en este texto.
Entre estos últimos han desatacado: el objeto ritual del arte
africano,  la  máscara  africana,  los  orígenes  del  cine,
papiroflexia,  los  inicios  del  arte,  el  arte  del  antiguo
Egipto, arte de la antigua Grecia y Roma, jugar con papel,
pintar  con  el  aire,  rangoli  pintar  la  simetría  y  el
equilibrio, las dos caras de Orús pintar con textura y luz,
experimentar la luz y el color en la materia con la obra del
pintor José Orús, la alegría de vivir en La danza de H.
Matisse,  mosaico  de  agua  y  color,  el  hierro  y  la  forma,
máscaras  el  rostro  de  los  espíritus  africanos,  máscaras
contemporáneas  de  Romuald  Hazoumè,  Munch-  arte,  emoción  y
emoticonos,  el  arte  de  jugar  creando  juguetes,  arte  y
astronomía a partir del reciclaje de botellas y ¿Reciclamos
con Cyrus Kabiru; cuál es tu papel?

El taller supone una toma de contacto con los rasgos de la
pintura  del  artista  José  Orús  (Zaragoza,  1931-2014),
experiencia cuyo interés se ve aumentado por el espacio en el
que se lleva a cabo, el Centro Cultural Mariano Mesonada-Museo
Orús  de  Utebo,  donde  se  encuentra  expuesta  una  parte
significativa  de  la  obra  del  artista.



José Orús. Sin título, 2010,
técnica mixta sobre tela, 73 x
116 cm, luz negra. Colección
particular. Fotografía de

Columna Villarroya.

Imagen tomada en el taller
impartido por Mercedes

Bueno. Fotografía: Mercedes
Bueno.

 

A nivel conceptual, se trabaja en el análisis in situ de la
vida y obra de José Orús expuesta de forma amplia en el propio
centro, a partir de su trayectoria artística, desarrollada en
el  informalismo  hasta  1960,  momento  en  el  que  comienza  a
trabajar  los  pigmentos  metálicos  que  le  permiten  la
experimentación  con  la  luz  negra  a  partir  de  1970.

El  taller  busca  la  implicación  de  los  visitantes  y  la
vinculación con la expresión de emociones a través de los
lenguajes plásticos, valorando las manifestaciones artísticas
como un elemento incluyente en la sociedad, al desarrollar la
capacidad de percepción, desde una metodología de taller. En
este sentido diferentes talleres han sido llevados a cabo por
profesionales  como  Beatriz  Ángulo  Aliacar,  Víctor  Murillo
Ligorred, Alfonso Revilla Carrasco, Nora Ramos Vallecillo, Ana
Cadena  González,  Daniel  Laliena  Cantero,  Isabel  Lapuente
Melendo y Mercedes Bueno Aladren.

Estos  talleres  dan  respuesta  a  la  programación  y  oferta
didáctica del Centro cultural Mariano Mesonada-Museo Orús, de



Utebo (Zaragoza), enmarcándose en el intento de potenciar la
formación artística de los visitantes.

 

4. Metodología

La impartición del taller de pintura en el ámbito museístico
de  la  educación  no  formal,  está  orientado  a  que  los
participantes  desarrollen  su  capacidad  de  percepción,
experimentación  e  interpretación,  aprendiendo  a  relacionar
color,  materia  y  luz,  como  base  estructural  de  una  parte
significativa de la obra del artista aragonés. Se ponen en
marcha tres dinámicas en las que se trabaja en la técnica de
creación de formas usuales en las obras de Orús sobre arena,
la técnica de uso de pintura fluorescente y, la creación de un
mural cooperativo que combina las anteriores.

Dentro  de  la  enseñanza  artística  el  modelo  clásico  y  más
repetido a lo largo de la historia, desde la época griega
hasta la actualidad, ha sido el del taller (Marín-Viadel,
1997). Con la aparición de las academias de arte renacentistas
se ensalzó la idea del aprendiz creador y no mero reproductor.
A comienzos de las primeras décadas del siglo XX la aparición
de movimientos artísticos que concibieron el arte como una
forma de expresión, donde no era necesaria la reproducción de
la realidad, rompió con la tradición academicista abriendo
nuevos caminos. Como ejemplo clave encontramos la academia de
la Bauhaus (1919) que puso el foco en el trabajo de taller
bajo la influencia del enfoque analítico. Es indudable que
este pensamiento revolucionó la enseñanza del arte y significó
un cambio de paradigma dentro del sistema educativo. Su idea
central fue la consideración de la educación artística como
instrumento  para  el  desarrollo  del  alumnado  como  persona
(Barragán, 1994). Se comenzó a considerar que las actividades
con  carácter  artístico  eran  una  herramienta  para  que  los
estudiantes comprendiesen su entorno y al mismo tiempo pudiera
satisfacer  sus  necesidades  y  así  motivar  su  desarrollo



personal y la creación de vínculos con el medio. El estudiante
era el centro de la construcción de su conocimiento y que lo
podía desarrollar a partir de la experimentación (Decroly,
2007).

Esta idea supuso un impulso fuerte al compromiso activo con la
experimentación, la metodología de taller y a las experiencias
de aprendizaje de primera mano y a aprender haciendo (Katz y
Chard, 2000). Se considera que no se tendría que hacer una
separación  entre  “el  saber”  y  “el  hacer”,  sino  que  el
aprendizaje  debía  estar  contextualizado,  dependiente  de  la
situación en la que se adquiere y utiliza. El aprendizaje se
debe  contextualizar,  debe  involucrar  actividad,  concepto  y
cultura.  Los  conceptos  no  son  entidades  independientes,
aprender a utilizar un concepto implica mucho más que tener en
cuenta un conjunto de reglas explícitas. Se debe tener en
cuenta  las  ocasiones  y  condiciones  en  que  se  usa,
relacionándolo con el contexto de las actividades en que cada
comunidad las utiliza, es decir, enmarcándolo desde el punto
de vista cultural.

En la actualidad la metodología del taller es una alternativa
cuyos  orígenes  a  nivel  didáctico  están  en  la  renovación
pedagógica de esta concepción de Escuela Activa, basándose en
experiencias  de  acción,  donde  la  manipulación  genera  el
aprendizaje. El “atelier” es el espacio donde se trabaja para
transformar  “un  objeto”  que  va  a  ser  utilizado,
desarrollándose como un espacio de reflexión y de acción en el
que se unifica la teoría y la práctica, el conocimiento y el
trabajo.

No existe una definición estática de la metodología de taller,
sin embargo, sus componentes nos acercan a la comprensión de
sus  implicaciones  didácticas.  Este  modelo  de  aprendizaje
abarca la socialización (Coll, 1996; Trujillo, 2016) y los
intercambios de aprendizajes a partir del trabajo en equipo en
pequeños grupos mixtos y heterogéneos.



A nivel metodológico, involucra a los participantes, lo que
les  permite  una  mejor  autogestión  de  su  aprendizaje.  Los
problemas que los talleres abordan no solo son de carácter
curricular,  sino  también  metodológico  y  motivador,  al
facilitar  el  interés  por  el  aprendizaje  y  mejorar  el
rendimiento  y  satisfacción.  A  partir  de  la  participación
activa,  la  experimentación  y  el  aprendizaje  funcional,  se
facilita la adquisición de competencias y la construcción de
aprendizajes transferibles.

A nivel didáctico implica que el usuario debe adquirir un rol
activo,  mientas  que  el  docente  desempeña  una  función
orientadora  y  de  asesoramiento,  proporcionando  experiencia,
información y recursos.  Tal y como plantean Vera y otros
(2013) el rol del profesor como agente de cambio incide en el
proceso de trasformación social, donde su compromiso es la
incorporación  de  experiencias  culturales  y  necesidades
sociales  en  la  docencia  e  investigación,  de  modo  que
transcienda más allá de la docencia al interactuar con la
comunidad.  Los  talleres  facilitan  la  presencia  de  otros
agentes de la comunidad educativa y del entorno social como lo
son las familias y consecuentemente, el hecho de hacerles
partícipes  les  hace  también  conocedores  y  críticos  de  la
función que desempeña el arte.

El taller es un espacio, tanto físico como conceptual que
favorece el intercambio de aprendizajes trabajando en equipo a
partir  de  grupos  heterogéneos,  permitiendo  a  los  usuarios
desde la materialización de los conceptos (Keding, 1979). El
método de trabajo utilizado fue cualitativo, incluyendo como
herramientas  de  documentación  la  observación  participante
etnográfica del trabajo de taller. Se optó por el método de
observación ya que los investigadores vivieron el fenómeno que
querían conocer. Se basa en la experiencia y la exploración de
primera  mano  sobre  un  escenario  social,  a  través  de  la
observación  participante  como  principal  estrategia  para
obtener información.



Como se deduce de las características del estudio cualitativo,
el investigador es el principal instrumento de observación,
recogida e interpretación de los datos. Como matiza Martínez-
Barragán  (2011),  cuando  se  utiliza  el  método  cualitativo
aplicado  al  estudio  del  campo  de  las  Bellas  Artes,  el
investigador  debe  estar  presente  en  el  proceso,  haciendo
explícita su existencia y siendo consciente de que su “yo” es
el instrumento principal de la investigación.

 

4.1. Diseño y desarrollo del taller

Nuestra propuesta de taller se plantean diferentes conceptos y
procedimientos asociados al artista José Orús y su obra desde
la educación plástica y visual, procurando que los asistentes
desarrollen su capacidad creadora al ofrecerles oportunidades
de  expresión  desde  la  manipulación  de  los  materiales
utilizados  infiriendo  su  uso  y  sus  posibilidades  (Torres,
2017).

En el taller, a nivel teórico, se plantea la obra de Orús con
el poder de transportarnos a diferentes mundos, donde, en la
pintura es tan significativo lo que vemos, como lo que no
vemos;  es  decir,  el  mundo  de  lo  oculto.  Para  ello  cada
visitante experimento lo matérico con arena a partir de los
trazados de formas geométricas del mundo artístico de Orús
como son los círculos o espirales quebradas.

Una vez los asistentes hubieron experimentado con la arena se
comenzó a trabajar con pinturas fluorescentes que pudieron ser
observadas con el ciclo de luz que instalado en la Sala donde
se encuentra a obra de Orús, que les permitía observar sus
trabajos sucesivamente con luz blanca y luz negra, pudiendo
percibir la viveza de los colores una vez se activaba el ciclo
de luz negra.

       Combinado las dos primeras partes se mezclaron la arena
con la pintura fluorescente para elaborar un mural colectivo a



partir de cuadrantes que les permitía trabajar en grupos, con
masas matéricas de colores que aplicaban al mural.

Trabajando con la arena.
Imagen tomada en el taller
impartido por Ana Cadena
González, Daniel Laliena
Cantero e Isabel Lapuente

Melendo.

Elaborando el mural colectivo.
Imagen tomada en el taller
impartido por Ana Cadena
González, Daniel Laliena
Cantero e Isabel Lapuente

Melendo.
 

 

Conclusiones

El  Centro  Cultural  Mariano  Mesonada-Museo  Orús,  acerca  al
artista José Orús desde la manipulación del color a través de
la  textura  y  la  luz  haciéndose  coparticipe  de  la
responsabilidad educativa de la sociedad en el contexto de la
enseñanza no formal, para permitir a los visitantes generar
sus propias conclusiones de la obra del artista aragonés,
desde la metodología de taller.

A través de la metodología de taller los visitantes realizan
un  aprendizaje  de  autorregulación  para  identificar  sus
dificultades de aproximación a la obra de José Orus y a partir
de  procedimientos  poder  superarlas  y  transformarlas  en



diálogos con la obra del pintor aragonés. Por medio de la
práctica del trabajo de taller los visitantes desarrollaron
tareas  de  aprendizaje  complejas,  como  la  construcción  de
significados  de  la  obra  artística,  lo  que  conllevó  la
retroalimentación  con  el  artista,  y  con  el  resto  de  los
participantes, en función de la experimentación entre el color
y la luz.


