
La  caligrafía  árabe  como
influencia  estética  en
ciertos  pintores
contemporáneos  libios  de  la
segunda mitad de siglo XX
La  caligrafía  árabe  o  islámica  ya  existía  antes  de  la
aparición del  Islam.  Su procedencia parece ser que deriva
del alfabeto Nabateo, si bien otras posturas, auspiciadas por
los estudiosos orientalistas Melik y Starky en 1963, defienden
la  procedencia  de  Siria,  todo  ello  sustentado  por  las
escrituras antiguas de Hisham Ben Mohamed Al Saeb  Al Kalabi,
entre otros y que  posteriormente copiaron especialistas como
Ibin Jaldun.

Con el surgimiento del Islam y el consiguiente conocimiento
del Corán, la escritura era de tipo consonántico, utilizada
primordialmente en la Meca y Medina durante la primera mitad
del siglo VII. Tenía 28 fonemas y se escribía de derecha a
izquierda. Con el transcurrir del tiempo la caligrafía ocupó
una posición muy especial en el arte del Islam, ya que está
estrechamente relacionada con la revelación coránica, de dos
maneras: primero, la palabra de Dios representa en la forma
del Corán el único testimonio de la revelación divina que,
aunque  fue  transmitida  oralmente  al  profeta,  después  fue
concretada y difundida por escrito por sus compañeros; y en
segundo lugar, esta revelación se califica a sí misma en el
Corán como una escritura armónica, que está guardada junto a
Dios en inmaculadas hojas, y que es bella e insuperable.

Hasta la llegada de Muhammad (Mahoma) la escritura arábiga,
escrita y oral entre la población árabe, no se convirtió  en
el principal canal de transmisión de la palabra de Dios,  por

https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/
https://aacadigital.com/articulos/la-caligrafia-arabe-como-influencia-estetica-en-ciertos-pintores-contemporaneos-libios-de-la-segunda-mitad-de-siglo-xx/


medio  de  su  libro  sagrado,  El  Corán.  Surgieron  copistas
encargados de realizar reproducciones del Libro Sagrado, pero
dándole un matiz artístico, esto es, recargándolos de adornos 
y  motivos  ornamentales.  Así  podemos  destacar  la  copia 
de  Ibn  al-Bawwab, realizada en Bagdad en el año 1001, y que
representa la copia más antigua conocida en estilo nasj .

Los calígrafos adquirieron una enorme importancia y, a través
de sus trabajos  ayudaron a extender y conocer la grafía
árabe, a la vez que transmitían la palabra de Dios por medio
del  Corán.  Asímismo  la  caligrafía  rápidamente  comenzó  a
extrapolarse a otros soportes, no sólo a libros, sino también
reproducciones  caligráficas  en  edificaciones,  cerámica,
monedas,  alfombras,  vidrio,  tejidos,  etc.  Tanto  para  el
calígrafo como para el lector, tales circunstancias dan a este
arte un carácter e importancia fuera de toda duda, ya que
principalmente  se  contextualizaba  la  escritura  al  ámbito
estrictamente religioso.

La caligrafía árabe evolucionó bajo el dominio Abasí hacia
diversos estilos de escritura. Fuentes históricas y literarias
consideran a Ibn Muqla  como el exponente principal en la
historia del arte caligráfico como estilo. Gracias a este
calígrafo en la época del califato Magmun se desarrollaron
hasta 21 estilos de caligrafía.

A principios del siglo XX la caligrafía era una actividad
relacionada con el trabajo y quehaceres de los funcionarios,
si bien, en las escuelas coránicas se impartían clases de
caligrafía.  Ahora  bien,  no  podemos  decir  que  existiesen
escuelas dedicadas específicamente a impartir la disciplina de
la  caligrafía.  En  estos  primeros  años  del  siglo  XX  la
población no disponía de escritos ni libros en lenguaje y
caligrafía árabe editados en Libia. Por esta razón muchos
estudiantes  libios  iban  a  El  Cairo  a  realizar  carreras
superiores en ciencias del Islam pues  este país poseía un
nivel más avanzado en esta materia que el resto de los países
Árabes y la licenciatura de estos estudios gozaba de mucho



prestigio. Según la investigadora Asma Al-Usta, en 1921 se
elaboró  por  primera  vez  un  libro  para  niños  titulado  “El
dibujo  árabe”  para  la  escuela  Erfan.  También  esta  autora
comprobó que el Ministerio de Asuntos Africanos- Italianos
editó el libro “Hacia la Vida” donde se recogía las letras
árabes. El autor fue el profesor Mohamed Kamel, investigador
en las escuelas árabes italianas.  La visión de la caligrafía
en  Libia  a  lo  largo  de  la  historia  siempre  ha  estado
íntimamente ligada a los enseñanza del Corán, puesto que los
alumnos  desde  su  infancia  solían  acudir  a  los  escuelas
coránicas con una tabla de madera, donde escribían con tinta
elaborada rudimentariamente con lana de cordero carbonizada y
con unas plumas de caña las aleyas que tenían que memorizar.

La caligrafía jugaba un papel fundamental para la transmisión
del sentido espiritual del Corán. La considerada importancia
de  este  trabajo  de  reproducir  textos  escritos  coránicos,
requería una grafía nítida, con un moldeado acorde con el
mensaje que transmitía, debía suponer un arte con efectos
estéticos indescriptibles recordando el antiguo esplendor del
Islam donde la espiritualidad y la religiosidad constituían la
sabia  de  la  vida  de  la  sociedad  musulmana  en  todas  sus
facetas. Creo que por estas razones, la caligrafía coránica
estaba presente en todas las casas libias, en otras formas
artísticas,  pero  no  tenía  tanta  importancia  como  forma
entrañable y religiosa. Aún hoy día el arte de la caligrafía
constituye  la  manifestación  plástica  más  cercana  a  la
población,  que  está  presente  tanto  a  nivel  particular
(domicilios y viviendas) como a nivel global (entornos de
trabajo,  oficinas,  hoteles,  hospitales…).  Este  modo  de
expresión ayuda a establecer la idiosincrasia cultural árabe y
musulmana, otorgando un halo espiritual coránico. Ahora bien,
desde una perspectiva occidental, la estética de la caligrafía
árabe es meramente artística y cultural, y por tanto, sus
autores, los calígrafos, son auténticos hacedores del arte,
visión está cada vez más arraigada en el mundo árabe.



Como  queda  dicho,  debido  a  la  ausencia  de  escuelas  de
caligrafía en Libia al margen de las escuelas coránicas que
impartían estas enseñanzas, las personas que querían estudiar
la ciencia Coránica y la caligrafía solían emigrar a Egipto a
estudiar  en  las  escuelas  de  Enseñanza  Superior  Religiosa
Coránica, la llamada mezquita de Al Azahar al Sharif, de la
cual salía con una especialización en temas religiosos a la
vez de adquirir un gran dominio de la caligrafía. A su vuelta
al  país,  algunos  de  ellos  se  dedicaban  a  las  enseñanzas
religiosas o materias científicas.

Entre los calígrafos más destacados antes de la ocupación
italiana según Asma Al- Ustad en 1936 tenemos al calígrafo
Emhemed Mohamed Al Baji que trabajó como escriba en un juzgado
de Trípoli. También trabajó como profesor de caligrafía y su
trabajo se puede encontrar en las mezquitas Al-Magaraba (Los
Magrebís) y Aldarus (mezquita de las Escaleras en Trípoli).
También destacamos Ismael Al Amir, Hasan Anabulsi, Qamar Al-
Zaman al Andalusí, entre otros. Tras la independencia de Libia
contamos con Taufiq Ben Hamuda, Husni Fauzi Al-Amir, Jalil Al-
Turqi, entre otros.

Debemos destacar al calígrafo Abu Baker Sasi Al-Magrubi al que
se  le  considera  como  el  padre  de  los  calígrafos  libios.
Estudioso  del  Corán  desde  su  infancia,  nació  en  1917  en
Trípoli. Comenzó a memorizar el Corán con 16 años.

Fue el primero en obtener el titulo de calígrafo profesional
en el Cairo en 1935. En el mismo año se matriculó en la
mezquita  de  Al  Azahar  al  Sharif   hasta  1943.  También  se
matriculó en la Escuela Real de la Caligrafía en la calle Rey
Faruq de El Cairo. En esta cuidad se hizo famoso por su apoyo
a la escuela real de escritura del Cairo, donde estableció
vínculos con los más reconocidos calígrafos de la época como
su  profesor  Saíd  Ibrahim,  y  Sabri  El  Amir  el  caligráfico
personal del rey Faruq, y Mohamed Garib Al- Arabe y Al-Sheij 
Abd Algani Aqur, entre otros.



De vuelta a Libia, se incorpora para enseñar caligrafía en
muchas escuelas de secundaria y recitar el Corán por la radio.
En 1966 fue presidente del Departamento del  Corán en el Canal
de Radiotelevisión de Libia. En el año 1976 fundó el primer el
Instituto  de  Caligrafía  Árabe  (Ibn-Mukla)  y  personalmente
dirigía las asignaturas de estilística caligráfica. Durante
estos años el Gobierno le encargó escribir el Corán de manera
manuscrita.

Se rodeó de una serie de alumnos discípulos que admiraban su
personalidad y la caligrafía y que fueron muy influidos por
Abu Baker, entre los que podemos destacar: Mohamed Al- Naas,
Mohamed Bnoon, Ibrahim Al-Musarati, Ali Erhil y el calígrafo
Al-Sheij Mahfuz Al-Bueshi.

Otro  de  los  grandes  calígrafos  es  Sabri  Fauzi  Al-Amir
(1924-1965) en Trípoli. Su padre era profesor de lengua árabe
y esta circunstancia le estimuló para aprender la técnica de
la caligrafía hasta que abrió un local donde trabaja como
calígrafo en 1949 en la calle Mizran en Trípoli. Más tarde se
dedica  junto  a  otros  calígrafos  a  elaborar  tarjetas  de
felicitaciones  de  gran  interés  artístico  por  sus  bellos
trazados caligráficos.

En los años 50 se dedica a la enseñanza y trabajó en la
escuela “La Casa de los Profesores” destinada a preparar a
futuros profesores de caligrafía. Es el primer calígrafo que
diseñó cuadernos de caligrafía para el aprendizaje de este
arte,  destinado  a  estudiantes  de  primaria.  En  1950  le
encargaron  escribir  el  Corán  pero  por  circunstancias
desconocidas,  no  se  publicó.

Por lo que respecta a Mahfuz Al Bueshi fue el fundador de la
Casa de la Caligrafía Árabe en Manarat Al Mizan en Trípoli.
Alumno  del  maestro   calígrafo  turco  Hasam   Yalabi.,  se
licenció en 1997 en Estambul. Su escritura era fuerte y tensa,
usando estilo Tulth principalmente.



A partir de estos fundamentos fue desarrollándose no sólo la
caligrafía árabe en Libia, sino también su influencia cultural
en  múltiples  aspectos,  como  en  el  resto  de  países  de  su
entorno. El interés por la escritura constituye uno de los
rasgos  fundamentales  de  la  cultura  islámica,  llegándose  a
convertir en uno de los principales elementos decorativos de
arte. La caligrafía Jaat en árabe con el paso del tiempo ha
alcanzado un enorme prestigio. No existen reglas particulares
que encaucen la manera de reproducir la caligrafía dentro del
ámbito artístico. Para los pintores que utilizan la caligrafía
islámica, esta supone un arte visual que utiliza las fuentes
tipográficas árabes usadas en el Libro Sagrado, pero que ellos
la exportan a otros usos artísticos fuera del tema religioso.
Así los pintores entienden la caligrafía como una expresión
abstracta en donde la letra árabe le sirve de soporte en sus
composiciones artísticas.

A finales del siglo XIX en los países árabes y musulmanes se
experimentó una serie de cambios que afectaron al mundo del
arte. La importación desde Occidente de técnicas, materiales y
tradiciones  pictóricas  provocó  un  cambio  en  los  cánones
artísticos  de  la  sociedad  musulmana.  Por  otro  lado,  los
maestros del arte recogieron esta herencia para aplicarla a
sus obras si bien respetaron sus tradiciones y maneras de ver
y expresar su cultura islámica, tal y como podemos apreciarlo
en las reproducciones caligráficas.

A  partir  de  los  años  70  se  separaron  los  calígrafos
artesanales  de  aquellos  que  interpretaban  la  letra  árabe,
desde  un concepto plástico libre. No quiero decir que haya
existido una ruptura ante ambas tendencias, en todo caso, una
valoración distinta que tiene en origen las mismas fuentes; de
alguna manera los pintores que interpretaron creativamente la
caligrafía estuvieron ligados e influidos por los principales
maestros clásicos. Gracias a estos últimos difundieron por
todo el territorio libio, la caligrafía aprendida en Egipto y
en otros países. Fundaron escuelas de enseñanza siguiendo unos



sistemas  o  patrones,  así  como  profundas  bases  técnicas
adquiridas  en  sus  largos  años  de  aprendizaje;  y  que  se
traducen  en  la  enseñanza  de  temas  religiosos,  poesía,
refranes, entre otras temáticas. En realidad, su aportación
sólo se ciñó a estos aspectos, pero, desde un punto de vista
estético y plástico, no han aportado nada al enriquecimiento
pictórico.  No  obstante,  cabe  reseñar  que  los  pintores
contemporáneos libios han focalizado la letra como un elemento
fundamental en sus creaciones, tal y como queda reflejado en
el  pintor Ali Omar Ermes y otros contemporáneos suyos, que
introdujeron las fuentes de la caligrafía como forma estética.
Desarrollaron su nivel expresivo y concibieron la plástica
resultante  con  un  talante  más  individualista  y  no  sólo
religioso. En su simbolismo mediante la semántica del lenguaje
se puede apreciar una doble lectura, cuyo espectador viaja al
pasado y al tiempo presente.

En la pintura contemporánea libia la expresión a través de la
caligrafía  se  realiza  debido  a  la  belleza  del  trazo
compositivo caligráfico, sin tener en cuenta otros motivos
subliminales o ideológicos. Muchos de los profesionales de la
pintura basan su obra en la utilización de este recurso, sin
que ello signifique que no realicen composiciones figurativas.
Las fuentes en las que se inspiraban los pintores a la hora de
realizar sus trabajos pictóricos basándose en la tipografía
árabe debido a la belleza que rezumaba, eran textos coránicos
literales, poesía, concepciones sufís, etc.

A continuación vamos a seleccionar una serie de artistas que
corroboran lo manifestado hasta ahora. Entre los pintores más
destacados tenemos: Ali Ermes, Umar al Grayani, Eskander el
Sokni, Altaher Almagrubi, Ali Al Abani, Landa Erueha, Fatma
Abujshem.

Ali Omar Ermes es un artista libio internacional. Sus obras se
basan principalmente en las formas de las letras árabes como
apreciamos en las imágenes siguientes, obras que se inspiran
en los estilos kufi antiguo y moderno y nasj principalmente.



Sus  obras  presentan  diversos  formatos,  llegando  incluso  a
alcanzar los 5 metros de largo. Normalmente plasma su obra con
pinceladas grandes para generar la letra bajo un fondo con
citas literarias poéticas  del mundo árabe e islámico, poesía
en prosa, todo ello para reflejar los principales valores
humanos,  esto  es,  la  justicia  social,  la  paz,  derechos
humanos, protección del medio ambiente, etc.

Su obra se caracteriza por tomar la escritura árabe como tema
de sus trabajos y dinamizar las formas caligráficas, creando a
menudo  con  capas  de  significados  adicionales  inscripciones
poéticas. El siguiente cuadro titulado “Shadda”, representa un
símbolo directo con un gesto impregnado de significado, que en
su  caso  es  espiritual,  como  una  expresión  escrita  de  la
revelación coránica. El artista nos muestra un lenguaje visual
a través de la caligrafía árabe, consiguiendo una sensación de
vitalidad  y  dinamismo  que  logra  proyectar  el  mensaje  del
cuadro hacia los observadores tanto versados en la lengua
árabe como los que no.

En sus obras apreciamos cómo el autor trata a la caligrafía
como una forma de ocupación dentro del espacio pictórico.
Compone entendiendo las características de la escritura en un
contexto de reflexión poética. La línea recta, la curva, el
color, la textura y la proporción, que si bien se originan de
los estilos Kufico y Nasaj donde relaciona la forma sólida con
otro  tipos  más  etéreos-  adopta  una  nueva  identidad  en  el
contexto plástico del tema.  Un simbolismo que encuentra en la
semántica del lenguaje una doble lectura y cuyo espectador
viaja al pasado y el presente del tiempo. Ermes celebra las
cualidades rítmicas del lenguaje. Se perfecciona con valentía
contorneando letras árabes con las formas sólidas donde la
letra  toma  cuerpo,  yuxtaponiendo  con  delicados  textos
detallados. Este trabajo, conducido por el barrido de la forma
central, está animado por las inscripciones más pequeñas que
incluyen líneas de la poesía árabe. Interesado en la relación
entre la literatura y la pintura, Ermes a menudo cita la



poesía  y   sus  fuentes,  en  sus  obras,  conectando  así  sus
imágenes con grandes discursos.

En  los  trabajos  expuestos,  especialmente  el  cuadro
titulado Kaf (inspirado  por el Kufi antiguo) en negrita,
acompañado de una inscripción de un fragmento del poema deC.
Abbasid califa Al-Mansur (745-775 d.C.), con observaciones y
percepciones sobre la injusticia de la sociedad,  usa el guión
magrebí, el guión característico del norte de África.

Ali O. Ermes, Ramyaton
Khalifah. Acrílico sobre papel
verjurado sobre lienzo . 153 x

122 cm. 2003

Ali Omar Ermes. La  letra kaf.
Tinta sobre papel. 2005. UK

 

En  el  caso  del  pintor  Altaher  Al-Magrubi,  dicho  artista
establece  unos  principios  de  relación  entre  caligrafía  y
pintura más ponderada que la obra analizada anteriormente. Su
apego a la escritura árabe es evidente, pero subordinada a una
visión plástica, donde la forma y el color parten de una



interpretación  del  natural.  Sus  textos  nos  recuerdan   la
filosofía de los sofistas, ya que contrasta letras y recursos
pictóricos a la vez que posiciona la mayoría de los artistas
contemplados de este capitulo, en un plano simbolista de la
realidad. En los siguientes trabajos observaremos algunas de
sus obras intentando configurar unas unidades equilibradas con
un entorno admirado.

Otros artistas que juegan con las letras como pieza clave de
sus  obras  pictóricas,  y  que  utilizan  las  fuentes  de  la
caligrafía  como  forma  estética,  desarrollando  su  nivel
 expresivo, entienden la plástica resultante con un talento
más individualista y no con una espiritualidad religiosa, tal
y como lo demuestran los pintores Ali Abani, Omar Al Garyaniy
Askndr Esoukni, los cuales celebran las cualidades rítmicas
del lenguaje de la caligrafía, pero sin olvidarse de las bases
de los estilos caligráficos (como el Nasj y Thulth), si bien
se  alejan  del  significado  ortodoxo  del  término,  e
introduciendo la figura de la letra en un espacio plástico
formando un  entramado, pero sin que ello merme el orden  en
cuanto  a   la   disposición  de  loselementos  del  cuadro,
apoyándose  en  la  fuerza  que  genera  la  letra  árabe  y  su
concepción estética.

Ali Abani. Escritura  árabe.
Acrílico sobre tela.  70×100.

1993. Tripoli

Omar Al- Gariani. Letras
árabes. Acrílico sobre tela. 

70×100. Trípoli
 



 

Por su parte, Askndr Esoukni usa contornos que recuerdan la
caligrafía árabe que sin embargo no son letras propiamente
dichas,  rompiendo  todos  los  significados.  Crea  formas  de
contenido  geométrico  como  pirámides  y  cuadrados.  Otros
artistas contemporáneos inmersos en esta corriente son Califa
Al-Tunsi  y  Salah  Al-Sharda.  El  primero  está  atento  a  una
tradición libre en cuanto a la forma de usar las letras árabes
en sus composiciones plásticas, pero es muy difícil separarla
del  significado  religioso  como  el  cuadro  que  mostramos  a
continuación,  en  donde  se  representa  una  frase  coránica
intentando  separar  las  frases  entre  sí.  Este  trabajo,  de
pinceladas abiertas y expresivas, nos recuerda  influencias
occidentales. El interés de este artista reside en la relación
existente entre la caligrafía y el Corán, dando al conjunto un
sentido expresionista que nos sumerge en una controversia o
dinámica especial.



Esoukni. Qart Afriqui. Óleo y
tinta sobre cuero  

.150×150.1984.Trípoli.

Salah Al-Sharda. Besm Alah
Alrahman Alrahem.

Estilo Tagra encima del
nombre de dios

ALLAH kufi geométrico
moderno. Acrílico y espray
sobre tela. 100×80 cm.
2000-2003. Trípoli

Con respecto a Salah Al-Sharda, este pintor coge los estilos
literalmente y realiza una composición a modo de collage. En
el siguiente cuadro, observamos al frente o primer plano la
palabra ALLAH “Dios” con estilo Tugra, de influencia turca, y
tres barras verdes y un círculo realizado en estilo Kúfico. El
conjunto tiene un carácter simbólico.

Tras la apertura de la Facultad de Bellas Artes a finales de
los 80, se licenciaron generaciones de artista muy influidos
por el Departamento de Diseño y Ornamentación y también los
Departamentos de Artes Plásticas, que utilizaron la caligrafía
como medio de expresión .Entre éstos podemos destacar las
artistas Landa Eruehay  Fatima Abu-Ksheim.

Ambas  se  hicieron  muy  conocidas  en  el  entorno  de  Trípoli
gracias a sus trabajos y exposiciones, siendo ambas de las
primeras mujeres especializadas en el arte caligráfico, como 
demostraron en la exposición colectiva titulada “QUARTES” en
la Casa del Arte.

Fatma Abu Khsheim construye su obra a través de una clara
relación con la caligrafía, la letra “Sin” con estilo Kufico y
se  convierte  en  forma  geométrica,  que  a  modo  de  muro  se
dispone sobre la superficie. El signo gramatical adquiere una
mera definición, es plano y volumen, color y luz. Los ritmos
rectilíneos  y  curvilíneos  articulan  una  arquitectura  de
notable interés plástico.



Fatma Abu Kasheim Letra “Sin”
Acrílico sobre papel. Trípoli

Landa Erueha Curtains of
Fire. Gouache on Paper35 x 50

cm  1996/1997.
Landa  Erueha  plasma  en  su  obra,  simbologías  caligráficas
inspiradas en los estilos kufi y nasj tal y como podemos verlo
en los cuadros titulado “Cortina de Fuego” donde introduce
letras  sueltas  incorporándolas  con  contenido  poético  que
reflejan a su vez, conceptos estéticos más allá del propio
 significado  gramatical.  En  la  obra  siguiente  titulada
“Memoria de la Primavera” apreciamos el estilo kufico a través
de  una  serie  de  ejes  verticales  donde  se  introducen  las
letras. En toda su producción pretende que la caligrafía ocupe
el  espacio  plástico,  dándole  importancia  a  su  estética  y
despegándose de todos los significados literales.

En mi opinión el  arte islámico a principios del siglo XX, la
influencia  es  mucho  más  directa  y  fructífera  que   otras
tendencia  de  las  artes  en  Libia  (principalmente  en
arquitectura, ornamentación, tapices y caligrafía…), debido al
apoyo conseguido por el imperio otomano, que estaba interesado
en divulgar las fuentes artísticas e islámicas, en unos países



donde la religión, la cultura y la política están íntimamente
relacionadas; al contrario de lo que ocurre en el occidente
actual. De esta forma, se puede apreciar que la producción
estético-plástica  libia  está  empapada  directa  o
subliminalmente,  de  la  tradición  místico-religiosa.

En el momento actual, el arte en Libia busca e indaga por
establecer las genuinas señas de identidad de nuestro pueblo,
a través de sus manifestaciones estético- plásticas, aportando
desde  sus  raíces  islámicas  y  cultura  tradicional,  a  la
contemporánea pintura libia, un sutil equilibrio entre las dos
concepciones mencionadas. Es cierto que ello ha supuesto para
el artista   libio   una   motivación   importantísima,  
arraigada   en   sus   vivencias   autóctonas,implicándose en
potenciar su propia idiosincrasia. Recordemos como ejemplo la
importancia de la caligrafía para el espíritu creador libio,
que,  a  la  vez  que  se  incorpora  al  lenguaje  pictórico,
constituye un punto de la relación íntima entre el pintor y su
pensamiento.


