
Germán Díez: Gentes Guernika
Global
Según  nos  cuenta  Brassaï  en  sus  Conversaciones  con
Picasso, cuando recién ocupada la ciudad de París los
nazis entraron en el taller del maestro malagueño y
descubrieron la enorme tela del Guernika, uno de ellos
le preguntó quién lo había hecho, a lo que él contesto:
“vosotros”. Ésta anécdota que en apariencia tan sólo
refleja  las  constantes  inquietudes  sociales  y
antibelicistas  del  pintor,  también  desvela  ciertas
actitudes creativas. Éstas resultan más evidentes quizás
con su cabeza de toro realizada en 1947 con dos piezas
de bicicleta ensambladas en función de su formalismo,
dado que ella nos muestra la concepción particular del
“ready-made”  picassiano  y  uno  de  sus  secretos  menos
removidos junto con la herencia iconográfica y creativa
que recibió de Alfred Jarry y que, sin duda, se debe a
esta misma aquella a la que nos referimos: el haberse
situado entre la elección de los modelos y la creación
formal,  es  decir,  su  capacidad  para  apropiarse
formalmente de los objetos y modelos preexistentes sin
perder  sus  significados  y  valores  previos.  Sólo  así
podemos  entender  sus  collages,  dado  que,  sin  el
desarrolló  que  les  propició  a  partir  de  los
descubrimientos de su colega Braque en septiembre de
1912,  jamás  hubiera  alcanzado  el  papier-collé  su
dimensión durante los años siguientes más allá de lo
meramente formal.   

https://aacadigital.com/articulos/german-diez-gentes-guernika-global/
https://aacadigital.com/articulos/german-diez-gentes-guernika-global/


            Este juego de firmas y responsabilidades
creativas  a  las  que  nos  tuvieron  tan  acostumbrados
Duchamp y Picabia en los años dadaístas y que sin duda
Picasso debió atender con curiosidad y humor a pesar de
su constante silencio al respecto (debemos reconsiderar
por  ello  su  amistad  con  el  proto-dadaísta  mexicano
Marius de Zayas), siempre mostró con este último su
trascendencia social de manera más efectiva que con sus
competidores vanguardistas y antiguos miembros del grupo
de Puteaux y de la Section d’Or, y eso a pesar de
haberla  mantenido  disimuladamente  hasta  desvelarse
definitivamente con su adhesión al Partido Comunista
Francés en octubre de 1944, ahí donde se reunió con
muchos de sus antiguos camaradas como Louis Aragon o
Paul Éluard. No obstante, Patricia Leighten ha señalado
con perspicacia cómo muchos de los recortes empleados en
sus papiers-collés cubistas de 1912-1914 provienen de
noticias de prensa sobre la Guerra de los Balcanes, lo
que  ha  permitido  a  esta  historiadora  rastrear  su
simpatía por el anarquismo en su juventud desde sus años
bohemios en Barcelona hasta sus amistades en París con
Alfred Jarry y otros simbolistas franceses próximos e
interesados por la revolución contra la representación
política homónima de la mimesis pictórica. Luego, ya
conocemos su proximidad al grupo surrealista de Breton
(la misma que quizás hizo vencer su balanza particular
hacia el comunismo político), su compromiso con la causa



española  durante  la  Guerra  Civil,  y  su  actitud
comprometida  durante  la  ocupación  nazi.

  

            En este sentido, Germán Díez (La Almunia de
Doña Godina, 1965) ha realizado un peculiar homenaje al
Guernika de Picasso en la galería Bono Art de Otley,
localidad próxima a Leeds y perteneciente al condado de
Yorkshire  de  Inglaterra.  Con  él  indaga  en  las
implicaciones formales de las autorías con el fin de
reivindicar  la  actualidad  de  esta  obra  magna  y  su
verdadera trascendencia universal frente a las diversas
pretensiones  de  apropiación  por  parte  de  algunos
sectores,  sobre  todo  políticos,  lo  que  amenaza  con
sesgar toda su amplitud. La actualidad que los expertos
elegidos y los medios definen como “globalización” y que
no es más que el dominio definitivo del mercado sobre la
superficie terrestre a modo de polución abstracta capaz
de matar de hambre a la mayoría de su población humana -
esto  es,  la  progresiva  y  enfermiza  concentración  de
capital  en  muy  pocas  manos-,  y  nunca  jamás  la
realización utópica de una única civilización planetaria
basada en la organización social, el apoyo mutuo y el
progreso real, exige una relectura de esta obra cumbre
del siglo XX, sobre todo ahora que sabemos que los 50
años de lo que hemos llamado “sociedad del bienestar”,
ganada a base de las reivindicaciones de aquellos que
entregaron sus vidas a la lucha por una sociedad más



justa, y otorgada por el mercado y sus oligarcas a
regañadientes y con desprecio, no ha sido más que un
señuelo, la cocción de un enorme pastel que todos hemos
pagado  con  nuestro  sudor  y  que  ahora  ellos  están
dispuestos a comprar a bajos precios, desde la vieja
Rusia hasta el Mediterráneo. Este desengaño nos muestra
cómo la sociedad del bienestar no ha sido para Europa
más que el “sueño americano” del consumo. Frente a todo
esto, Germán Díez ha sido capaz de desvelar lo que tiene
de  común  la  expropiación  que  vive  actualmente  la
sociedad y los bombardeos infames sobre la población
civil  por  parte  de  la  Legión  Cóndor.  Para  ello  ha
rescatado su estilo expresionista y “solanista” de sus
años ochenta (en sus años de actividad dentro del grupo
Somatén Albano), pero no sin adaptarlo antes a estos
nuevos  objetivos  y  a  este  homenaje  al  Guernika  de
Picasso que, en función de lo dicho en los primeros
párrafos de este artículo, estriba entre la materia (las
victimas),  la  forma  (el  terror)  y  la  autoría  (el
artista, los asesinos) que compromete de manera directa,
más  que  a  la  creación  material  y  formal  –la  cual
podríamos decir que se conforma sola ante el horror-, a
la  elección  de  los  materiales  y  de  las  formas
precisamente.

            Si según Picasso los asesinos (que
cobardemente matan desde la lejanía y sin ensuciarse la
manos. Recordemos cómo el mismísimo Himmler vomitó al
presenciar  un  fusilamiento  masivo  en  un  campo  de
concentración polaco, lo que le condujo a proponer las



cámaras de gas como una solución más rápida, económica y
“limpia”)  arrebatan  la  autoría  al  artista  -
tradicionalmente entendida-, a éste sólo le queda la
elección. Según esto Germán Díez, como es ya tradicional
en  el  arte  contemporáneo,  revisa  y  relee  la  propia
historia  del  arte.  Calca  y  copia  sus  iconos  ya
mundialmente reconocibles, para limitar su intervención
a la elección y a la fragmentación, no sólo de las
formas guernikianas como ya hiciera el grupo Crónica en
su momento, sino también del material que, en lenguaje
expresionista,  él  mismo  ha  querido  confeccionar
pacientemente, de un modo próximo a la penitencia del
estilita  que  destina  su  vida  para  la  redención  del
mundo. Se trata de pequeñas figuras de caras sufrientes,
cercanas a las contorsiones de las facies de las figuras
que soportan los laterales de ciertos retablos españoles
de  los  siglos  XVI  y  XVII,  y  que  asemejan  la  obra
presentada recientemente por Germán Díez a un conjunto
religioso.  

                                                             

                     

            Los rostros son los que se van a yuxtaponer
para definir los trazos y las formas de este nuevo
Guernika del siglo XXI –sin abandonar nunca su humildad,
la misma que demuestra el juego de autorías-, en función
de  las  distancias  que  aumentan  y  decrecen



progresivamente hasta ofrecer el color neutro a partir
del propio tono de las figuras. Éstos establecen una
nueva complicidad con la obra de Picasso al limitarse al
blanco y al negro, quizás los mismos que en 1936 dieron
a conocer al mundo entero lo ocurrido en la localidad
vasca a través de los medios de información. Esta manera
de tratar el material a modo de fractales nos remite a
la  técnica  y  a  los  principios  cromáticos  de  los
neoimpresionistas  o  impresionistas  científicos.  En
cambio,  frente  a  la  homogeneidad  de  los  puntos
cromáticos de aquellos divisionistas, Germán Díez ha
individualizado formal y cromáticamente a cada una de
estas facies como reivindicación de la importancia de
cada individuo cuando se trata de masacres, a diferencia
del poder deshumanizador de las estadísticas. Si para
los neoimpresionistas, -muchos de ellos comprometidos
anarquistas- la cantidad ofrecía al final la cualidad,
para Germán Díez la cualidad deviene en la matanza la
cantidad. Picasso ya redujo el “puntillismo” a la simple
decoración  en  una  muestra  de  escultura  policromada,
exactamente  en  su  serie  de  seis  vasos  de  absenta
fundidos en bronce en 1914, posiblemente con el fin de
ridiculizar  a  los  futuristas,  quienes  habían  basado
primeramente  su  estética  en  las  “compenetraciones
congénitas” a partir de la teoría cromática de Chevreul,
de  Rood  y  del  neoimpresionismo,  movimiento  al  que
pertenecieron primeramente muchos de sus representantes,
algunos de ellos como Severini asentados en París.

            ¿Qué importaba una teoría pictórica
concebida  para  la  proyección  sobre  un  soporte
bidimensional  en  la  escultura,  cuando  mediante  el
collage Picasso había superado la condición del soporte
bidimensional y había diluido las fronteras entre los
géneros? Duchamp entre otros ya apuntó a Pierre Cabanne
que en la década de 1910 existían dos tipos de pintores:
aquellos  que  seguían  las  teorías  constructivas  de



Cézanne  y  aquellos  otros  fascinados  por  la
desfragmentación  cromática  de  Seurat.  Él  mismo  se
incluía en esta última tendencia, por lo que podemos
considerarlo como pionero dentro de este grupo en la
elección de objetos preexistentes como acto creativo
frente  al  cézannianismo  de  Picasso  y  Braque,  para
quienes los “puntitos” no diferían mucho de las motas
blancas del vestido hortera de una folclórica sevillana.
Sin embargo, Duchamp no entendió o no quería entender
las dimensiones sociales del neoimpresionismo, lo que lo
alejó tremendamente de sus inquietudes y le permitió
arribar a otras alternativas como el “ready-made”: si
Paul Signac quería educar a una nueva sociedad basada en
los principios del comunismo libertario a través de las
formas  cromáticas  y  geométricas  simples  y  su
articulación armónica, los seguidores de Cézanne, desde
aquellos que defendían el arte en tanto que institución
como Braque, Léger o Gleizes, hasta los que no como
Tatlin, mantuvieron su fe en poder reconstruir un mundo
nuevo a partir de las migajas de la masacre que ejerce
la modernidad capitalista.           

          Los “fractales” de German Díez son más simples
e  inocentes.  El  blanco  y  el  negro,  así  como  la
apropiación  de  un  motivo  de  la  Historia  del  Arte,
desmienten cualquier tipo de representación. El tema de
su mural estriba precisamente en el material de la obra,
en los millones y millones de víctimas de los verdaderos
autores  de  la  masacre  y  que  ya  el  anarquista,
exnuclearista y patafísico Enrico Baj, hizo intervenir
en 1972 sobre su particular “Guernika-collage” vestidos
con los galones fascistas.

Esta idea de la individualización de cada uno de los
fractales que conforman el terror, es enfatizada a uno
de los lados de este “mural-instalación” al animar una
serie de estos rostros con unos largos tallos vegetales



que  reviven  la  idea  de  regeneración  natural  que  el
Germán  Díez  ha  trabajado  en  su  obra  inmediatamente
anterior y que aquí presenta definitivamente como una
esperanza futura. La obra gráfica realza esta idea de
individualidad  de  los  materiales  empleados  y  de  las
masas, al tener como protagonista la huella directa de
una mano como firma primigenia del individuo.

Con todo ello Germán Díez nos ha demostrado cómo en la
actualidad la elección de los materiales es lo que de
verdad compromete social y económicamente a la obra, más
que los temas elegidos; y que, tal y como ha estudiado
en multitud de ocasiones con el ejercicio de la pintura
no  representativa  (lo  que  vulgarmente  denominamos
pintura  abstracta)  y  con  el  empleo  de  materiales  y
objetos  naturales,  la  creación  tradicionalmente
entendida debe ser desechada como imposible. Ante el
ciclo vital de la naturaleza el artista se presenta como
un  médium  de  lo  Universal,  sin  que  para  ello  nos
tengamos que poner tan serios como Torres-García y su
universalismo constructivo. Desde este posicionamiento
el artista selecciona, recorta y participa del azar en
el desvelamiento de las locuras reaccionarias que hoy
rigen  el  mundo  desde  la  fuerza  mortuoria  y
desmaterilizadora  de  la  verdadera  abstracción.  Toda
creación,  toda  construcción  y  todo  gesto  por  ende,
conlleva  una  implicación  social,  y  esto  debe  ser
recordado tanto para los que creen en la autonomía del
arte como para los que se escudan tras una estética
aparentemente social y prefieren limitarse a aquella
simplista y reaccionaria teoría del “reflejo” de Lukács
y de otros realistas sociales de traje y corbata. Como
un rito o un sacrificio, la obra de Germán Díez está
concebida para desaparecer tras la exposición y quedar
si puede en el recuerdo de los espectadores. Sólo en
ellos  se  deposita  la  esperanza  de  una  sublevación,
porque es la memoria precisamente la principal víctima



de toda ideología. Como no podía ser de otra forma, esta
exposición ha sido expuesta en el extranjero y no en la
España  actual,  donde  todavía  ni  siquiera  existe  la
separación  de  poderes  que  Montesquieu  teorizó  y
reivindicó  hace  aproximadamente  250  años.      


