
Fotografía y actualidad
Portada: Procudine-Gorsky, 1909

 

 No éramos burócratas de la conspiración, sino románticos de
la revolución

Otto Braun, citado por Gilles Perralt, “L’Orchestre Rouge”,
1967

 

Si  consideramos  como  punto  de  partida  la  historia  de  la
imagen,  la  fotografía  siempre  vendrá  relacionada  con  la
modernidad, a pesar de que arribamos a los 200 años de su
nacimiento nada más y nada menos. No obstante, la fotografía
junto con el cine sigue hoy unida a la modernidad en nuestras
cabezas, –ya sean conscientes o inconscientes-, y es quizás el
peso  que  aún  ejerce  la  pintura  y  las  artes  plásticas  en
general, -opuestas en su definición a lo mecánico radicalmente
-, lo que ofrece un marco de anacronismo, un terreno baldío
sobre el que la fotografía no termina de lograr la madurez de
la que nos hablaba Man Ray, necesaria para ganar el pase al
recito  sagrado  de  las  Bellas  Artes.  Sin  embargo  y  quizás
paradójicamente, desde las vanguardias históricas en las que
el dadaísta norteamericano participó de manera muy activa, se
ha insistido, tanto en la teoría como en la práctica, en su
condición artística en tanto que registro sobre el que nos
podemos  expresar  y  ofrecer  nuestra  posición  frente  a  la
realidad, desde una concepción tradicional de lo qué es el
Arte (nótese que nunca nos planteamos qué no lo es)

Se trata de esas nuevas “tierras de nadie”, –en este caso
entre  el  Arte  y  la  realidad,  de  la  que  forma  parte  la
reproducción mecánica de las cosas en calidad de imagen o
presencia sólida dispuesta por nuestras maravillosas cadenas

https://aacadigital.com/articulos/fotografia-y-actualidad/


de montaje-, que han venido a instaurarse nuevamente sobre la
superficie de nuestra vida bidimensional desde que la Alemania
Nacionalsocialista  decidiera  invadir  la  inmensa  Rusia
soviética desafiando la rotación misma de la tierra tras los
pasos de Phileas Fogg: todo por ganar un solo día. La tierra
baldía comenzó a poblar las grandes estepas y los inmensos
bosques calcinados en gran medida, hasta que se detuvieron. Y
llegó el invierno y la fotografía congeló la insípida sonrisa
de una muerte dulce. A partir de ahí reinó la Europa de la
Reconstrucción, la Guerra Fría, el empate permanente de dos
grandes  bloques  en  el  constante  y  enfermizo  temor  por  el
instante  nuclear,  el  sueño  americano,  el  consumo  fugaz  y
eterno, la nueva dialéctica plastificada en la sociedad del
bienestar,  etc.  Mucho  antes  que  esa  gran  y  espeluznante
aventura del sadismo racista, Europa ya había contribuido a la
abstracción del instante con una de sus grandes invenciones:
el Arte, concebido como el retrato que disfraza al burgués de
noble como si le transfiriera por inyección la sangre azul
anhelada  desde  la  Baja  Edad  Media.  Como  vemos,  las
implicaciones de la fotografía con la modernidad son mucho más
profundas, por eso ahonda en nuestra subconsciencia, porque
actúa en el ámbito de la ideología que nadie localiza por
haber sustituido la realidad misma.

 

La instantánea

            En este sentido, la modernidad de la fotografía
reside en su propio modo operandi, aquello por lo que fue
realmente  descubierta:  por  su  capacidad  de  eternizar  el
instante. ¿Acaso no ha sido esto lo que siempre han ansiado
todos  los  regímenes  de  explotación,  eternizarse  sobre  la
superficie terrestre como una gran sanguijuela sobre la piel
de su huésped? Los grandes investigadores de la vanguardia
histórica, alertados de los peligros que ejerce la abstracción
de la representación, comenzaron a trabajar la fotografía como
un  “otro”,  como  una  imagen  reconstruida  y  concebida  para



añadirse a la realidad con el mismo derecho que un pato o un
zapato. Con ello entregaron la fotografía al Arte sagrado.
Todo se presentaba perfecto salvo como siempre las voces más
reaccionarias. Quizás ellas tenían razón en aquella ocasión, y
por eso Man Ray negó la cualidad artística de la fotografía
que hoy inunda museos, salones y salas de exposiciones, a
pesar de haberse erigido este pintor americano como el gran
maestro de la fotografía experimental. Para conseguir su sello
de garantía el Arte debía aún dar un gran salto, el cual
todavía hoy no ha logrado, enfrascado en maniobras jurídicas
para proteger su monopolio sobre la singularidad frente a las
posibilidades  creativas  abiertas  por  los  nuevos  medios
numéricos  o  digitales  de  manipulación  de  la  imagen  y  sus
modelos,  todo  con  el  fin  de  mantener  su  capacidad  de
producción de ganancias abstractas, -el dinero-, porque Arte y
tecnología  no  son  buenas  compañeras,  a  pesar  de  que  haya
quienes piensen lo contrario. Siendo esta última la que pone
los  pies  de  los  conocimientos  sobre  la  tierra  (según  la
definición por ejemplo de la RAE), el Arte, abstracto en sí
mismo como el capitalismo actual, se resiste y se niega, no
quiere ser arrastrada por la fotografía y demás medios de
reproducción mecánica, hacia la liberación de la creación y de
la construcción, aunque seamos cada vez más los que estamos
convencidos de que al final el triunfo de las técnica y de la
realidad será inminente en este pequeño pulso infantil. Por el
momento, en este sistema económico en el que la fuerza de
trabajo (tanto humana como mecánica) sirve a los intereses
particulares y no a sus propios objetivos, el arte continúa
imponiendo  sus  propios  valores  y  la  fotografía  escupe
instantes  destinados  a  enmascarar  el  devenir  y  la
transformación  de  la  realidad  con  el  fin  de  ocultar  y
contribuir  a  la  ideología  reinante.

        

Instantánea y memoria

            Debemos a Walter Benjamin el haber puesto a la



memoria en relación directa no sólo con la fotografía sino con
todos los medios de reproducción mecánica. En el momento en
que  esta  última  es  visualmente  perfecta,  sustituye  al
recuerdo. Sin haber ofrecido predicción alguna por su parte,
Benjamin anuncia así una nueva inteligencia que se desplaza a
través de la información almacenada en soportes minerales: hoy
ya  no  retenemos  nombres  de  películas  cultas  y  de  músicos
extravagantes  para  seducir  a  las  mentes  inquietas.  Nos
desplazamos con nuestros portátiles y los enseñamos ahí donde
hayamos fijado nuestra cita o allá donde nos lleve la inercia
de nuestros pies. El almacenaje de la energía lo permite el
redescubrimiento de ciertos metales como el titanio. ¡Pero
ojo! Este final definitivo de la evocación de las palabras
ante  la  omnipresencia  del  recuerdo,  sólo  podrá  hacerse
efectivo si lo que manejamos no evoca sino que se materializa
definitivamente en los registros sonoros y visuales legibles a
través  de  la  lectura  digital.  ¡Dejemos  a  los  nostálgicos
luchando por la liberación de Grecia contra la dominación
turca para admitir un mundo donde ya no existen fronteras ni
culturas y donde tan sólo fluye la inercia de nuestra carne
que  se  expande  armónicamente  y  se  contrae  esporádicamente
según incentivos que un cefalópodo jamás logrará entender. No
obstante,  aún  todo  esto  queda  por  acontecer  hasta  que  no
asumamos abiertamente todas nuestras capacidades. Hoy vivimos
una época prerrevolucionaria en la que los medios tecnológicos
van sembrando las necesidades de un nuevo futuro que la fuerza
realmente trabajadora, próxima a los medios de producción,
deberá instaurar de manera certera y desarrollar en una nueva
sociedad.  Por  el  momento  reina  una  bonita  esquizofrenia
establecida  entre  estos  medios  de  producción  y  sus
posibilidades técnicas, y el sistema que lo rige ansiado de
nobleza  y  singularidad  individual.  Los  hijos  de  este
desafortunado aunque poético matrimonio son el derroche (fruto
del sometimiento de la materia a este idealismo) y la moda, la
única manera que encuentra la producción cultural de evocar la
Historia perdida y congelada. Alfred Jarry sabía muy bien que
el  teatro  se  localizaba  en  la  producción  menor,  en  las



elucubraciones infantiles, fuera de las unidades aristotélicas
de acción, tiempo y espacio. Pero antes, Aristóteles supo aún
mejor  que  el  anacronismo  es  un  esperpento,  el  ensamblaje
mecánico  de  una  multitud  dispar  de  partes  procedentes  de
diferentes lugares y épocas, exactamente como los museos. En
todos ellos se dan la mano la historia y la moda a espaldas
del tiempo. 

 

Papier glacé: moda e historia, olvido y recuerdo

            Han sido mentes despiertas del romanticismo como
Stendhal (Henri Beyle), las que han distinguido las modas de
la  historia  en  tanto  que  continuación  de  la  extracción
alquímica de las esencias: “la ciencia de la moda es cambiar
sin  cesar  porque  la  clase  rica  quiere  en  todo  momento
distinguirse de la clase burguesa, que se obstina en imitarla,
mientras que el bello ideal no varía sino cada diez siglos con
los  grandes  intereses  de  los  pueblos”(Stendhal,  Salón  de
1924). Es en este terreno –el romanticismo del siglo XIX- que
encontramos el origen de las dos fuerzas actuales enfrentadas
dialécticamente: una revolucionaria que reafirma la Historia a
la espera de los cambios que la sociedad decide, y otra que la
niega para aclamar entre lamentos un instante permanente que
sólo cambia en sus formas pero no en su esencia. Éste es el
acelerado cambio al que se refiere Baudelaire, quien bastante
más joven que Stendhal, se negaba a distinguir la historia de
las modas. Aunque lanzaba duros ataques contra la fotografía,
sitúo al poeta en una función muy próxima a ella: la de
extraer lo que queda de permanente en esta realidad sometida
al cambio progresivo hasta lo vertiginoso. La fotografía, a su
entender,  ridiculizaba  esta  función  de  la  poesía  y  de  la
pintura con su superficialidad mecánica y nominativa, por ello
la despreciaba rotundamente. La fotografía aceleraba la vida
como  la  moda,  la  cual  acabó  engullendo  a  la  Historia  en
autores  posteriores  como  Georg  Simmel  a  través  del
kantianismo, y otros practicantes de los métodos semióticos



(con ciertos precedentes también en el formalismo kantiano)
como  Roland  Barthes  o  Jean  Baudrillard.  La  Historia  fue
lanzada al reino de las entelequias o, peor, fue remplazada
por la moda misma, y todo ello a pesar de la insistencia de
Benjamin en ubicarla en su lugar frente a la poesía de la moda
y de la modernidad en general.

            Desde Baudelaire, estas voces ilustres pero
reaccionarias  (en  cuanto  a  la  materia  y  a  la  abstracción
ideal) se han erigido paradójicamente como las más modernas a
través de los argumentos de Benjamin, frente a otras mucho más
progresistas  y  democráticas  como  la  de  Stendhal,  enemigo
siempre  de  la  rama  más  tradicional  y  nacionalista  del
romanticismo. Y eso se lo debemos al sistema reaccionario que
hoy rige el mundo. No se trata del aquel viejo y casposo
argumento de historiadores como D. D. Egbert por el que los
extremos  políticos  se  encuentran  detrás  de  la  democracia
presente,  sino  de  la  confusión  nutrida  desde  arriba  (el
mercado) entre lo singular y lo plural, entre lo vulgar y lo
auténtico. Gracias a esta confusión que mantiene el consumo y
con él el mercado, lo más conservador se presenta como la
alterativa  a  lo  revolucionario,  lo  que  se  sirve  de  la
alternancia formalista de las modas (Simmel, Die Mode, 1923)
que alimenta el recuerdo y el olvido a instancias del consumo.
Cuando  hablamos  de  “memoria  histórica”,  ¿no  nos  estamos
refiriendo acaso a un término de gran actualidad porque está
de moda?

            Es a partir de este punto de nuestra argumentación
que podemos comentar la exposición itinerante (Berlín, Milán,
Edimburgo, París, Zurich, West Palm Beach, Fort Worth y Tokio)
recién inaugurada en el Museo de la Moda de París Palais
Galliera bajo el título “Papier glacé” (25 de febrero – 25 de
marzo de 2014), ora de hielo ora de azúcar, dedicada a la
fotografía  de  moda  conservada  en  los  archivos  (New  York,
Paris, Milán y Londres) del director Condé Nast (1873-1942,
aunque su colección acoge muestras desde el nacimiento de la



fotografía  de  moda  en  1911  hasta  la  actualidad)  de  las
revistas Vogue, Glamour y W. Versada en la fotografía y la
costura, podemos interpretar este encuentro a partir de la
capacidad productiva de la fotografía: ella produce moda. Pero
este servicio cultural –siempre que lo podamos denominar así-
invierte  los  argumentos  baudelarianos,  si  bien  en  cierta
manera  esto  ya  fue  advertido  por  el  vértigo  del  propio
Baudelaire aún anclado en la aristocracia del viejo mundo.
Ahora  es  el  fotógrafo  quien  extrae  lo  sustancial  de  la
realidad para crear moda, porque ella es lo que permanece hoy
por un lapsus de tiempo que en nuestra memoria va a ilustrar
fragmentos de nuestra vida. Se trata de la diferenciación
establecida por Georges Ritzer entre el estilo y la moda,
siendo esta última el estilo predominante de una época en
respuesta a la necesidad progresiva de cambios formales de los
bienes materiales y de servicios impuesta por el consumo. A
partir de ahí este autor neoyorkino establece un ciclo de las
modas más o menos orgánico a pesar de la participación de la
voluntad de los profesionales involucrados, consistente en un
origen, una expansión y una decadencia que, basadas en lo
efímero de la vida misma, viene a coincidir con aquella que ya
hace  más  de  dos  siglos  estableció  Winckelmann  para  el
Clasicismo y con ello para todos los estilos y épocas de la
Historia  del  Arte  (formación,  esplendor,  expansión  y
decadencia): la moda suplanta de nuevo a la Historia. Sin
embargo,  la  particularidad  añadida  por  parte  de  Ritzer
consiste en su mecanismo evolutivo: surge una idea original
que luego será imitada por otras firmas en el régimen que sea
(patentes, derecho de autor, plagio, etc.) hasta alcanzar la
sobreabundancia que exige nuevos modelos para mantener la base
del consumo. ¿Acaso no se trata de la misma relación que
establece la fotografía y los medios de reproducción mecánica
con el modelo original natural, con la pintura erigida ante
ella  como  la  singularidad  de  la  mano  artesanal  y  más
profundamente con el recuerdo mismo? ¿Acaso la moda no ataca
directamente al recuerdo? Retomemos la muestra que aquí nos
concierne.   



            Quizás Papier glacé sea la exposición más
trascendente históricamente hablando, de las versadas sobre la
fotografía de moda, gracias sobre todo al recorrido de la
revista Vogue – posiblemente la más famosa de este género de
revistas. En ella han trabajado grandes fotógrafos del siglo
XX, desde representantes de las vanguardias históricas (antes
el  clásico  Barón  Adolf  de  Meyer)  como  Edward  Steichen,
colaborador de la revista neoyorkina de fotografía Camera Work
y fundador junto con Alfred Stieglitz de la galería de arte
291, -germen del dadaísmo neoyorkino-, por lo que no nos debe
sorprender  que  tras  él  Vogue  haya  contado  entre  sus
colaboradores con los antiguos dadaístas Man Ray (quien como
Charles  Sheeler,  también  presente  en  esta  exposición  e
igualmente  norteamericano,  ha  oscilado  a  lo  largo  de  su
carrera entre la pintura y la fotografía) y Erwin Blumenfeld,
este último recién consagrado como uno de los representantes
más  importantes  de  la  fotografía  del  siglo  XX  tras  la
exposición monográfica que le ha dedicado hace unos meses el
museo  Le  Jeu  de  Paume  de  París  (15  de  octubre  –  16  de
noviembre).  Con  ellos  las  vanguardias  encontraban  una
aplicación  real  en  la  sociedad  para  sus  investigaciones
materiales  en  torno  a  la  imagen  (solarizaciones,  fósiles
fotográficos, fotomontajes, fotogramas, rayogramas, monotipos,
coloraciones  manuales,  etc.),  apoyados  en  ese  puente  que
establece tanto la fotografía como registro expresivo, como la
moda en tanto que fenómeno social de constante actualidad, lo
que alcanzó décadas más tarde la iconografía pop de David Sims
y Peter Lindbergh, o la fotografía documental y amateur de
Corinne Day o Terry Richardson y que hoy en día inundan las
galerías,  salones,  ferias  y  demás  salas  de  exposiciones,
además de las iconografías de la Historia del Arte aplicadas a
los  nuevos  registros  mecánicos  a  modo  de  Bill  Viola  (por
ejemplo Deborah Turbeville) como encuentro alternativo y más
“clásico”  entre  el  arte  y  el  no  arte,  entre  lo  orgánico
representado y lo mecánico producido. Sin embargo, hay que
advertir de la evolución por la que tras el gran lapsus de la
II Guerra Mundial se invierte la comunicación entre estos dos



ámbitos contrarios, entre el arte y el no arte como confusión
que  alimenta  el  instante  eterno  del  consumo  (el  objeto
permanente tras los escaparates que enmarcan las calles por
las que deambula el flâneur de Baudelaire): Man Ray vuelca su
lenguaje  plástico  por  ubicar  a  su  modelo  observando
atentamente un álbum fotográfico con formas geométricas puras,
sus propias sombras si nos atenemos a su famosa pintura La
funámbula acompañada de sus propias sombras (1916), así como
los homenajes a Seurat y Malevich por parte de Blumenfeld, en
cierta  manera  prologado  por  autores  como  Cecil  Beaton.
Paulatinamente  y  de  la  mano  de  fotógrafos  con  una  mayor
conciencia profesional quizás, paradójicamente, los aspectos y
las citaciones artísticas sirvieron para otorgar una categoría
más elevada a sus ilustraciones, como es el caso de Deborah
Turbeville, en el que, en realidad, esta trasferencia de lo
artístico  a  lo  fotográfico  acontece  a  un  nivel  temático
materializado  en  escenificaciones  que  disponen  de  lo
artificial  como  natural  y  viceversa.        

            Si somos avispados y sabemos prescindir de lo
artístico, esfuerzo que en el fondo la realidad exige siempre
a todo buen historiador y crítico del arte, podremos apreciar
estas manifestaciones fotográficas dedicadas a la moda con
todo  su  artificio,  como  una  gran  aportación  inocente  y
simultánea, manifestación de su época, a lo que el joven Hegel
reclamaba a finales del siglo XVIII como “la mitología de la
razón, la mitología de un mundo nuevo”. Para ello encontramos
un  buen  ejemplo  en  la  sistematización  temática  que  ha
realizado la comisaria de la exposición en París Nathalie
Herschdorfer de una manera sagaz y oportuna, por basarse en
una lectura subjetiva. ¿Cómo agrupar por género temáticos un
tipo de fotografía que ya de por sí es reconocido como un
género  dentro  de  este  medio  junto  con  el  retrato,  la
fotografía  de  reportaje,  la  fotografía  artística,  etc.?
 Posiblemente porque sin saberlo la comisaria se haya basado
en  la  pintura:  retratos,  paisajes,  escenarios,  bodegones,
siluetas, ficción, el cuerpo humano… Sí, es cierto. Como la



moda y el Arte, Herschdorfer recurre al capricho individual
con  el  que  hemos  adjudicado  una  singularidad  a  nuestra
capacidad de juzgar y con ello la distinción misma de lo
artístico  como  un  recinto  constantemente  aparte,  el  mismo
“caprice” de  Jacques Callot o el “capriccio” de Tiepolo, los
cuales  se  antojan  particulares,  únicos,  como  los  signos
sociales distintivos y que para Simmel originaban la moda,
para luego ser emulados por las clases sociales ansiadas de
ascender  tanto  de  clase  como  de  originalidad.  ¡Demasiado
tarde!: la instantánea ya ha sido disparada y ahora sólo queda
reproducirla.   

 

Por una mitología moderna

            ¿En qué términos se acondiciona la entrada de la
fotografía  en  el  recinto  sagrado  del  Arte  y  con  ello  de
ciertos medios de reproducción mecánica privilegiados? Acerca
de  este  último  aspecto  esencial  de  la  fotografía  –su
reproductibilidad que acompaña a la construcción de su imagen
y a su factura-, ya conocemos las torpes maniobras de las
patentes estéticas de limitar arbitrariamente la tirada de
imágenes, obviando posibilidades que nos ofrece la técnica
como la traducción de los nuevos iconos a múltiples soportes y
materiales. Ahora bien, en lo que respecta a la construcción
de las imágenes, ¿cómo podemos entender este ingreso académico
de la evolución de la fotografía desde el artificialismo de
las vanguardias históricas y del nacimiento del “género” de la
fotografía de moda con el Barón de Meyer, hasta la influencia
de la fotografía de reportaje en los últimos realismos de
Terry Richardson? Precisamente gracias a este artificalismo,
que es intrínseco aunque compartido desde el inicio de esta
“Era Contemporánea” (que poco lo es ya, más bien a modo de
retardo) marcada por el nacimiento de la Industria mayúscula,
con  la  construcción  de  un  mundo  artificial  opuesto  a  la
tradición  imitativa  representativa  abierta  por  Aristóteles
quien, en su poética, contrapuso la “lógica” de las unidades



de espacio, tiempo y acción a la intervención de la máquina en
la  puesta  en  escena  (en  la  Grecia  Antigua  jugaban  como
intérpretes de dioses ayudadas de cimbras y poleas). Claro
está que en la fotografía, producto del injerto de un objetivo
en  el  ojo  consciente  y  subconsciente  humano,  la  parte
mecánica,  aunque  progresivamente  minimizada  desde  las
emulsiones químicas hasta el sistema numérico, siempre está
presente.

La ficción verdadera consiste precisamente en disimular esta
presencia constante, y lo podremos percibir siempre y cuando
nos  olvidemos  de  la  iniciativa  que  nos  corresponde,
consistente en desplazar el ojo analítico sobre la superficie
como complemento de la visión sintética que percibe la imagen
de un solo golpe de vista. Por muy fieles que parezcan ser las
imágenes de Terry Richardson y de Corinne Day, y a pesar de su
deuda  a  géneros  considerados  menos  artísticos  como  el
reportaje y la fotografía documental, ellas suplantan esta
participación del espectador lector imponiendo un encuadre, un
punto de vista, un instante, el cual reduce su rol a simple
víctima de la sorpresa, verdadero sentido del shock actual y
académico  de  Rosalind  Krauss  que  nace  del  mero  encuadre
gratuito, frente al shock de Walter Benjamin deudor de la
sobreabundancia del nuevo orden establecido por el montaje y
que convierte a toda la fotografía en un formato surrealista.
El arte en este sentido traza una evolución que el propio
crítico Michael Fried ha seguido en cierta manera desde la
pura presencia artística de Greendberg hasta la literalidad.
El ocultamiento de la máquina en el arte ficticio (no basado
en la ficción sino en la simulación de un hecho real) nace del
disimulo  de  sus  propias  maniobras.  La  escenificación  se
propone anecdótica y con ello se escinde la realidad y la
presentación, con lo que nace verdaderamente el arte en tanto
que Institución, es decir, recinto separado de la realidad
pero representativa de la misma. En verdad, el Arte nunca fue
reconocido como artificio sino como un culto religioso al
idealismo. Por eso oculta su materia. Tanto en la fotografía



realista contemporánea como en el realismo actual de tipo Ron
Mueck, la factura desaparece y la imitación recupera de golpe
su  anterior  poder  en  forma  de  simulación,  realizado
precisamente  por  creadores  que  no  proceden  del  ámbito
propiamente artístico como la fotografía de reportaje y los
efectos especiales cinematográficos, ayudados por comisarios,
creadores y críticos que cada día actúan más como si ellos
fuesen  los  artistas  en  sus  elecciones  arbitrarias  y
disposiciones  escénicas,  todo  a  la  inversa  de  aquellos
pintores y escultores que a principios de siglo intentaron
buscar una salida social y efectiva a sus investigaciones
materiales, formales y estéticas en general.     

Según  esta  argumentación,  la  exposición  itinerante  “Papier
glacé” participa de la “estetización” propia de su época, la
misma  que  Walter  Benjamin  opuso  a  la  producción  y  que
incrementa el dominio de lo separado en la vida, en el caos de
la fotografía y la manipulación de las imágenes en calidad de
recuerdos,  ya  que,  gracias  a  la  mímesis  y  la  simulación,
sustituye  a  la  memoria  en  lugar  de  agregarse.  Ahora
encontramos sentido a los temas de Nathalie Herschdorfer: el
retrato es un cuerpo que se despedaza en los decorados de la
vía pública y del que tan sólo restan siluetas en calidad de
naturalezas muertas o un recuerdo olvidado.

 

El recuerdo a través de la tricromía: la Inversión

            El recuerdo fotográfico quiso vivir más
intensamente que la memoria, dado que su soporte asegura una
pervivencia  más  allá  del  olvido  y  de  la  defunción  de  la
conciencia entre los ochenta años y la centena más o menos,
siempre que una sorpresa accidental no cruce este devenir.
Dicho en otras palabras: concebida como un impulso más del
hombre  hacia  la  eternidad,  la  fotografía  ansió  de  la
intensidad. No nos vale con vivir para siempre si esta vida no
es intensa.



En el lenguaje de la imagen esta intensidad resulta del color,
y algunos autores nos han legado trazos desde tiempos remotos
de la fotografía que ahora bloquean lo que parecía constituir
una evolución consecuente desde lo más primitivo hasta lo más
moderno, desde lo más torpe hasta lo más fiel a la realidad,
sin  que,  a  pesar  de  Worringer  o  Carl  Einstein,  podamos
liberarnos de este viejo complejo europeo. Uno de ellos ha
sido el ruso físico y matemático Mikail Ivanovitch Procudine-
Gorsky (1863-1944), de quien se ha presentado una muestra en
el Museo Zadkine de Paris entre el 6 de octubre y el 13 de
abril, consistente en fotografías realizadas en los primeros
años del siglo XX. Gracias a la aplicación del procedimiento
de la tricromía del británico James Clerk Maxwell (1861),
actualizada por el astrónomo alemán Adolph Miethe –con quien
contacto  Procudine-Gorsky  en  1902-,  podemos  visitar  una
colección de vistas a color de la vieja Rusia Zarista, sus
paisajes  rurales  y  su  pluralidad  étnica.  Sin  embargo,  lo
radical de esta aportación consiste en su método mecánico
basado en la división de los colores constituyentes de la luz
blanca, por lo que nada tiene que ver con las fotografías
coloreadas ni con el cine pintado a mano de Segundo de Chomón
y de la firma Pathé. Tampoco con la fotografía estereoscópica
que,  por  ejemplo,  experimentó  muy  tempranamente  nuestro
aragonés Ricardo Compaire, la cual necesita siempre de una
visualización  filtrada.  Si  bien  cierto  subconsciente
colectivo, -y por tanto objetivo-, identifica el pasado inerte
con el blanco y negro y el presente con el color de la
organicidad de la vida, la fotografía cromática de Procudine-
Gorsky, a pesar de sus fines documentales más que artísticos
(aunque hoy la veamos en un museo), se muestra radical, como
la mecánica hecha vida, el desafío definitivo a María Shelley
y a nuestros mismos recuerdos. Nos presenta la Blanca Rusia a
color y con ello cien años de envejecimiento bajo la rabiosa
actualidad,  ante  la  cual  el  pasado  cobra  el  color  de  la
inmensidad de la vida mientras nuestro presente se tiñe en el
blanco y negro de la concreción.  Pero seamos cautos, el color
nació y nace aún hoy de la descomposición de la luz blanca, es



decir, de la Blanca Rusia. Siempre será un acto productivo
antes  que  reproductivo,  tal  y  como  ocurre  con  todas  las
ideologías posibles.  

 

 

                                


