
Entrevista a Miguel Mainar
P- Leyendo su biografía podemos saber que su integración al
panorama  del  arte  hecho  aquí,  entre  nosotros,  se  produjo
principalmente a partir del cambio de siglo cuando estableció
su  residencia  en  Ipiés  (Huesca),  tras  mantener  una  parte
importante de su recorrido vital en otros países.  ¿Podría
comentarnos  cómo  y  porqué  se  produjo  este  cambio  y,  en
particular,  podría  valorarnos  cuál  cree  que  ha  sido  su
contribución a este panorama desde entonces?

R- Bueno, yo me fui en 1974, en el periodo de aprendizaje y en
Aragón, en realidad, nunca he dejado de tener cierta presencia
al  menos  expositiva,  participando  en  algunas  muestras
individuales,  aunque  de  forma  más  activa  en  tiempos  más
recientes. Durante todos aquellos años hasta el 2000 en que
volví y me establecí en Ipiés (Huesca), he bebido de otras
fuentes a nivel vivencial y formativo. En Ipies, un pueblo muy
pequeño  del  Serrablo,  encontré  una  casa  apropiada  y  un
ambiente de mucha tranquilidad idóneo para el desarrollo de mi
obra. Venía de vivir en París, primero y, posteriormente, en
Argelia y por lo tanto el panorama aragonés me era en parte
desconocido.  De  cualquier  forma,  considero  que  en  Arte
confluyen y fluyen unas leyes que son universales y que su
apreciación en forma localismos produce una visión un tanto
reduccionista del fenómeno. Tras un periodo de adaptación,
poco a poco las cosas fueron llegando y considero que ahora
estoy bien integrado a todos los niveles.

 

P-¿A nivel personal, se ha sentido apoyado en este tramo de su
recorrido por nuestros lares?

R-En mi caso particular, sí. Tanto a nivel institucional como,
a partir de un momento dado, apoyado por personas concretas
ligadas a este mundillo. Mi experiencia personal es que he

https://aacadigital.com/articulos/entrevista-a-miguel-mainar/


tenido  el  apoyo  de  estas  personas  que  me  han  alentado  y
abierto sus círculos en los que me he sentido acogido con
calidez. Por mi parte, he podido trabajar aquí en completa
libertad que es de suma importancia para los que nos movemos
en este mundo de lo creativo: encontrar condiciones adecuadas
para soñar, trabajar y difundir adecuadamente la obra creada
son, todos ellos, aspectos importantes que atender para un
artista.

 

P-Ipiés, ese pequeñísimo pueblo del Serrablo oscense en que
reside y tiene su estudio actualmente, situado en la periferia
de la periferia ¿Por qué ha elegido para residir un lugar tan
retirado como este, en un mundo tan dependiente e influenciado
por lo urbano como el que nos ha tocado vivir?

R-Ipiés me permite, sencillamente, llevar la vida que quiero
llevar. Por la mañana, todos los días si el tiempo no lo
impide,  salgo  a  pasear.  Para  mí  el  paseo  no  consiste
simplemente en andar, sino la posibilidad de participar de la
belleza de mi entorno, de los cambios de la luz, de las
evoluciones de los ritmos naturales… Para mí, todo esto es
importante.  Luego entro en el taller y trabajo el resto de la
mañana, bien sea en vídeos o en libros de artista, según los
proyectos que llevo entre manos. Generalmente trabajo también
en la pared que me permite una acción artista singular y sobre
soportes de papel, material que es de suma importancia para
mí. Mis papeles tienen muchos procesos de lavado, escurrido,
etc y el procedimiento más corriente es que vayan del suelo a
la pared…Por la tarde lo usual es que mantenga otra sesión de
trabajo hasta la hora de cenar. Trabajo siempre muy a gusto y
puedo llevar entre manos dos o tres trabajos a la vez. Ipiés
me facilita todo eso y mucho más.

 

P-  Al  margen  de  sus  ostensibles  ventajas,  algunas  de  las



cuales ha recordado Ud a lo largo de esta entrevista, imagino
que  el  principal  inconveniente  de  vivir  en  pueblos  tan
pequeños y remotos es el de la socialización personal…

R-  Bueno,  el  aislamiento  aquí  es  relativo  y  yo  me  muevo
bastante,  así  que  no  observo  muchos  inconvenientes  en
permanecer donde vivo. Mi casa siempre ha estado abierta de
par en par a las visitas de amigos y conocidos, Ipiés con
Huesca y Zaragoza está muy bien comunicado y Sabiñánigo está
muy próximo, así que el contacto social fluye con normalidad.
Hasta el año pasado daba clases en Sabiñánigo, dos días a la
semana, a un grupo de alumnas adultas mayores y, bueno, pues
para  mí  era  muy  satisfactorio,  una  buena  forma  de
socialización. Ellas contaban conmigo y mi experiencia para
ayudarlas a trabajar especialmente la pintura y sus técnicas:
acuarela, óleo, pastel…Durante años ha sido para mí una buena
salida a mis necesidades de socialización…Además, entre todos
formamos una asociación y todos los años hacíamos un par de
viajes  a  ciudades  bien  provistas  culturalmente,  a  ver
exposiciones, etc. Hablar de arte, una cena de vez en cuando,
y actividades similares nos han permitido crear con los años
un grupo cohesionado donde hay amistad e intercambio social.

 

-P- Por cierto, ya que ha salido el tema de la difusión, soy
conocedor de que tiene varias obras depositadas entre los
fondos de la Biblioteca Nacional. En concreto varios “libros
de artista” que siempre le han interesado mucho. ¿Nos puede
explicar el sentido y objetivos de estas donaciones?

R-Esta me parece una contribución importante y que me produce
mucha satisfacción. Porque además del tema de las ventas que
siempre nos preocupa a los artistas -y que son necesarias, por
supuesto, para poder vivir y seguir trabajando en este mundo
tan complejo de la creación- estamos hablando del centro de
referencia  a  nivel  nacional  que  te  da  la  posibilidad  de
depositar obras que acrecientan su rico patrimonio. En este



sentido, sí, mi obra tendría una dimensión social.

Las  donaciones  significan  para  mí  formar  parte  de  ese
patrimonio  que  es  de  todos.  Una  vez  aceptadas  por  la
institución y depositadas en ella son obras que todos podemos
ver o estudiar, porque no nos podemos olvidar que este tipo de
centros son verdaderos templos de la cultura donde las obras
son  valoradas,  conservadas  y  difundidas  de  forma  muy
cuidadosa.

El proceso no es fácil, porque las propuestas pasan por varias
fases de valoración y, es necesario superar exigentes filtros
para que las obras sean, en su caso, finalmente aceptadas. Hay
un jurado que decide, una vez por año, qué obras merecen la
pena ser aceptadas o no. A partir de allí pasan a formar parte
de esa riqueza general, siempre abierta al público sea quien
sea, lo cual es un orgullo…

 

P- Ha tramitado recientemente también alguna otra donación
importante, cómo la que hizo en el año 2020 a la municipalidad
de Barbastro a través de la Fundación Ramón J. Sender (UNED).
Supongo  que  le  producirá  una  especial  sensación  de
tranquilidad el pensar que su obra queda a buen recaudo, con
las  garantías  que  este  tipo  de  centros  institucionales
ofrecen…

R-Sí, por supuesto. Esta donación fue muy importante y dio
motivo a una importante exposición retrospectiva sobre mi obra
de la que me siento especialmente orgulloso. Allí deposité un
conjunto de 41 trabajos pictóricos, 15 “libros de artista” y
algunas  otras  producciones  de  video-arte,  una  selección
representativa  de  mi  evolución  como  artista  durante  todos
estos años. Su inventario y catalogación inicial ya me dieron
garantías de que su conservación iba a ser óptima, como así
está siendo. Integrada en la colección de arte contemporáneo
de la UNED, ahora forma parte de su patrimonio custodiado por



profesionales y en condiciones adecuadas de conservación y
difusión.

 

P-París, Argelia y la vivencia en los remotos desiertos del
Sahara,  la  relación  con  su  pareja  Montse  (tristemente
fallecida hace unos pocos años), la serenidad que se respira
en su preciosa casa de Ipies, sus recuerdos y ricas vivencias
personales en general… ¿De qué forma cree que se integran en
su obra?

R-Lo más esencial de la vida reside en los aconteceres de lo
cotidiano, en los sentimientos que estos te producen en cada
tiempo y lugar. Allí radica lo que la obra absorbe con mayor
voracidad. Todo lo que te rodea es importante a este respecto,
las particularidades del paisaje, de las gentes, de las luces
de cada lugar, porque el estar en un lugar concreto te da
percepciones muy diferentes. Por ejemplo, yo nací en Zaragoza
donde  me  formé  inicialmente,  luego,  París  me  dio  una
percepción de la cultura mucho más rica, permitiéndome un
desarrollo personal mucho más intenso a nivel de percepciones,
de visualizaciones, de diversas experiencias, de posibilidades
de ver obras de teatro, de cine, manifestaciones de culturas
de todo el mundo, de relacionarte con gente de muy diferentes
países. París -más en la época en que yo viví allí- era un
crisol de culturas, una síntesis de los valores que priman en
el universo en que nos movemos en Occidente, una ciudad que te
permitía participar de toda esa trascendencia cultural que a
cada generación surge y se manifiesta…

 

P-París, tras los sucesos de Mayo del 68, se convirtió en
abanderada de la libertad, algo que conmocionó profundamente a
los círculos artísticos con importantes cambios en relación a
la concepción del arte con una nueva dimensión social, con
reivindicaciones como la de una apertura de las instituciones



culturales y los procesos artísticos a toda la sociedad, entre
otras muchas. ¿Teniendo en cuenta que su formación se produjo
en ese contexto muy concreto, cree que su obra se deja influir
por todos esos cambios y transformaciones en los que lo social
se erige como valor casi absoluto?

R-El  Arte  tiene  una  dimensión  social  ya  de  por  sí,
independientemente de las circunstancias, pues lo que hacemos
los artistas es para los demás. No la considero importante de
forma consciente, al menos no resulta muy significante en mi
obra plástica. En los vídeos, sí, en mayor medida.

 

P- Y tras París, el contrapunto más absoluto con su larga
experiencia en la inmensidad del desierto argelino…

R-Si, es un buen ejemplo de las diferencias radicales que se
pueden  producir  entre  unos  lugares  y  otros.  Mi  posterior
experiencia en Argelia, en remotos enclaves del desierto donde
no había ni carreteras para acceder, todas esas posibilidades
parisienses  desaparecían,  pero  se  abrían  otras,  igualmente
interesantes y valiosas desde el punto de vista vivencial.
Otros paisajes inmensos y bellísimos se integraron en mi vida
y cambiaron todas mis percepciones anteriores del tiempo y el
espacio. Por supuesto que todo ello se manifestó -y aun se
manifiesta- en la evolución de mi obra. Por ejemplo, adquirí
allí la plena conciencia de lo que es el espacio, concebido
como un universo abierto e ilimitado, donde los límites los
ponen únicamente la luz y las sombras y donde es posible
establecer un contacto con lo primigenio y nuestros orígenes.
La armonía con los ritmos naturales, el viento, las piedras,
los colores intensos del desierto, su inmensa soledad…A partir
de allí, tu proyectas en tu obra todas estas sensaciones que
has experimentado. Todo lo que he vivido está presente en lo
que  ahora  hago.  Todo  se  hace  presente  y  se  manifiesta
físicamente en mi obra plástica, en la que lo vivencial tiene
una importancia primordial. Puedo comprobar esto cada día,



cuando  saco  alguna  pieza  realizada  hace  años  y  observo
perfectamente  esta  “materialización”  inconsciente,  pero  muy
“física” que se produce en ella de lo vivido.

 

P- Según Miguel Mainar ¿Qué es el arte? ¿Cómo definiría esta
importante dimensión de lo humano de la forma más sintética
posible?

R-Para mí, en primer lugar, es un gesto vocacional que integra
todas las condiciones y conocimientos que te van construyendo
poco a poco, a lo largo de los años. Al menos este es mi caso.
Es una afirmación de ti mismo que se produce porque tú tienes
firme  voluntad  de  que  ello  suceda.  Así  pues  el  arte  es
fundamentalmente una firme intención de expresión vocacional,
sensitiva, que se plasma en el gesto creativo. Importantes
también  son  las  enormes  posibilidades  que  ofrece  para  la
exploración de la realidad porque es todo un privilegiado
camino de conocimiento que siempre te conduce a profundizar un
poco más, al margen de los factores exteriores: la creación
debe renovarse continuamente y el creador sólo se debe a sí
mismo.  La  autocrítica,  la  sinceridad  también  resultan
esenciales para no caer en el engaño o en el vacío creativo.

 

P-Su obra plástica ha evolucionado de forma importante durante
estos años, desde lo estrictamente manual a la experimentación
con  las  enormes  posibilidades  que  facilitan  las  nuevas
herramientas digitales y las sugerencias estéticas procedentes
del mundo del cine y otras producciones audiovisuales ¿Puede
explicarnos cómo se ha producido esa transición en su obra?

R-Pues para mí lo manual, lo táctil, la materia, siguen siendo
lo esencial en mi trabajo y en todo lo que hago. Lo que sucede
es que uno es el fruto de una forma de ser y una trayectoria
que, en mi caso, pasan por unas preferencias emocionales por
lo pictórico y, sobre todo, por las posibilidades del papel



como soporte pero también por sus posibilidades texturales y
matéricas. Hago uso de las nuevas tecnologías, pero siempre
dentro del mismo espíritu que orienta la fuerza de mi trabajo,
el sentido de mi trayectoria donde la relación con el papel,
sus olores, sus texturas, etc, es de capital importancia.

Y bueno, pues tampoco reniego de lo que es la actualidad, de
lo que pasa ahora, aunque yo nací con la palabra, en un mundo
donde la imagen no tenía la masiva importancia e influencia
que tiene ahora. Finalmente, uno llega a la conclusión de que
son técnicas que se complementan y la misma emoción que emana
del instante creativo a través del manejo de lo material puede
sentirse igualmente con el manejo del ordenador. Tú eres el
que gestiona el gesto, la intensidad, el volumen, el formato,
lo accidental, las inclusiones que puedes hacer a través del
tiempo. Una obra la interrumpes, la retomas, la dejas madurar…
Es un poco como la esencia vital del cuerpo humano, de la vida
en general: las formas se manifiestan y todo fluye. Lo digital
sería un proceso paralelo a todo ello dentro del contexto de
mi evolución personal.

 

P-El tema de la espiritualidad, que tanto influye en su obra
con ostensibles rasgos a todos los niveles ¿Cómo lo concibe?

R-Es lo mismo que hablar de esa conciencia individual que rige
nuestro  ser.  Mi  pensamiento  al  respecto  se  interesa  por
aspectos  de  la  espiritualidad  occidental  como  la  mística.
Bueno,  yo  soy  consciente  de  que  pertenezco  a  una  cultura
cristiana donde predomina toda una tradición cultural que me
interesa mucho, un método, una conciencia individual que no
está separada de un sentido de pertenencia con todo lo demás,
fuera de los límites de lo corporal. Sería lo contrario al
mundo de las pulsiones, una especie de comunión universal. Lo
que pasa es que para mí todo ese mundo está filtrado por una
especial sensibilidad perceptiva a lo sensorial. Me fascinan,
por ejemplo, los ambientes tenebristas de algunas producciones



del  Barroco,  la  de  determinados  ambientes  ligados  a  los
espacios eclesiásticos, etc, simplemente por estas resonancias
de  carácter  estético  de  fuerte  atracción  para  mí,  por  su
potencialidad sensorial.

 

P- Dentro de este conjunto de creencias ¿cree en el ser humano
como ser trascendente?

R-No es esa una cuestión que me preocupe demasiado, porque mi
sentir es claro al respecto. En mi se afirma el sentimiento de
que pertenecemos a un cosmos y a un todo apreciable en cada
instante que vivimos. Con eso para mí es suficiente. También
estoy  firmemente  convencido  de  que  no  estamos  solos  sino
fundidos con lo conocido y lo desconocido universal, en donde
todo  es  posible.  El  hecho  de  sentir  esta  pertenencia
existencial de un todo ligado a mi conciencia, esa percepción
es a lo que yo llamo el “alma”. Esta dimensión espiritual de
la realidad se hace especialmente patente en ciertas ocasiones
en que se está más receptivo, cuando escuchas una música, ves
una imagen concreta, etc. Es una respuesta que procede del
interior.

Estos aspectos espirituales efectivamente se reflejan en mis
obras donde están las huellas de lo que es “lo corporal”. Ahí
se concreta todo lo que pertenece a la materia: el papel, los
números, las letras, las arrugas, las líneas, etc. Este es el
vehículo que me permite acceder a la expresión de todos estos
mundos superiores de lo espiritual.

 

P-Lo simbólico parece jugar un papel importante entre las
sugerencias que se proponen en sus obras ¿qué papel cree que
juega el simbolismo en sus producciones artísticas en general?

R-Si  los  símbolos  los  tienes  razonados  e  interiorizados,
surgen  como  una  respuesta  simplemente  autónoma.  Recordemos



aquella  famosa  frase  de  que  “el  hombre  es  un  animal
simbólico”. Yo los símbolos los interpreto como un alfabeto
libre, donde tú, eliges esos símbolos para construir palabras
y frases con un sentido alegórico que sirvan para establecer,
a mayor o menor escala, un diálogo libre y dúctil, nunca
cerrado, con el espectador. Son visiones personales que, en su
conjunto, pueden diferir mucho entre unas y otras, en función
de  nuestra  personalidad,  capacidad  de  percepción  y
sensibilidad. Así, aunque la que predomina es la visión de
frente que el artista propone, las interpretaciones son tan
personales  que  entramos  ya  dentro  de  una  dinámica  humana
perceptual.

Podría decirse que el propio abstraccionismo es un tipo de
lenguaje  situado  a  este  nivel  de  conexión.  Cuando  puede
producirse una combinación de lo abstracto con lo figurativo,
como es el caso de mi obra, a veces surgen esos símbolos
universales, arquetípicos que son comunes en todo tiempo y
lugar al conjunto de la humanidad porque están integrados en
nuestra  psique  y  son  consustanciales  a  todos  nosotros,
intrínsecos  a  nuestra  especie.  Entonces  es  cuando  podemos
hablar de una comunicación estricta a nivel simbólico. Mi obra
integra ambas posibilidades de expresión y comunicación.

 

P-En esta última fase de sus producciones se observa un giro
hacia un cierto empoderamiento del mundo de la imagen sobre
otro tipo de soluciones más “pictóricas” y allí surgen las
temáticas  ¿Entre  las  que  Ud.  trabaja  actualmente  existen
formulaciones recurrentes o intereses argumentales concretos?

R-Bueno. En mi obra sigo buscando una emoción, esa ligada a lo
que siempre he buscado para expresar el sentido de pertenencia
a un todo del que antes hablaba, esa vivencia de lo místico a
la  que  tengo  total  libertad  de  acceso  y  me  trasmite  las
sensaciones que busco. Y existe esa otra dimensión anclada en
lo material que para mí se expresa fundamentalmente en el



trabajo experimental sobre el papel. Es en la unión entre esas
dos dimensiones, en las confluencias de una con la otra entre
lo  material  y  lo  espiritual,  el  punto  donde  siempre  he
intentado  situar  mi  obra  plástica.  Con  estos  intereses
concretos me he desarrollado y actualmente siguen plenamente
vigentes, aunque ahora trabajo con técnicas más actuales, con
herramientas informáticas y experimentando con las soluciones
que estas proporcionan. 

La imagen siempre me ha interesado. Hablo de esas imágenes
“reales” propias del cine, por ejemplo, que tienen el poder de
conmoverte profundamente. El cine mudo en particular siempre
me ha fascinado porque expresa muy bien el poder de la imagen
en estado puro con esa sucesión de luz y movimiento que es
pura vida. Y este interés me ha conducido de forma natural a
tomar un papel más activo y a incorporarme a la realización de
videos  y  producciones  plásticas  ligados  a  ellos.  Estas
imágenes  me  han  permitido  explorar  otros  aspectos  de  la
esencia  de  lo  humano  que  corresponden  al  mundo  de  las
pulsiones, de los impulsos, que también son parte indisociable
de nosotros, expresar plásticamente toda esa dimensión que, si
la negamos, nos produce un conflicto. Entre ellas incluyo
Imágenes de violencia, de sexualidad explícita, etc que buscan
tanto conmover como incomodar, pues creo también en el Arte
como “agitador”, como removedor de actitudes y de conciencias.


