
El arte en el séptimo arte
 

La  ficción  cinematográfica  refuerza  el
componente mítico del artista desde la tarea
de  un  creador  que  produce  símbolos  y
significados  complejos;  lo  elige  como
protagonista (héroe o antihéroe, tanto da) y
atribuye  al  acto  de  la  creación  unas
características que lo diferencian del resto
de los mortales.

 
“El cine y la construcción mítica del

artista”
Javier Tudela

 
 

Desde siempre la figura del artista plástico ha sido motivo de
representación por parte de otras disciplinas artísticas. Con
el nacimiento del cine, en el siglo XIX, muchos han sido los
artistas que han ocupado lugares destacados en producciones
cinematográficas.  Este  artículo  trata  de  reflexionar  sobre
cómo la representación que el cine ha realizado del artista
está vertebrada por una serie de estereotipos que han influido
notablemente en la configuración del rol social del mismo. Un
rol que ha ido evolucionando, ligado a épocas y contextos
concretos,  que  pone  de  manifiesto  la  íntima  relación  que
existe entre construcción social y las relaciones de poder que
le dan forma.

https://aacadigital.com/articulos/el-arte-en-el-septimo-arte/


Marcel Duchamp "Wanted $2000 Reward" 1923

 
La diferencia de “edad” entre el cine y otras disciplinas
artísticas hace que a la hora de buscar referencias en los
procesos  de  creación  se  encuentren  con  facilidad  en  los
autores/artistas que la historia del arte ha ido destacando.
No hay que olvidar que el cine es también un medio en el que
un autor pone en marcha un proceso que desemboca en una obra
final que, aún con las diferencias impuestas por la técnica,
tiene  puntos  en  común  con  los  procesos  asociados  a  otras
artes.  No  en  vano  son  muchos  los  artistas  que,  desde
principios del siglo XX, transitan indistintamente entre la
imagen fija y en movimiento, entre la imagen y el sonido,
entre lo bidimensional y lo tridimensional.
 
Hasta qué punto esa imagen creada y configurada desde el medio
corresponde a la realidad queda en entredicho a la hora de
examinar los biopic más destacados sobre el tema. El estudio
del mito del artista al que hace mención el título pone de
manifiesto que, en la mayoría de las ocasiones, se articula
más desde la ficción que desde la realidad o, por lo menos,



forma un entresijo de ambas. Partiendo de la predilección del
cine por “los grandes relatos” se puede comprender cómo la
imagen  del  artista  suele  estar  construida  más  desde  la
exposición de su “pretendida” vida y personalidad que desde el
análisis de su propia obra. De esta forma, se busca la esencia
de ese “don” creativo, que convierte al artista en una persona
especial, en una vida interior que es capaz de distinguirle
del resto o en una serie de circunstancias personales que
ponen  a  prueba  un  tipo  de  vida  que  está  fuera  de  las
convenciones sociales. Es por esto por lo que se establecen
una serie de estereotipos que parecen componer un mapa “tipo”
de las características personales que debe poseer aquel que se
dedique a la actividad artística y que, así mismo, forman
parte  de  “la  imagen  de  artista”  que  está  fuertemente
construida  en  el  imaginario  colectivo.
 
Una de las características que más comúnmente se potencian
desde el cine es la idea de artista como genio. Este vínculo
queda demostrado a través de películas como El tormento y el
éxtasis (Carol Reed, 1965) en la que se muestra la vida de
Miguel Ángel y sus relaciones con el Papa Julio II, o también
en uno de los iconos por excelencia en este sentido, Picasso,
cuya vida y obra ha sido llevada al cine en multitud de
ocasiones. Destaca el documental El misterio de Picasso (1956)
realizado por Henri-George Clouzot en colaboración con Picasso
que obtuvo el Premio Especial del Jurado en el Festival de
Cannes. Según Ramón Almela “la validez de la idea del genio ha
sido puesta en entredicho en los últimos años. El genio es
siempre explicado acorde a las mitologías de una época dada.
Juzgado poco más o menos como un producto de buen marketing o
buena  política,  ha  sido  visto  una  forma  de  “imperialismo
intelectual”  y  como  un  fenómeno  de  relativa  importancia
comprado con las políticas culturales” (Almela, 2009). No hay
que olvidar, así mismo, como la idea de trascendencia suele
vincularse  a  la  creación,  desde  unos  posicionamientos
artísticos convencionales que valoran el arte en base a los
objetos que éste es capaz de producir.



 
 

El tormento y el éxtasis (Carol Reed, 1965)

 

Esta idea de genio está muy asociada a la de inspiración, por
la  cuál  la  obra  del  artista  es  fruto  de  una  serie  de
mecanismos intuitivos e irracionales que surgen de repente y
se formalizan de forma casi automática. A menudo el cine ha
vinculado esta inspiración a las relaciones personales más
íntimas  que  establece  el  artista  con  su  entorno.  Así,  la
inspiración  toma  forma  de  musa,  generalmente  mujer,  que
permite aflorar el genio contenido del creador, generalmente
hombre, imponiendo de esta manera supuestos erróneos. Frente a
esta idea la realidad se impone, la obra del artista es, sin
duda, el resultado de disciplina, experimentación constante y
capacidad de investigación. Por otro lado, presupone que la
inspiración se provoca a través de la belleza, cuando el punto
de partida de una obra no siempre se realiza a partir de lo
bello  y,  al  mismo  tiempo,  viene  a  reafirmar  el  papel
totalmente secundario que ha tenido la mujer dentro de la
historia del arte, en la cuál, su relación con la creación
artística suele limitarse a este rol accesorio. La joven de la
perla (Peter Webber, 2003) expone esta idea en la adaptación
de la novela de Tracy Chevalier a través de un relato de que
narra la relación ficcionada de la retratada con el pintor
Johannes Vermeer.



 
Son muy pocos los biopic de mujeres artistas, aunque hay que
mencionar que, de un tiempo a esta parte, aparecen con algo
más de frecuencia en las carteleras. Frida Khalo ha sido la
protagonista  de  varias  producciones  como  Frida,  naturaleza
viva  (Paul  Leduc,  1984)  o  Frida  (Julie  Taymor,  2002).  Es
cierto que la vida de Frida se presta a una narración en la
que se unen vida, obra y dolor capaz de potenciar la carga
dramática de su biografía y que, por otra parte, su arte es
inseparable  de  su  relación  con  Diego  Rivera.  Podrían
mencionarse  otras  aportaciones  como  La  Pasión  de  Camille
Claudel (Bruno Nuytten, 1987) en la que se presenta la vida y
obra  de  Camille  Claudel  aunque,  en  este  caso,  también
vinculada de nuevo a lo masculino hegemónico, otro de los
grandes de la historia del arte, su pareja Auguste Rodin.
Citar el caso de Diane Arbus en Retratos de una obsesión
(Steven  Shainberg,  2006)  en  la  que  se  da  otro  de  los
convencionalismos  del  género,  el  paso  de  la  vida  social
aceptada a los límites marcados por la relación del artista
con lo excéntrico o la más actual Séraphine (Martin Provost,
2008).
 
 
 



Séraphine (Martin Provost, 2008).

 

 
Como explica Javier Tudela “el relato cinematográfico recrea
los prejuicios que alimentan la leyenda del artista y ayuda a
mantener un status social diferenciado. La construcción de la
imagen  del  artista  está  basada  casi  exclusivamente  en  su
modelo de negociación narcisista con el éxito y el fracaso”
(Tudela, 2007: 165). Este vínculo es también exportable a la
construcción de muchos otros personajes cinematográficos que
transmiten  esa  oposición  binaria  tan  propia  de  las
construcciones sociales contemporáneas. Conceptos que se ligan
indivisiblemente al de poder. Ascensos y descensos se observan
en  Rembrandt  (Alexander  Korda,  1936),  en  Goya  en  Burdeos
(Carlos Saura, 1999)  o en Caravaggio (Derek Jarman, 1986) o
subidas  fulgurantes  con  finales  precoces  y  dramáticos  en
Basquiat (Julian Schnabel, 1996).   



Rembrandt (Alexander Korda, 1936)

  

                                                              
                                                              
   
Otro  de  los  arquetipos  asociados  al  artista  es  una  vida
caótica y desordenada que acaba siendo utilizada como metáfora
para desentrañar los mecanismos de la mente que potencian el
acto creativo, “el genio” antes citado. Así mismo, se trata de
una  existencia  que  traspasa  los  márgenes  de  los
convencionalismos,  el  artista  se  encuentra  fuera  de  lo
socialmente aceptado y sólo entra en ellos, de forma más o
menos esporádica, a través del mercado o del éxito póstumo de
su obra, Los amantes de Montparnasse (Jaques Becker, 1958) o
Moulin Rouge (John Huston, 1952) presentan a sus protagonistas
de esta manera. Mencionar, como ejemplo contestatario, Andreï
Rublev (Andrei Tarkovski, 1966), biopic del pintor ruso que
reflexiona sobre la creación artística y la labor social del
artista frente al poder.
 
Dado que el mito del artista lleva asociado unos rasgos de
personalidad concretos, podría decirse que uno de los más
característicos es un carácter complejo e impulsivo que se
pone de manifiesto en películas como El tormento y el éxtasis
(Carol Reed, 1965), Soberbia (Albert Lewin, 1943) adaptación
de una novela de William Somerset Maughan, basada en la vida
del pintor Paul Gaugin o los acercamientos a Picasso como
Sobrevivir a Picasso (James Ivory, 1996). También manifiesta
esta relación el acercamiento de John Maybury a la figura de



Bacon El amor es el demonio. Estudio para un retrato sobre
Francis Bacon (1998) o en el debut como director de Ed Harris
en Pollock (2000). En este sentido llama la atención el hecho
de que la industria cinematográfica con más influencia, la
norteamericana,  que  suele  recrearse  de  forma  muchas  veces
propagandística en sus éxitos históricos haya realizado tan
pocas aportaciones cinematográficas sobre los representantes
del expresionismo abstracto, artistas que lograron desplazar
la capitalidad cultural por primera vez de Europa a Estados
Unidos.
 
Así mismo, otro de los vínculos por excelencia es el de locura
y arte. “¿Hasta qué punto la locura influye en las capacidades
creativas del individuo? ¿Cómo afecta al artista? La locura se
ha vinculado directamente con la actitud artística creativa,
pero las explosiones neuróticas de Van Gogh no fueron las que
proporcionaron  sus  aportaciones.  Al  contrario,  impedían  su
labor pictórica” (Almela, 2009). Este arquetipo ha sido el
motor de las múltiples recreaciones de la vida del pintor
entre las que se pueden citar El loco del pelo rojo (Vicente
Minelli,1956), The life and death of Vicent Van Gogh (Paul Cox
1988)  que  constituye  la  adaptación  cinematográfica  del
conocido libro Cartas a Theo, Vicent y Theo (Robert Altman,
1990) o Van Gogh (Maurice Pialat, 1991).
 
 



El loco del pelo rojo (Vicente Minelli,

1956)

 
La representación del artista y los estereotipos asociados a
éste ha ido evolucionando a lo largo del tiempo. El personaje
de  artista  humanista  que  representa  Miguel  Ángel  en  El
tormento y el éxtasis (Carol Reed, 1965) es diferente al ideal
romántico  que  vincula  al  hombre  con  la  naturaleza  y  lo
sublime. Así como el personaje de El Greco (Yannis Smaragdis,
2007)  no  tiene  nada  que  ver  con  el  artista  bohemio  de
principios  de  siglo  XX  perfectamente  ejemplarizado  en  las
películas Los amantes de Montparnasse (Jaques Becker, 1958) o
Moulin Rouge (John Huston, 1952). La historia del cine también
nos ha permitido asistir a través de sus películas a las
diferentes épocas, movimientos y corrientes artísticas y cómo
cada una de ellas ha estado asociada a un personaje con unas
características específicas. El artista mediático, vinculado a
los mass media, representado por Andy Warhol en la película Yo
disparé a Andy Warhol (Mary Harron, 1996) evolucionó en los
años 80 al “artista maldito” que encarna a la perfección el



personaje de Nick Nolte en Historias de Nueva York. Episodio:
“Apuntes  del  natural”  (Martin  Scorsese,  1989)  o  Basquiat
(1996) dirigido por otro “artista maldito”, Julian Schnabel,
que tuvo gran éxito pictórico en los ochenta y que, hoy día,
es capaz de ejercicios cinematográficos como La escafandra y
la mariposa (2007).
 
Cabría decir que los artistas que han recibido la atención del
cine han sido aquellos que ya habían destacado en áreas de
conocimiento especializadas como la historia del arte y, en
concreto,  aquellos  de  cuya  existencia  puede  extraerse  un
carácter novelable capaz de ser reducida a los estereotipos
que hemos venido citando. No hay que olvidar que todas estas
características subyacen en las estructuras sociales y morales
de  la  cultura.  Por  desgracia,  han  sido  muy  pocas  las
aportaciones que se han llevado a la gran pantalla de artistas
cuyas contribuciones artísticas han sido más alternativas o
cuya obra, más inclasificable, se hibrida con otros lenguajes
menos conocidos y quizá por ello menos apreciados por el “gran
público”.
 
La reivindicación del cine como arte

 
El Cine ha tenido que recorrer un largo camino hasta ser
reconocido como Arte. Asociado en su nacimiento al mundo del
entretenimiento y del espectáculo, más que al de las Bellas
Artes, no es extraño que, quienes reclamaban este cambio de
consideración,  vieran  con  buenos  ojos  las  incursiones  de
artistas en el nuevo medio. A su vez, algunos de los artistas
más  inquietos,  encontraron  en  el  Cine  la  oportunidad  de
trasladar a la gran pantalla, algunas de las ideas que las
limitaciones del lenguaje plástico les impedía desarrollar.

 
En  1929,  Luis  Buñuel  y  Salvador  Dalí,  emprenden  una
colaboración  cinematográfica  que  acabará  en  una  película
histórica. Buñuel le describe a Dalí un recurrente sueño de
hormigas recorriendo su mano y éste le corresponde con otra de



sus fantasías oníricas: la imagen de un ojo seccionado por una
navaja de afeitar.

 
Partiendo de estas dos visiones, realizan Un perro andaluz. Un
cortometraje  de  17’  sin  banda  sonora,  con  un  argumento
deliberadamente incoherente salpicado de destellos de imágenes
inconexas. Dalí y Buñuel trasladan al cine los principios de
la “escritura automática”, práctica surrealista que da rienda
suelta  al  subconsciente,  generando  imágenes  sin  control
previo. Algunas de ellas han sido utilizadas posteriormente en
otras películas, como la mariposa calavera, que aparecería en
El silencio de los corderos (1991), o los cuadros de Vermeer,
en La muchacha de la perla (2004).

 
    

Un perro andaluz (Luis Buñuel y

Salvador Dalí, 1929) 

 
Su estreno en París, en 1929, es acogido con admiración por el
círculo de artistas del surrealismo que se aglutina en torno a
André  Bretón.  Este  espaldarazo  va  a  suponer  para  los  dos
artistas su reconocimiento a nivel mundial y su admisión en el
influyente  grupo  surrealista,  en  el  que  se  alineaban
personalidades como Max Ernst, Man Ray, René Magritte, Louis
Aragon, Paul Éluard o Tristan Tzara.
 



Buñuel emprende al año siguiente la realización de una nueva
película: La edad de oro (1930). En esta ocasión, Dalí tendrá
una participación menos relevante en la confección del guión,
después de que la relación personal entre los dos artistas se
deteriora  irreversiblemente.  En  esta  segunda  cinta,  Buñuel
despliega toda su capacidad narrativa bajo la misma pauta
surrealista que aplicara en su anterior trabajo. Provocadora
para muchos, escandalosa para algunos, con imágenes de un
fuerte impacto visual, la película consagró definitivamente a
su director, quedando como una pieza maestra de la historia
del cine.

 
Dalí,  por  su  parte,  aprovecharía  más  el  reconocimiento
artístico del círculo surrealista, que la propia experiencia
cinematográfica,  desplegando  en  su  pintura  el  inagotable
universo  onírico  que  la  caracterizará  desde  entonces.  Su
siguiente incursión en el cine vendrá de la mano de Alfred
Hitchcock, en 1945, con la película Spellbound (Recuerda). La
escenografía  y  la  concepción  espacial  de  los  pasajes  más
memorables de la película salen de algunos de los cuadros más
delirantes  de  Dalí.  El  más  célebre  es  Persistencia  de  la
memoria,  pintado  por  Dalí  en  1931,  compuesto  por  varios
relojes blandos. Uno de ellos es un reloj de bolsillo cubierto
de hormigas. Un guiño a la película Un perro andaluz, en la
que las hormigas representaban para Dalí y Buñuel el símbolo
de la podredumbre y la descomposición.
 
Una iconografía que encaja con la atmósfera que Hitchcock
imprime a su película, en la que los recuerdos, el tiempo y la
memoria, junto con la teoría del psicoanálisis de Freud, están
presentes a lo largo de toda la trama.
 
    



Cartel de la película Spellbound

(Alfred Hitchcock, 1945)

La siguiente invitación vendría desde los estudios Disney, en
1946, para trabajar en un corto de animación, Destino, que no
se llegaría a terminar. La Tate Modern Gallery de Londres
dedicó en 2007 una exposición a la relación de Dalí con el
cine, bajo el título de Dalí & Film, una recopilación de
textos, bocetos, decorados y pinturas, junto con la proyección
de las películas en las que participó el pintor. Sobre esta
exposición  puede  consultarse  el  ensayo  de  Elliot  H.  King
(King, 2007).
 
El proyecto pretendía dar continuidad a la película Fantasía
(1940), uno de los grandes éxitos de la factoría Disney que
adaptó al lenguaje de animación una selección de las obras más
célebres de la música clásica.
 
Arte dentro del Arte. La propuesta de Peter Greenaway

 



Un  caso  singular  en  esta  relación  entre  Arte  y  Cine  lo
constituye el trabajo de Peter Greenaway. El veterano director
galés recurre a distintas disciplinas artísticas como soporte
del  desarrollo  de  su  trama  narrativa.  El  dibujo,  la
arquitectura, la caligrafía o la pintura, son abordados como
eje central de sus películas en El contrato del dibujante, El
vientre de un arquitecto, The Pillow Book y La ronda de noche,
respectivamente.

 
Greenaway, con una formación inicial de pintor, reclama la
misma independencia para el cine que la que ya consiguiera la
pintura,  rechazando  la  tradicional  fórmula  del  ‘cine  que
ilustra libros’: "El cine parece una sucursal de una librería:
Harry Potter, El señor de los anillos… No han visto cine, han
visto años de textos ilustrados. Creo que desde hace 140 años
que el cinematógrafo comenzó a proyectar imágenes ha adoptado
la idea de contarnos cuentos, pero el cine no es naturalmente
narrativo, el cine está relacionado con ambiente, estilo y
otros elementos más cercanos a la pintura que a los cuentos.
No  queremos  ser  ilustradores,  queremos  ser  creadores.
Necesitamos  un  cine  de  compositores.”  (Toca,  2009).

 
 

 The Pillow Book, (Greenaway, 1996)
Cinco mujeres alrededor de Utamaro,

(Mizoguchi, 1946)

    

Tal vez sea en The Pillow Book (1996), donde desarrolla más



explícitamente  este  alegato.  Partiendo  de  la  tradición
japonesa  del  “libro  de  almohada”,  Greenaway  convierte  el
cuerpo de la joven protagonista en libro, y la pintura en
escritura, mediante la caligrafía oriental. Al contrario de
las películas que ponen imágenes a la literatura, aquí son las
imágenes las que construyen los libros, desde el lenguaje
visual  del  cine  y  la  pintura,  utilizando  el  cuerpo  como
soporte. Hay en este planteamiento una referencia explícita a
la obra de Utamaro, el pintor japonés que fuera llevado a la
pantalla  en  Cinco  mujeres  alrededor  de  Utamaro  (Kenji
Mizoguchi, 1946) Cine, pintura y escritura se diluyen en una
embriagadora  atmósfera  visual,  acentuada  por  la  música  de
Brian Eno. Hay una metáfora de ese cambio de función del cine
que Greenaway reivindica, en la figura de la protagonista, que
pasa de ser soporte de la escritura a escritora (una pintora
que  escribe  o  una  escritora  que  pinta)  y,  finalmente,  a
modelo,  donde  su  cuerpo  (la  imagen)  centrará  ya  todo  el
protagonismo.

 
El contrato del dibujante (1982)está ambientada en el ambiente
barroco de la Inglaterra del s. XVII. Al igual que la pintura
lo hiciera tantas veces, Greenaway recurre a la mitología
clásica para construir un complejo entramado simbólico. Para
su  película  elige  el  mito  de  Perséfone,  encarnado  en  una
aristócrata confinada por su marido en un cuidado jardín, y el
de Hércules, trasladado a un pretencioso dibujante que acepta
el encargo de realizar doce dibujos, como las doce pruebas del
héroe griego. La densa carga simbólica de la película es el
soporte de su hilo argumental. Una alegoría de la creatividad
artística  y  de  la  decadencia  del  concepto  racionalista  y
cartesiano del arte del siglo XVII, que empieza a dar paso al
Romanticismo.El director no sitúa al artista como conductor de
la trama narrativa, sino a su obra, sus dibujos en este caso.
Podría decirse que se trata de un ‘guión dibujado’, como si el
story board de cada escena se convirtiera en la escena misma.

 
        



 

Cartel de la película El contrato del

dibujante (1982)

Cartel de la película Ronda de noche

(2007).
 

 El vientre de un arquitecto (1987) y

 
El vientre de un arquitecto (1987), es una metáfora sobre la
renovación  continua  del  arte  y  la  vida.  Por  un  lado,
contraponiendo la arquitectura clásica de Roma, ciudad en la
que se desarrolla la acción, al geometrismo visionario de la
arquitectura  de  Etienne  Boullée,  de  cuya  obra,  el
protagonista, un veterano arquitecto norteamericano, prepara
una exposición en la ciudad eterna. Por otro, la infidelidad
de su mujer con uno de los jóvenes mecenas de la exposición.
Greenaway sitúa el derrumbamiento personal y profesional del
protagonista, y su desenlace final, en los suburbios de Roma,
asociando su fatal destino al lado oscuro del urbanismo y la
arquitectura.

 
La ronda de noche (2007), está minuciosamente concebida como
una pintura. La intriga que construye alrededor del célebre



cuadro de Rembrandt, es una excusa para introducir en el cine
los recursos propios del lenguaje pictórico. Los claroscuros,
los  encuadres,  el  movimiento  de  los  personajes  y  la
disposición de los objetos de cada escena, son fruto de un
erudito análisis de la obra del pintor holandés, de quien
Greenaway recibió una gran influencia en su etapa de formación
artística.  La  película  así  construida  se  convierte
prácticamente en una “pintura animada”, un paseo pictórico por
la Holanda del siglo XVII.

 
El cine documental sobre la obra de artistas

 
La producción cinematográfica de documentales sobre artistas
es menor que la de los biopic debido, en parte, a que el
destinatario  de  este  producto  se  reduce  a  un  público  muy
especializado. La mayor parte de la realización de obras de
este  género  sale  tradicionalmente  de  las  productoras  de
televisión, mientras que los largometrajes destinados a la
gran  pantalla  son  más  escasos.  Si  el  biopic  enfatiza  los
aspectos más controvertidos de la biografía del artista, el
documental se centra en su obra, con una mirada desapasionada
y analítica.

 



Cartel del documental  Ríos y mareas

(Riedelsheimer, 2001)

Cartel del documental  Paisajes

transformados (Baichwal, 2006).

                        

El documental Ríos y mareas (2001), de Thomas Riedelsheimer,
es un buen ejemplo de este género. Nos acerca a la obra del
artista escocés Andy Goldsworthy, que desarrolla su trabajo en
plena naturaleza, utilizando elementos que encuentra en el
lugar donde interviene. Sus obras son efímeras. Se desvanecen
con el tiempo o la acción de la naturaleza. Tan sólo queda el
registro  fotográfico.  El  documental  nos  sitúa  junto  al
artista, mientras realiza la construcción de cada una de sus
piezas,  invitándonos  a  compartir  su  paciencia,  su
satisfacción,  sus  errores  y  sus  reflexiones.  El  artista
subraya la importancia de la comunión con el lugar que elige
para  trabajar,  una  elección  que  adopta  en  función  de  los
flujos de energía que percibe en determinados enclaves. El
documental nos traslada la dimensión procesual de su trabajo,
algo que la fotografía de las obras de un catálogo no puede
transmitirnos.



 
Paisajes transformados (2006) es un documental de Jennifer
Baichwal sobre la obra del fotógrafo Edward Burtynsky. En este
caso, la mirada de la cámara de cine establece una fructífera
complicidad con la cámara fotográfica del artista, registrando
los efectos de la actividad industrial en su recorrido por
China. La minería, las fábricas kilométricas, la construcción
de la presa de “Las Tres Gargantas”, o el crecimiento urbano
de  Shangai,  desfilan  por  la  pantalla  invitándonos  a  una
ineludible reflexión sobre el impacto de la acción antrópica
en el planeta.
 


