
Arte,  accesorios  y  agencia:
estéticas  objetuales  en  las
músicas  populares
contemporáneas
Arte, joyas y agencia: estéticas objetuales en las músicas
populares contemporáneas

Un objeto al que se le ha ‘concedido el derecho’ de ser
un  objeto  artístico,  se  convierte  en  un  objeto
exclusivamente, desde el punto de vista de la teoría, y
solo puede ser discutido en términos de los parámetros de
la teoría del arte, que es en este sentido lo que haber
sido  ‘concedido  el  derecho’  quiere  decir.  La  teoría
antropológica del arte no puede permitirse tener como su
principal término teórico una categoría o un taxón de
objetos que son ‘exclusivamente’ objetos de arte porque
la tendencia de esta teoría, como he estado sugiriendo,
es explorar un dominio en el que los ‘objetos’ se unen
con la ‘gente’ por medio de la existencia de relaciones
sociales entre personas y cosas, y personas y cosas a
través de cosas.[1] (Gell, 1998: 12)

Desde hace algunos años, el interés sobre el papel que juegan
los  objetos  sobre  las  personas  en  las  manifestaciones
musicales  ha  crecido  considerablemente  en  los  estudios  de
musicología. La antropología del arte y la nueva musicología
han jugado un rol decisivo en el cambio de enfoque centrado en
el estudio personal del autor o el análisis de una partitura.
Las  nuevas  epistemologías  académicas  han  permitido  el
conocimiento  de  otros  factores  decisivos  en  cualquier
manifestación  musical  (género,  raza,  sociedad,  ideología,
géneros  musicales,  identidad,  instituciones,  comunidades,
clase,  sexualidad,  tecnología,  instrumentos,  etc.);  entre

https://aacadigital.com/articulos/arte-accesorios-y-agencia-esteticas-objetuales-en-las-musicas-populares-contemporaneas/
https://aacadigital.com/articulos/arte-accesorios-y-agencia-esteticas-objetuales-en-las-musicas-populares-contemporaneas/
https://aacadigital.com/articulos/arte-accesorios-y-agencia-esteticas-objetuales-en-las-musicas-populares-contemporaneas/
https://aacadigital.com/articulos/arte-accesorios-y-agencia-esteticas-objetuales-en-las-musicas-populares-contemporaneas/
file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn1


ellos, el nuevo materialismo (new materialism) y la sociología
de las asociaciones ha hecho posible considerar a los objetos
como elementos con agencia propia (citando a unos cuantos,
Hennion,  1993;  Gell,  1998;  Latour,  2005;  DeLanda,  2006;
Deleuze & Guattari 1988). Los objetos no son solo informantes,
son  actores  con  la  capacidad  de  mediar,  con  el  poder  de
modificar  un  estado  de  las  cosas  (Latour,  2005:  71)  —por
ejemplo, cuando una persona que sale de fiesta lleva colocada
en el dedo una alianza, ésta media la manera en la que la
sociedad  va  a  relacionarse  con  quién  la  porta  ya  que,  a
priori,  se  asume  que  no  podrá  llegar  a  ser  un  potencial
compañero sentimental—. Sin embargo, aún con estas ventajas
epistemológicas, la investigación de la capacidad agencial de
determinadas entidades como la moda, la joyería o, inclusive,
el tatuaje en las manifestaciones musicales todavía continúa
siendo un área poco explorada.

El objetivo de este artículo es doble. Partiendo de la idea de
Alfred  Gell  de  que  los  objetos  condensan  las  relaciones
sociales entre personas y cosas que los rodean (Gell, 1998:
12), examino cómo interactúan algunos códigos sartoriales de
la mantilla en conjunción con el uso de joyería. Tanto ropas
como joyas inciden en tres estéticas asociadas a la música que
han ido configurándose a lo largo de la última década: 1) un
revival  del  costumbrismo  que  integra  gran  cantidad  de
elementos  urbanos  de  otras  estéticas  y  que  denomino
neocostumbrismo urbano, 2) una estética Boujee basada en la
incorporación de joyas tradicionales y joyas procedentes de
manifestaciones culturales americanas y afroamericanas y 3)
estéticas negras entendidas como reinterpretación y préstamo
de culturas negras y desde los mitos de la pena negra, la
España Negra y la leyenda negra. Asimismo, al estudiar las
assemblages propias de cada una de estas estéticas —las cuales
a  menudo  se  solapan  en  el  panorama  nacional—  se  podrá
descubrirla  capacidad  agencial  de  los  elementos  que  las
componen  para  descubrir  cómo  interactúan  las  nociones  de
tradición, autenticidad, inmoralidad estética, criminalidad y



perpetuación de estereotipos raciales y étnicos en las músicas
contemporáneas. Para ello, a partir de nociones de la ANT
(Actor-Network Theory) reflexiono sobre algunos fragmentos de
videoclips de C. Tangana, Rosalía y Soleá Morente en los que
se observan tales estéticas y han generado cierto tipo de
debate en los medios.

 

Una breve discusión sobre agencia y ANT: intersecciones entre
sociología, historia del arte y musicología

Las  principales  publicaciones  sobre  códigos  sartoriales  y
ropas de manifestaciones musicales de las últimas tres décadas
se pueden englobar en cuatro tendencias principales de acuerdo
con Monica Sklar (2015). La primera incluye publicaciones aún
novedosas,  como  “Dress-Related  Responses  to  the  Columbine
Shootings: Other-Imposed and Self-Designed” (Ogle & Eckmann,
2002) y “Appearance Cues and the Shootings at Columbine High:
Construction of a Social Problem in the Print Media” (Ogle,
Eckmann & Leslie, 2003), en las que los autores examinan la
relación  entre  la  sociedad  y  las  manifestaciones
juvenilesurbanas  que  empleaban  vestimentas  como  los
perpetradores del tiroteo en Columbine de 1999, así como las
dinámicas de poder y de identidad que generaban prejuicios y
asociaban  conductas  de  criminalidad  y  desviación  a  dichas
subculturas[1]  (otros  estudios  similares  se  encuentran  en
Richard,  1988  y  Alford,  2015).  La  segunda,  se  desarrolla
dentro  una  concepción  sincrónica  de  la  estética  de  cada
tendencia,  tratando  temas  como  la  estructuración  de  los
estilos  en  el  hip  hop  (Morgado,  2007),  las  identidades
colectivas o el marketing (Green & Kaiser, 2011; Miller, 2011;
Strähle, 2018; Sklar & Delong, 2012). La tercera tendencia
recupera  los  temas  anteriores,  pero  incidiendo  en  un
desarrollo estético de los estilos, es decir, en cuestiones
identitarias  y  de  género,  sexualidad,  raza,  apropiación
cultural y autenticidad (Fox, 1987; McRobbie, 1993; Sklar,
2013).

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn1


La vigencia de los temas de cada una de estas tres tendencias
académicas se encuentra a la orden del día, dando lugar a
discusiones productivas en torno a la identidad, autenticidad,
apropiación cultural, género, raza y otros. No obstante, gran
parte de los ejemplos proporcionados de estas tendencias giran
en torno a la idea de que la música, el arte o la moda son el
reflejo o la homología de procesos, sistemas, o estructuras
macrosociales;  se  encuentran  en  una  línea  de  pensamiento
heredera de los modelos de Émile Durkheim, Max Weber, Pierre
Bordieux y las teorías marxistas y posmarxistas. En palabras
de Benjamin Piekut, el problema de considerar determinadas
manifestaciones artísticas como reflejo de lo social es que
ello  “acepta  y  utiliza  como  explicaciones  aquellas
contingencias que son las mismas formaciones que necesitan ser
explicadas”[2] (2014: 205).

Algunas de las publicaciones citadas van un paso más allá, ya
que se sitúan dentro de los modelos actuales de pensamiento
que conciben a la moda y las manifestaciones artísticas como
algo intrínsecamente social. Aun así, tienden a separar los
aspectos micro y macrosociales y entender las manifestaciones
artísticas como entes que reproducen formaciones sociales en
lugar de considerar este punto como una cuestión empírica
abierta (Born & Barry, 2018: 449). Por estos motivos, la ANT
propone  situar  el  foco  de  atención  en  las  relaciones
bidireccionales  que  transforman,  traducen,  distorsionan  y
modifican el significado o los elementos de al menos, dos
entidades  (Latour,  2004:  39)  —esto  es  lo  que  se  denomina
mediación en la ANT—. De esta manera se plantea superar el
problema de la homología social, pero la ANT no acaba de
presentar  retos,  ya  que  se  muestra  como  una  teoría
eminentemente microsocial. Tomando como partida la idea de las
relaciones establecidas entre manifestaciones artísticas y lo
social  como  un  proceso  de  coproducción,  entonces  es
imprescindible cruzar escalas y aunar las dimensiones micro y
macrosociales  para  poder  comprender  la  capacidad  agencial
tanto de lo artístico como de lo social —las manifestaciones

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn2


artísticas  generan  relaciones  y  formaciones  sociales  que
transforman  relaciones  y  formaciones  sociales  existentes  y
viceversa—.

Parte  de  las  ventajas  de  la  ANT  se  encuentran  en  sus
principios teóricos. Bruno Latour y el resto de intelectuales
que  desarrollaron  estas  ideas  plantearon  un  cambio  en  el
enfoque de las investigaciones sociológicas; rompieron con el
antropocentrismo y la intencionalidad de las acciones humanas.
Así,  propusieron  desvivificar  la  agencia  que,  hasta  el
momento,  había  estado  únicamente  conferida  a  los  seres
humanos. Con esta teoría, las cosas, los objetos, pasaban a
tener  agencia  propia,  es  decir,  capacidad  de  acción,  de
transformación de relaciones entre cuerpos (fueran humanos o
no). Sin embargo, la propuesta de ANT de Latour resulta estar
basada  en  un  modelo  de  pensamiento  particularmente
inintencional, lo cual ha hecho recibir aún más críticas por
evitar cualquier premisa de que el ser humano ostente una
primacía intencional, debido a su poder para actuar, frente a
los objetos aparentemente inhertes. Ello deja de lado por
completo  una  cuestión  esencial  en  las  humanidades:  la
subjetividad del ser humano (véase Born & Barry, 2018: 476;
Kim,  2020).  Sin  embargo,  la  ANT  aporta  una  serie  de
herramientas metodológicas y conceptos (por ejemplo, su idea
de  agencia,  actores  y  actants,  mediators,  intermediarios,
traces, grupos, network, articulators, localizers, etc.) que
resultan increíblemente útiles para las reflexiones que aquí
se presentan. Y, por ello, es por lo que propongo analizar la
intersección de vestimentas, joyas y música en los objetos de
estudio antes mencionados; porque proporciona herramientas que
permiten observar, desvelar y descubrir las trazas que han
dejado  las  relaciones  entre  objetos  (vestimenta,  joyas  y
música) e individuos, estilos y sociedad.

 

Neocostumbrismo urbano: restauración y reinterpretación de la
mantilla en las músicas populares contemporáneas



De acuerdo con Latour, un mediador (mediator) es aquello que
tiene la capacidad de “transformar, traducir, distorsionar y
modificar el significado de los elementos que se supone que
transportan”[1] (Latour, 2004: 39). Si hay algo que tienen en
común  los  fotogramas  seleccionados  (véanse  los  links
proporcionados en la siguiente nota a pie de página) de los
videoclips de C. Tangana, Rosalía y Soleá Morente es, sin
duda, la mantilla que llevan las protagonistas de estas.[2]
Son imágenes de escenas diferentes, con narrativas distintas,
pero  con  elementos  en  común  y  relaciones  similares  entre
estos; la mantilla actúa como mediador, dejando una serie de
trazas que desvelar, pero que, de alguna manera, dan lugar a
una red (network) o assemblage más o menos parecida en cada
ejemplo. Por assemblage entiendo una “multiplicidad que está
hecha de varios términos heterogéneos y que establece enlaces,
relaciones  entre  ellos  […].  Así,  la  única  unidad  de  la
assemblage  es  el  cofuncionamiento:  es  una
simbiosis”[3](Deleuze and Parnet, 1987: 69; para más sobre el
concepto de assemblage, véase DeLanda, 2006).

En  cada  fotograma  de  los  links  proporcionados  se  puede
vislumbrar una situación en particular en la que la mantilla
actúa como mediador en una assemblage donde se encuentran
elementos urbanos de carácter sónico y físico que, a su vez,
también actúan como mediadores. Además, cada una de estas
imágenes representa una escena costumbrista. En el videoclip
de “Demasiadas mujeres” de C. Tangana aparecen unas mujeres
vestidas de luto con mantilla mientras se escucha un tema que
comienza con un paso de Semana Santa y acaba en una especie de
tecno sobre una base que utiliza la canción “Compañera” de
José Jiménez Fernández (Joselito). En “Pienso en tu mirá (Cap.
III: Celos)”, Rosalía aparece con un tipo de mantilla mientras
se escucha una canción con una hibridación de elementos del
flamenco  y  música  pop/electrónica.  Junto  a  estas  pautas
musicales, se desarrolla una narrativa entre lo doméstico con
un aire glamuroso, donde se aprecian ropas, joyas y decoración
del  estilo,  y  una  estética  urbana  de  extrarradio  con

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn1
file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn2
file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn3


transportistas, camiones, polígonos industriales y jóvenes en
chándal armados. En el videoclip de “La Misa Que Voy Yo (Soleá
con Auto-tune)” de Soleá Morente, aparece la cantante en una
capilla un tanto sobria vestida con prendas pertenecientes a
una estética gótica pospunk junto con una mantilla. En este
tema utiliza, además, un plugin de edición de voz (AutoTune)
para conseguir un efecto de cascada (es decir, no pretende
utilizarlo como corrector de voz, sino como efecto estético
con el sonido escalonado de las notas) como el que se utiliza
en el trap, reggaetón o, inclusive, en algunos temas de pop.

Cada una de estas tres assemblages contiene elementos en común
que reinterpretan la idea de lo costumbrista. Por un lado, se
encuentran  los  espacios  de  carácter  rural  y  urbano  que
aparecen con una simbología similar a otras épocas, pero con
dichos símbolos transmitidos a partir de objetos actuales[4].
Por otro lado, y como uno de los objetos de estudio de este
artículo, se encuentra la mantilla, la cual ha desempeñado
funciones diferentes y adquirido simbologías distintas a lo
largo de su historia, algunas de ellas ligadas a la monarquía,
la tradición, la nación o la erotización de la mujer (véase
Corujo-Martín,  2021).  Uno  de  los  conceptos  estéticos  más
asociados a la mantilla es el majismo, intrínsecamente unido a
la  idea  de  costumbrismo.  Sin  embargo,  en  los  tres  casos
anteriores,  la  idea  de  majismo  aparece  reinterpretada  y
reactualizada; en otras palabras, aparece mediada por todo el
contenido urbano contemporáneo en el que aparece inmersa. Así,
la mantilla genera unas series de relaciones, transformando,
traduciendo y distorsionando el significado del majismo y los
elementos estéticos contemporáneos, y viceversa.

En el primer caso, la mantilla incide sobre las nociones de
nación y españolidad de varias maneras. De acuerdo con Inés
Corujo-Martín  (2021:  46),  la  mantilla  se  convirtió  en  un
símbolo de resistencia y rechazo hacia los valores franceses
durante la invasión a principios del siglo XIX. A raíz de
ello, se convirtió en un accesorio estético y performativo que

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn4


expresaba aversión hacia la monarquía de los borbones a final
de siglo (49). La mantilla, por tanto, reivindicaba una serie
de valores de españolidad ligados a lo costumbrista. Es más,
la mantilla, según Uxía Otero-González llegó a convertirse
durante el franquismo en un “auténtico ritual de patriotismo
público”[5] (2021: 596). En el videoclip de C. Tangana, se
encuentra esta misma crítica de manera irónica ya que gran
parte de los elementos sónicos (el paso de Semana Santa o la
canción de “Compañera”) y estéticos (todo el imaginario y
simbolismo de la Semana Santa, la confesión en una iglesia,
etc.)  apuntan  a  valores  tradicionales  promovidos  por  el
régimen  franquista  (por  ejemplo,  los  roles  masculinos  y
femeninos adquiridos por los personajes del vídeo). De un
lado,  critica  el  tradicionalismo  político  de  la  sociedad
contemporánea española y, de otro, la herencia marcada del
nacional  catolicismo.  No  obstante,  se  realiza  desde  una
resignificación de la estética costumbrista: la mantilla, la
vuelta a utilizar aquello que nos resulta de una época pasada
actúa  transformando  la  memoria  de  la  sociedad.  Es  decir,
aporta un significado a los elementos urbanos y contemporáneos
de memoria histórica, resignificando los valores de lo español
como  algo  todavía  tradicional,  anclado  en  otro  momento
histórico, pero injertado en un contexto urbano y digital en
pleno siglo XXI.

En un plano político, lo neocostumbrista se puede entender
como una resignificación de lo que se entiende por español,
pero también hay que tener en cuenta el proceso de mediación
de la españolidad y lo costumbrista en lo que conforma una
estética neocostumbrista. De nuevo, la mantilla ejerce como
mediador  entre  estas  dimensiones.  Corujo-Martín  recoge  el
simbolismo que se le ha llegado a atribuir a la mantilla como
un accesorio que muestra a una España anticuada, anclada en lo
oscuro y en el sufrimiento (2021: 47). No es sorprendente ver
que este accesorio acabara siendo relegado a festividades como
la semana santa, celebraciones en iglesias y funerales durante
los años del franquismo (Otero-González, 2021: 596). Al fin y

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn5


al cabo, el estereotipo acabó restringiendo el uso de este
accesorio a contextos muy particulares. De esta manera, la
mantilla  entronca  con  el  mito  de  la  obra  etnográfica  de
carácter pictórico-literario sobre la España de finales de
siglo XIX España Negra (1899), de los autores Emile Verhaeren
(poeta belga) & Darío de Regoyos (pintor español). España
Negra es un libro de viaje que contiene una gran cantidad de
ilustraciones y reportes etnográficos del día a día de la vida
en España, así como tradiciones populares, narrados desde una
perspectiva fúnebre y pesimista. Este mito no es una cuestión
únicamente  literaria,  sino  parte  de  un  constructo
internacional englobado en la leyenda negra. Desde el inicio
del Imperio Español hasta la actualidad, España se ha visto
marcada  por  una  narrativa  de  inferioridad  y  pesimismo
promovida tanto por los países del norte de Europa, como por
ciudadanos y artistas españoles. Ello conecta, además, con la
estética lorquiana de lo negro. Como parte de los esfuerzos
modernistas  de  la  época,  Federico  García  Lorca  quiso
distanciarse  de  ciertas  narrativas  decimonónicas  (como  el
Krausismo)  que  buscaban  una  “unidad  del  organismo”.  Esta
ideología promocionaba la preservación del folclore regional
ya que se entendía como un factor que unificaba y dignificaba
a la gente. En dicho intento, Lorca se vería influido por la
narrativa de España Negra, la cual “caracterizaba a la cultura
española como oscura, taciturna y lamentacional” (Washabaugh,
2016 [2012]: 63). En resumen, la assemblage que nos deja la
mantilla hace que la estética neocostumbrista abrace los mitos
de lo negro, la España Negra y la leyenda negra, pero con una
actitud de “autoflagelación”[6] que, según Ramón Esparza, el
resto de los países mediterráneos también adoptaron tras la
crisis económica del año 2008 (2020: 54). En este sentido, lo
neocostumbrista  entendido  como  una  autoflagelación  por  el
dolor y las dificultades de la vida diaria no es algo limitado
únicamente al ámbito español, sino una forma de transmitir, a
partir de lo local, toda una serie de adversidades que no
están únicamente presentes en nuestra sociedad, sino en otras
comunidades internacionales.

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn6


En el caso de “Pienso en tu mirá (Cap. III: Celos)”, el manto
que utiliza Rosalía reaviva una de las ideas que más se le ha
asociado a este accesorio: la erotización de la mujer. Se
trata de un tema que reaviva la polémica generada por la
mantilla en el majismo de que este objeto no sólo ensalzaba la
feminidad  de  la  mujer,  sino  que  le  otorgaba  un  poder  de
atracción  sexual  (Corujo-Martín,  2021:  44).  Ello  se  debe,
según  recoge  Tara  Zanardi  diversos  testimonios  escritos  y
pictóricos de la época (2013: 140), a que la mantilla era
entendida en la España moderna como un accesorio que permitía
ocultar la identidad de la mujer, confiriéndole, pues, un aire
de misterio y seducción. Sin embargo, aún cumpliendo una serie
de roles tan específicos dentro del majismo, la mantilla se ha
encontrado  inmersa  en  un  panorama  social  más  amplio  y
complejo. Y, es que, Zanardi enfatiza que, a pesar de que la
capacidad agencial de la mantilla para mostrar “su feminidad,
estilo personal y alianzas locales”[7] estaba aceptada por la
sociedad,  el  hecho  de  ocultar  el  rostro  por  completo  o
dificultar su vista generaba sospecha por conferir a la mujer
cierta libertad para ocultar su identidad (2016: 125-126).

De una forma más contemporánea, Rosalía trae a colación el
debate actual sobre el uso del velo —o mejor dicho velos, en
plural, debido a las numerosas tipologías que existen: hijab,
shayla,  niqab,  al-amira,  tudung,  esarp,  chador,  etc.—.  Un
debate, no obstante, que tuvo lugar desde el siglo XVI en
España y que ha seguido presente a lo largo de la historia de
este  país,  pero  que,  como  tema  costumbrista  español,
reactualiza desde la perspectiva de la mujer del siglo XXI.
Sea desde una posición occidental o islámica, la cuestión
esencial  que  desentierra  este  debate  es  la  agencia  de  la
mujer, es decir, la capacidad de actuar con independencia. Se
trata de una conversación global que han tratado autoras como
Fadwa El Guindi (2003, [1999]), Elisha Renne (2013) o Emma
Tarlo (2010), haciendo énfasis en cómo la idea esencialista de
modestia  y  diversos  movimientos  políticos  y/o  religiosos
determinan la forma de vestir y mostrarse en público a la par

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn7


que es percibido por el resto de la sociedad. Así, el velo
puede entenderse desde diferentes puntos de vista, abarcando
desde  ideologías  conservadoras  hasta  movimientos  políticos
activistas ya que puede funcionar como objeto represor, como
símbolo de identidad, como accesorio de resistencia política o
como objeto tabú que genera rechazo (especialmente tras los
atentados  del  11S;  véase  Tarlo,  2010),  por  citar  algunos
ejemplos.

En el videoclip de Soleá Morente, la mantilla media entre lo
tradicional del flamenco y dos elementos fundamentales de las
culturas populares urbanas (moda y música). Este objeto tiene
la capacidad de reiterar el fervor casi religioso con el que
los aficionados al flamenco se refieren al mismo y, en este
caso, por ser una soleá, al cante jondo (Cruces Roldán, 2008:
170; Mitchell, 1994: 204; Steingress, 1991: 161). Sin embargo,
el doble carácter transgresor y tradicional de la mantilla
hace eco de una actitud común, aunque no siempre aceptada, en
el flamenco: aquello que pretenda ser innovador o transgresor,
ha de hacerlo a partir de las formas clásicas del flamenco. La
mantilla  sirve  para  desvelar  la  acusada  tensión  entre
aceptación y rechazo de las nuevas manifestaciones musicales
en el flamenco en base a una relación con el canon establecido
de este género musical. No obstante, existen otros factores
como la sangre o linaje familiar, la etnia gitana junto con la
participación  en  los  procesos  de  oralidad  y  el  origen
geográfico determinado por el área entre Triana, Jerez de la
Frontera y Ronda (véase Cruces Roldán, 2002: 100; Steingress,
2004; Ordóñez Eslava, 2014: 338-339) que contribuyen a tal
dinámica,  pero  la  cuestión  de  aceptación  o  rechazo,  en
realidad, no es sino un debate sobre autenticidad. En general,
una gran parte de los aficionados al flamenco no consideran
una pieza de música como flamenco si incluyen algo que no
consideren auténtico, tal y como establece Peter Manuel (2021)
en un estudio sobre la recepción de El mal querer (2018) de
Rosalía. Ello resulta curioso puesto que una manifestación
musical  que  está  tan  ligada  a  lo  popular,  en  realidad,



mantiene más lazos en común con las músicas populares urbanas
de lo que podría pensarse según los sectores más puristas del
flamenco (véase la publicación de Morales Gálvez, 2020 para un
análisis  sobre  hibridación  de  géneros  musicales  en  el
flamenco).

En este punto, las relaciones que la mantilla hace visible
enlazan  con  una  actitud  estética  común  en  las  músicas
populares  contemporáneas:  la  actualización  de  elementos
procedentes del costumbrismo. Así, a la mantilla se le suma la
vestimenta de corte gótico (la manifestación cultural derivada
del pospunk) junto con el AutoTune en la voz de Soleá Morente,
construyendo un diálogo entre lo tradicional de la cultura
española (lo local) y la absorción de códigos estéticos de
otras manifestaciones culturales internacionales (lo global).
Además, para ser un estilo centrado en la tradición, el linaje
y  el  origen  geográfico  como  baluartes  de  la  autenticidad
(Cruces Roldán, 2002: 100; Steingress, 2004; Ordóñez Eslava,
2014: 338-339), el AutoTune aparece con un gesto populista por
representar el sonido de la gente del siglo XXI en una forma
de folklore global o, mejor dicho, de un neofolklore. Una vez
más, aquello que se relaciona con una época diferente a la
actual,  acaba  relacionándose  y  actualizándose  a  la
contemporaneidad a través de otras estéticas y, sobre todo, a
través de la tecnología digital.

Las fuentes que aquí he propuesto configuran unas assemblages
que  podrían  categorizarse  como  neocostumbrismo  urbano.  La
mantilla, ha revelado múltiples dimensiones, desde lo político
y  lo  ideológico  hasta  lo  social,  lo  identitario  y  lo
histórico; gran cantidad de temas están presentes, imbricados
en una compleja red o assemblage donde nociones como lo que se
considera español, la nación, el majismo, la feminidad, la
modestia,  la  tradición,  la  religiosidad,  el  folklore,  la
represión,  la  autenticidad  y  las  músicas  populares
contemporáneas,  son  resignificadas  y  transformadas,  pero
también  contribuyen  a  resignificar  y  transformar  el



significado de cada una de las otras. La mantilla, es sólo un
ejemplo  de  mediador  que  ayuda  a  descubrir  todas  estas
relaciones, aunque, por supuesto, no es el único. Asimismo, el
concepto de neocostumbrismo corresponde con el resultado de la
reinterpretación  y  resignificación  resultante  a  partir  de
objetos pasados y/o a partir de objetos contemporáneos. Por
otra parte, la integración de la tecnología también desempeña
un  rol  activo  en  la  configuración  de  esta  estética.  Por
ejemplo,  la  representación  de  escenarios  y  el  vestuario
presente  en  los  videoclips,  actúa  como  un  nuevo  formato
pictórico, reactualizando, pues, todo el contenido gráfico y
pictórico del costumbrismo. 

Boujee Aesthetics: capacidades agenciales de las joyas en las
músicas populares

Anillos, pendientes, pulseras, colgantes y una gran variedad
de tipologías de joyas han estado presentes desde tiempos
inmemoriales, generalmente, connotando la idea extendida de
poder y estatus social. Tal entendimiento sobre el uso de
estos accesorios es, no obstante, algo reduccionista ya que,
como Wendy Doniger argumenta en su libro The Ring of Truth:
And Other Myths of Sex and Jewelry (2017: 294-298), las joyas
han jugado un papel determinante en las relaciones con el
dinero, el poder, el sexo y el género —y, aquí, la autora
destaca principalmente los roles que las mujeres han adoptado
a causa de estas dinámicas de poder—. Así, Doniger explica que
las joyas se traducen en capital debido a las posibilidades
que permiten para su intercambio o venta, aunque van más allá
de  estas  transacciones,  aparentemente,  tan  asépticas.  Las
joyas se han empleado, históricamente, para hacer visible y
público el patrimonio económico del hombre a través de la
imagen  física  de  su  cónyuge,  al  igual  que  un  sentido  de
propiedad (2017: 295). Ello también incide en la capacidad
agencial que han ostentado estos accesorios, a lo largo de la
historia y en una gran extensión de culturas diferentes, para
formar matrimonio en base al patrimonio o joyas en el poder de



cada una de las familias interesadas en dicha unión. Por otra
parte, también coexiste una lectura contradictoria y todavía
más patriarcal que la función anterior. En el caso de los
matrimonios que por cualquier motivo terminaran, ya sea por
separación  o  defunción,  en  gran  cantidad  de  culturas  la
sociedad permitía a la mujer conservar todas estas joyas,
otorgándole,  pues,  un  sentido  o  una  vía  de  independencia
económica (2017: 296).

Estos significados y roles de las joyas son, sin lugar a
dudas, necesarios para comprender parte del funcionamiento de
los accesorios en la actualidad, pero, ¿qué funciones cumplen
las  joyas  en  las  músicas  populares  contemporáneas?  ¿Qué
capacidad agencial tienen? ¿Cómo interactúan con el resto de
elementos  físicos  o  sónicos  presentes  en  dichas
manifestaciones musicales? Doniger (2017: 294) y Simon Schama
(1989: 205) recalcan el significado etimológico original de la
palabra lujo en inglés (luxury) y en francés (luxure) como
derivado  de  lujuria  (lust  o  lasciviousness);  palabra  que,
posteriormente, acabó por significar opulencia y extravagancia
con  un  fuerte  componente  sexual.  Actualmente,  parece  casi
imposible  desligar  estos  significados  de  las  propuestas
musicales actuales por la fuerte sexualización de la sociedad
y, especialmente, de la música. Sin embargo, como Marcia R.
Pointon  indica,  “las  joyas  en  la  actualidad  y  su
representación  funcionan  como  una  piedra  angular  para
conceptos emergentes y cambiantes del individuo en relación a
la  sociedad”[1](2009:  13);  en  otras  palabras,  todavía  hay
lugar  para  reflexionar  e  investigar  sobre  la  función  y
capacidad agencial de las joyas en la sociedad.

Como reflexión sobre las posibilidades aún ignotas de las
joyas, propongo prestar atención al rol que ejercen las joyas
en los videoclips de Rosalía titulados “Pienso en tu mirá
(Cap.  III:  Celos)”[2]  y  “De  aquí  no  sales  (Cap.  IV:
Disputa)”[3] (véanse los fotogramas seleccionados en los links
de las anteriores citas a pie de página). Uno de los rasgos

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn1
file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn2
file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn3


más notables es la incorporación de la estética Boujee en las
músicas de carácter nacional (véanse cantantes como Rosalía,
Yung  Beef,  La  Zowi,  Kidd  Keo,  La  Favi,  Pimp  Flaco,
Dellafuente, etc.). Artistas internacionales como Nicki Minaj,
Ariana Grande, Lady Gaga o Doja Cat son buenos ejemplos de lo
que  consiste  esta  tendencia.  La  palabra  Boujee  es  una
abreviación  del  término  bourgeoisie  (burguesía),  con
connotaciones tanto negativas como positivas. El término hace
referencia a una actitud de opulencia en las clases media y
baja de la sociedad. Una opulencia que tiene como objetivo
mejorar la imagen pública para dar a entender un ascenso de
estatus socioeconómico por medio de la utilización de joyas
(ya sean de metal o de plástico, con diamantes, con perlas o
con cualquier piedra que brille), maquillaje, uñas postizas,
ropas y accesorios de marcas de lujo de Armani, Dior, Gucci,
Louis  Vuitton,  etc.  Se  trata  de  un  código  estético  muy
presente en géneros musicales de carácter urbano como el trap,
el hip hop o el reggaeton.

En estas circunstancias, la afinidad de estos géneros con las
narrativas que promueven de estilos de vida asociados a la
criminalidad hace que este sentido, bastante esencialista, se
le asocie a las joyas y demás accesorios. Esta estética Boujee
ya no sólo trata de la opulencia, el dinero, el sexo o la
posesión de una persona por otra, sino de los medios que se
han utilizado —o se hace pensar que se han utilizado— para
adquirir dichas joyas. Asimismo, esta idea de criminalidad no
hace más que perpetuar un estereotipo ligado a las culturas
negras en las que se han desarrollado, principalmente, el hip
hop y el trap. Análogamente, esta dinámica social también se
encuentra  presente  entre  artistas  y  determinados  grupos
étnicos como las comunidades gitanas. Manuel explica cómo por
incluir  outfits  deportivos,  joyas  y  maquillaje  al  estilo
Boujee, motos y otros elementos urbanos, El mal querer de
Rosalía realiza una representación de la etnia gitana en una
guisa  similar  al  “American  blackface  minstrelsy  [cursiva
propia]”, lo que promueve una serie de estereotipos y una



“perpetrando una forma ofensiva de ‘apropiación cultural’”[4]
(Manuel, 2021: 48). El problema con esta lectura es cuádruple:
1) la apropiación cultural es un concepto legal que nace en el
sistema jurídico estadounidense con una coyuntura histórica
completamente diferente y cuya finalidad se enfoca en proteger
los  derechos  de  explotación  cultural-patrimonial  de  las
minorías étnicas del país, 2) es un argumento que se basa en
la homología social antes discutida y que obvia las dinámicas
internas de la sociedad española con las comunidades gitanas y
viceversa, 3) indica una forma de pensar algo reduccionista
que  se  basa  en  los  estereotipos  puesto  que  no  todas  los
integrantes de las comunidades gitanas visten así, 4) obvia
los diálogos entre lo local (la estética costumbrista y su
reinterpretación  neocostumbrista)  y  lo  global  (estéticas
procedentes  de  géneros  fuertemente  vinculados  a  culturas
negras).

Retomando el estudio de los videoclips de “Pienso en tu mirá
(Cap. III: Celos)” y “De aquí no sales (Cap. IV: Disputa)”, en
ambos se encuentran tanto temas ya sugeridos como otros aún
sin tratar. Por un lado, en el primero se representa uno de
los momentos en los que se prepara a una novia para efectuar
su transferencia la unidad familiar de la que proviene a la
unidad familiar del futuro cónyuge. Aquí, las joyas actúan
como objeto de cambio que permite la transferencia y como
activo  que  asegura  el  futuro  (ya  sea  a  través  de  la
descendencia, de los negocios que ambas unidades familiares
puedan emprender juntas o de la perpetuación de un estatus
social)  a  quién  intercambia  las  joyas  en  la  ficción  del
videoclip de Rosalía, pero que, en realidad, se trata de una
crítica de la artista a un comportamiento social que ha estado
presente en multitud de culturas a lo largo de la historia y
que todavía continúa en algunas regiones y etnias del mundo
(véase Anderson, 2007: 151-174; Chan, 2014: 1019-1041; Lowes &
Nunn, 2018: 117-138). Este videoclip remarca el poder agencial
histórico del que han disfrutado las joyas para ejercer el
poder y generar un estado de posesión de una persona —se trata

file:///C:/Users/guill/Downloads/Morales%20G%C3%A1lvez,%20Carlos_Arte,%20accesorios%20y%20agencia%20est%C3%A9ticas%20objetuales%20en%20las%20m%C3%BAsicas%20populares%20contempor%C3%A1neas.docx#_ftn4


de una crítica a esa parte de la cultura de la violencia que
está asimilada por un sector importante de la sociedad—. Por
otro lado, en el segundo videoclip, el empleo de joyas ha
partido de algunas ideas costumbristas asociadas a diversas
creencias (tanto religiosas como laicas) de que estos objetos
pueden otorgar un cierto tipo de protección sobre la persona
que los utiliza; es decir, actúan como talismanes. Un ejemplo
claro  de  ello  se  encuentra  en  las  oraciones  que  algunos
creyentes cristianos realizan a algún santo pidiéndole salud o
cualquier otro deseo; el hecho de portar estampas, colgantes o
cualquier otro tipo de joya que tenga como objetivo algún tipo
de  veneración  puede  entenderse  como  una  extensión  de  las
prácticas anteriores. Además, el simbolismo que rodea a los
materiales dorados y al oro, está, frecuentemente, asociado a
lo  divino,  a  lo  superior,  a  lo  religioso  (véanse  los
monográficos de Bernstein, 2000 y La Niece, 2009: 105-109). En
este  sentido,  su  conjunción  como  objeto  protector  con  el
AutoTune, hace que se produzca una mediación entre ambos,
dando lugar a la asociación de los efectos vocales y, sobre
todo,  a  este  plugin  con  la  idea  de  lo  sobrenatural
(Provenzano, 2018: 163). Tanto las joyas en lo géneros de
músicas  populares  contemporáneas  como  el  uso  de  AutoTune,
construyen un significado conjunto: la protección a modo de
talismán, la creación de una imagen e identidad del artista
que  va  más  allá  de  lo  humano  hacia  lo  sobrehumano,  lo
sobrenatural.  

 

Conclusión

Examinar los diversos tipos de interacciones y relaciones que
han rodeado y encontrado a los objetos ha permitido mostrar
parte de la capacidad agencial de éstos. La Actor-Network
Theory,  a  partir  del  concepto  latouriano  de  mediador,  ha
resultado ser útil para descubrir tanto procesos de estéticas
objetuales en el contexto español de las músicas populares
contemporáneas  como  la  conformación  de  ciertas  tendencias



estéticas  (por  ejemplo,  el  neocostumbrismo  o  la  estética
Boujee). Además, el estudio de accesorios, joyas y vestimentas
en  las  músicas  populares  —un  área  todavía  en  sus  fases
iniciales de desarrollo— ha resultado ofrecer una dimensión y
perspectiva  diferente  a  la  hora  de  comprender  las
manifestaciones  musicales  y  artísticas  de  la  actualidad.
Debido a su foco en los objetos, la ANT permite descubrir los
nodos principales de las relaciones sociales en los que dichos
objetos se encuentran inmersos, pudiendo, así, entender la
naturaleza  de  los  mismo  y  descubrir  cómo  afectan  al  ser
humano. No obstante, la ANT presenta algunas limitaciones que
no permiten del todo penetrar en los aspectos subjetivos que
involucran al ser humano en su interacción con los objetos.
Por ello, para poder afrontar un análisis mejor informado, se
hace necesario introducir un enfoque etnográfico, el cual ha
supuesto en este artículo la selección de unas imágenes de
videoclips de artistas actuales por medio de los enlaces a los
momentos destacados de los mismos.

Cada uno de los mediadores aquí tratados (la mantilla y las
joyas)  han  permitido  establecer  una  compleja  red,  una
assemblage. En estas assemblages contribuyen factores macro- y
microsociales,  temporales  (diacrónicos  y  sincrónicos),
simbólicos,  culturales,  económicos,  políticos,  religiosos  e
identitarios.  Dos  objetos,  a  priori  bastante  simples,  han
facilitado reconstruir los nodos de estas redes. Redes a las
que me he referido con el nombre de estéticas neocostumbrista
y Boujee. De esta manera, los mediadores han revelado un gran
contenido simbólico y una potente capacidad de interferir,
cambiar, transformar, traducir y resignificar relaciones entre
objetos  y  personas.  En  otras  palabras,  al  examinar  estos
objetos,  se  ha  podido  observar  una  parte  de  su  potencial
agencial.  Además,  estos  objetos  han  mostrado  una  cierta
fluidez  histórica,  lo  cual  ha  permitido  entender  las
propuestas  neocostumbrista  y  Boujee  como  una  actualización
contemporánea de estéticas y tradiciones pasadas, así como una
resignificación  de  éstas.  Estos  procesos  de  comparación



estético-temporales  resultan  fundamentales  para  ver  cómo
interactúan determinas nociones sobre tradición, autenticidad,
inmoralidad  estética,  criminalidad  y  perpetuación  de
estereotipos  raciales  y  étnicos  en  las  manifestaciones
artísticas y musicales de la actualidad.

En  última  instancia,  las  estéticas  aquí  tratadas  incluyen
códigos  estéticos  procedentes  de  culturas  de  comunidades
negras, principalmente afroamericanas. Así, se encuentra un
diálogo  transnacional  entre  lo  global  y  lo  local  que  se
encuentra  presente  en  multitud  de  géneros  musicales  y
manifestaciones artísticas. Éste área de estudio, aunque con
mayor impulso que las investigaciones sobre objetos y agencia
en las músicas populares contemporáneas, está adquiriendo cada
vez mayor importancia en el contexto académico internacional.
Sin embargo, todavía siguen siendo áreas en las que realizar
fructíferos  avances  en  el  panorama  nacional  pues  nos
encontramos en un momento histórico en el que los movimientos
migratorios son más frecuentes.

[1] Traducido del inglés por el autor. Texto original: “An
object which has been “enfranchised” as an art object, becomes
an art object exclusively, from the standpoint of theory, and
can only be discussed in terms of the parameters of art-
theory, which is what being “enfranchised” in this way is all
about. The anthropological theory of art cannot afford to have
as its primary theoretical term a category or taxon of objects
which are “exclusively” art objects because the whole tendency
of this theory, as I have been suggesting, is to explore a
domain in which “objects” merge with “people” by virtue of the
existence of social relations between persons and things, and
persons and persons via things”.

[2] A pesar de que varios de los estudios sobre moda y estilos
aquí citados emplean el término subcultura junto con el de



escena, comunidad, o tribus urbanas popularizados por (Bennet,
1999; Maffesoli, 1995; Shank, 1988; Straw, 1991), éste se
encuentra  en  desuso  en  la  actualidad  debido  a  que,  por
definición, implican ideas preconcebidas de géneros musicales
en  relación  casi  exclusiva  con  la  juventud  y  de
manifestaciones  musico-sociales  estables,  fijas  y  locales;
ofrecen un modelo de pensamiento basado en la homología como
explicación de los procesos sociales a partir de los musicales
y viceversa (Hesmondhalgh, 2005)

[3] Traducido del inglés por el autor. Texto original: “it
accepts  and  uses  as  explanations  those  stabilised
contingencies that are themselves the formations that need to
be explained”.

[4]  Traducido  del  inglés  por  el  autor.  Texto  original:
“transform, translate, distort, and modify the meaning or the
elements they are supposed to carry”.

[5] Los siguientes links llevan a fotogramas concretos de los
videoclips que sirven de estudio en este artículo: “Demasiadas
mujeres” (https://youtu.be/ZlFri4ez_lE?t=59) de C. Tangana y
dirigido por Santos Bacana, “Pienso en tu mirá (Cap. III:
Celos)”  (https://youtu.be/p_4coiRG_BI?t=69)  de  Rosalía  y
dirigido por CANADA y “La Misa Que Voy Yo (Soleá con Auto-
tune)” (https://youtu.be/Z-mWf3Ak7JU?t=69) dirigido por Silvia
Coca.

[6]  Traducido  del  inglés  por  el  autor.  Texto
original:“multiplicity which is made up of many heterogeneous
terms and which establishes liaisons, relations between them
[…].  Thus,  the  assemblage’s  only  unity  is  that  of  co-
functioning:  it  is  a  symbiosis”.

[7]  En  lugar  de  caballos,  aparecen  motos;  los  eriales  y
bosques  se  reinterpretan  como  explanadas  en  polígonos
industriales; las vestimentas de época ahora adquieren toques
retro con cierta nostalgia o se convierten en chándal y ropas



asociadas a géneros musicales urbanos con una fuerte presencia
de joyas, etc.

[8]  Traducido  del  inglés  por  el  autor.  Texto
original:“authentic  ritual  of  public  patriotism”.

[9] Traducido del inglés por el autor. Texto original:“self-
flagellation”.

[10] Traducido del inglés por el autor. Texto original:“her
femininity, personal style, and local alliances”.

[11]  Traducido  del  inglés  por  el  autor.  Texto
original:“[j]ewels in actuality and representation function as
a  touchstone  for  emergent  and  changing  concepts  of  the
individual in relation to society”.

[12] Enlace del fotograma seleccionado de “Pienso en tu mirá
(Cap.  III:  Celos)”  de  Rosalía  y  dirigido  por  CANADA:
https://youtu.be/p_4coiRG_BI?t=35

[13] Enlace del fotograma seleccionado de “De aquí no sales
(Cap. IV: Disputa)” de Rosalía y dirigido por Diana Kunst y
Mau Morgo: https://youtu.be/vy4lZs8fVRQ?t=116

[14]  Traducido  del  inglés  por  el  autor.  Texto  original:
“perpetrating an offensive form of ‘cultural appropriation’”.


